
opusdei.org

Prelatovo pismo
(februar 2011)

“Božja bližina nujno prinaša
tudi bližino do drugih, najsi so
blizu ali daleč.” To je eden od
zaključkov, ki jih predlaga
prelat Opus Dei v svojem
mesečnem pismu.

9. Feb. 2011

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Tako kot nešteti otroci Cerkve in
toliki drugi ljudje z vsega sveta smo z
velikim veseljem sprejeli novico o



skorajšnji beatifikaciji božjega
služabnika Janeza Pavla II., ki bo 1.
maja. Ta dan, liturgični spomin
svetega Jožefa delavca, letos sovpada
z drugo velikonočno nedeljo, ki je
posvečena božjemu usmiljenju,
katerega véliki častilec je bil ta
nepozabni papež.

Pomislil sem, da se najboljši način,
da se zahvalimo Sveti Trojici za ta
novi dar Cerkvi in človeštvu,
povzame tako, da z novim zagonom
in polni veselja ponovno začnemo
pot posvečevanja v vsakdanjih
življenjskih okoliščinah, ki smo se jo
naučili od svetega Jožefmarija in ki jo
je Janez Pavel II. v apostolskem
pismu, posvečenem novemu
tisočletju, označil kot
najpomembnejši izziv, namenjen
vsem kristjanom brez izjeme.
Opozoril je: »Tega ideala popolnosti
ne smemo narobe razumeti, kakor da
predpostavlja neke vrste izredno
življenje, ki ga lahko živijo samo



nekateri “geniji” svetosti. Poti
svetosti so najrazličnejše in se
prilagajajo poklicanosti vsakega
človeka posebej (…). Čas je, da
ponovno vsem prepričljivo
predlagamo to “visoko raven”
običajnega krščanskega življenja.
Celotno življenje cerkvenega
občestva in krščanskih družin bi
moralo iti v to smer.«[1] In enako je
izrazil v buli o kanonizaciji našega
Očeta, ko ga je označil kot »svetnika
običajnega življenja«[2].

Tej nujnosti pritrjuje liturgija
naslednjih nedelj navadnega časa, v
katerih beremo peto poglavje
Matejevega evangelija. Pred dvema
dnevoma smo poslušali odlomek o
blagrih, ki so kot uvod v Govor na
gori. V naslednjih nedeljah bomo
poslušali posledice tega klica k
svetosti, ki ga Gospod izrazi tako, da
vsem pokaže, kako njegov nauk vodi
k polnosti postave, ki jo je Bog izročil
Mojzesu na gori Sinaj. Na koncu



poglavja tako strne svoje nauke: 
Bodite torej popolni, kakor je popoln
vaš nebeški Oče[3].

Brez Jezusa Kristusa ne bi mogli
težiti k temu cilju: sine me nihil
potestis facere[4], kakor natančno
pravi v Janezovem evangeliju.
Vsakdo mora svobodno sodelovati, se
odpreti milosti Svetega Duha, ki
prihaja do nas predvsem preko
zakramentov, preko čutnih znamenj,
ki jih je Gospod po svoji dobroti in
modrosti postavil zato, da bi se
približal svojim ustvarjenim bitjem. 
Bog ni oddaljeni Bog, preveč
odmaknjen in prevelik, da bi se
ukvarjal z našimi ničevimi
malenkosti, je dejal Benedikt XVI. In
nadaljuje: Prav zato, ker je velik, se
lahko zanima tudi za male stvari.
Ker je Bog velik, zato tudi
človekova duša, človek sam, ki je
ustvarjen po večni ljubezni, ni
nekaj majhnega, temveč je velik in
vreden božje ljubezni.[5] Ko govori



o strahu pred božjo svetostjo, o
katerem beremo v Stari zavezi,
papež dodaja, da odkar je Mesija
prišel na zemljo,božja svetost ni
samo slepeča moč, pred katero se
moramo v strahu umakniti; to je
moč ljubezni in zato očiščujoča
moč, ki vse ozdravlja[6].

Praznik očiščevanja naše Gospe, ki ga
praznujemo jutri, 2. februarja,
skupaj z Jezusovim darovanjem v
templju, nam govori prav o potrebi
po tem, da se očistimo naših grehov,
kar je prvi in neizogibni korak, da bi
lahko hodili po stezi svetosti. O tem
evangelijskem prizoru premišljujemo
v četrti skrivnosti veselega dela
rožnega venca, katerega nas je sveti
Jožefmarija učil kontemplativno
premišljevati s povabilom, naj 
vstopimo v ta prizor iz Marijinega
življenja. Spomnimo se: potem ko je
omenil pripovedovanje svetega Luka,
je naš Oče zapisal: Tokrat boš ti,
prijatelj moj, tisti, ki nosi košarico



z grlicama ... – Glej! Ona –
Brezmadežna – se podvrže postavi,
kot da bi bila nečista. Se boš preko
tega zgleda naučil, nespametni
otrok, izpolnjevati sveto božjo
postavo, kljub vsem osebnim
žrtvam? Očistiti se! Ti in jaz pa
zares potrebujeva očiščenje! –
Zadoščevanje, nad zadoščevanjem
pa Ljubezen. – Ljubezen, ki naj
izžge nesnago naših duš, ki naj z
božjimi plameni vžge bedo naših
src.

Preteklo je več kot dvajset stoletij od
odrešujočega učlovečenja božjega
Sina, in na žalost je greh še vedno
prisoten v svetu. Čeprav ga je Kristus
premagal s svojo smrtjo na križu in
svojim vstajenjem v slavi, je uporaba
tega neskončnega zaslužênja odvisna
tudi od našega sodelovanja:
ustvarjen po božji podobi in sličnosti
se mora vsakdo potruditi, da
ponotranji Odrešenikovo zaslužênje,
tako da z njim sodeluje v



uresničevanju odrešenja. To služenje
pričakuje predvsem od tistih, ki mu
želimo slediti od blizu v njegovi sveti
Cerkvi, ki želimo biti sredstvo in
orodje odrešenja za vse človeštvo. Ali
si prizadevaš, da bi se oddaljil od
tega, kar te oddaljuje od Boga? Ali
vsak dan neguješ prizadevanje, da bi
dosegel večjo intimnost z Gospodom?

Zaradi izkušnje greha ne smemo
podvomiti o svojem poslanstvu.
Naši grehi zagotovo lahko otežijo
spoznavanje Kristusa. Zato se
moramo spopasti s svojimi
osebnimi slabostmi, poiskati
očiščenje; vse to v zavesti, da nam
Bog ni obljubil popolne zmage nad
zlom že v tem življenju, temveč da
od nas zahteva boj. Sufficit tibi
gratia mea(2 Kor 12, 9), dovolj ti je
moja milost, je Bog odgovoril
Pavlu, ki je prosil, da bi bil
osvobojen trna, ki ga je poniževal.
Božja moč se kaže v naši
slabotnosti in nas spodbuja, da se



borimo proti svojim
pomanjkljivostim, čeprav vemo, da
v teku svojega zemeljskega bivanja
nikdar ne bomo dosegli popolne
zmage. Krščansko življenje pomeni
neprestano začenjati in znova
začenjati, pomeni prenavljati se
vsak dan.[8]

V našem osebnem življenju se bomo
učinkovito borili proti grehu in
njegovim posledicam, tako da bomo
zares skesani pristopali k
zakramentalni spovedi, z ustrezno
pogostnostjo, vedoč, da je ta
zakrament božjega usmiljenja
postavil naš Gospod, ne le zato, da bi
odpustil težke grehe, temveč tudi
zato, da bi utrdil naše duše v
trenutkih boja proti sovražnikom
našega posvečevanja. Tako se, ne
več kljub naši bedi, temveč na neki
način s pomočjo naše bede, našega
življenja ljudi iz mesa in blata,
razodeva Kristus: v prizadevanjih,
da bi bili boljši, da bi uresničili



ljubezen, ki želi biti čista, da bi
obvladali sebičnost, se popolnoma
predali drugim in svoje življenje
spremenili v nenehno služenje.[9]

Pred leti, na začetku svojega
papeževanja je Benedikt XVI. svaril
pred danes zelo pogosto skušnjavo: 
zmotno misliti, da je svoboda, da
[Bogu]rečemo “ne”, da se spustimo
v temo greha in hočemo delovati
sami po sebi, del resnične
dejanskosti človeškega bitja; da je
samo takrat možno popolnoma
uživati v vsej širini in globini
dejanskosti človeškega bitja, zares
biti mi sami; da moramo to
svobodo postaviti na preizkušnjo,
celo proti Bogu, da bi lahko bili
zares mi sami. Z eno besedo, je
dejal papež,mislimo, da je zlo v
temelju dobro, da ga potrebujemo
vsaj malo, da bi izkusili polnost
bivanja.[10]



Prevara takega razmišljanja, ki se
včasih lahko pojavi tudi v mišljenju
ljudi, ki želijo izpolnjevati božjo
voljo, se razkrije, če samo pogledamo
svet, ki nas obdaja. Zato je sveti oče
poudaril: Lahko vidimo, da ni tako,
torej da zlo vedno zastruplja, ne
povzdigne človeka, temveč ga
naredi nizkotnega in ga poniža; ne
naredi ga večjega, čistejšega in
bogatejšega, temveč mu škoduje in
ga zmanjšuje[11].

V tem kontekstu dobi poseben
pomen liturgični spomin Lurške
Marije, ki ga praznujemo 11.
februarja. V tistem kotičku Pirenejev,
potem ko se je Marija velikokrat
prikazala neki deklici in ji naročila,
naj moli in prosi še druge, da molijo
za grešnike, je Gospa potrdila svojo
identiteto: Jaz sem Brezmadežno
spočetje; torej bitje, ki je bila zato, da
bila dostojna Božja mati, po
posebnem božjem privilegiju
obvarovana izvirnega greha in



slehernega madeža osebnega greha
od prvega trenutka njenega spočetja.
Prosímo tako veliko posrednico, naj z
usmiljenjem gleda na nas, naj po
svetu, ki tako potrebuje odrešitev,
izlije obilne milosti, ki nam jih je
zaslužil njen Sin.

Prizadevanje, da bi vedno živel v
božji milosti, kristjana ne oddaljuje
od njegovih sester in bratov, torej
soljudi. Nasprotno, naredi ga bolj
dovzetnega za duhovne in
materialne potrebe drugih, mu da
dobro srce, ki je zmožno sočutja in
razdajanja za vse in za vsakogar.
Božja bližina nujno prinaša tudi
bližino drugim, najsi so blizu ali
daleč. To vidimo pri Mariji.
Dejstvo, da je popolnoma v Bogu, je
razlog za to, da je tako blizu tudi
ljudem. Zato je lahko mati vse
tolažbe in vse pomoči, mati, na
katero se vsi lahko obrnemo v svoji
šibkosti in v svojem grehu, v
katerikoli potrebi, kajti Ona



razume vse in je za vse odprta moč
ustvarjajoče dobrote.[12]

Ta razmišljanja nam lahko pomagajo
bolj in bolje izkoristiti milosti, s
katerimi nas – tako upamo – zasipa
Devica Marija sedaj, ko se končuje
Marijino leto. Zaključilo se bo 14.
februarja, na obletnico dveh
Gospodovih posredovanj v zgodovini
Dela: najprej je svetemu Jožefmariju
pokazal, da je Opus Dei tudi za
ženske; drugič mu je razodel način,
kako inkardinirati prve duhovnike v
Delo. Dobro se pripravimo, da bo
naša zahvala Bogu za njegove milosti
iz skesanega in ponižnega srca[13],
dobro očiščenega po rodovitnem
prejemu zakramenta sprave.
Sprejmimo nasvet svetega
Jožefmarija: Prosi Jezusa, naj ti
podeli ljubezen kakor ogenj
očiščenja, kjer bo tvoje ubogo meso
– tvoje ubogo srce – zgorelo, se
očistilo vse zemeljske bede ... In ko
bo izpraznjeno samega sebe, ga bo



napolnil On. Prosi ga, naj ti podeli
radikalen odpor do posvetnega:
naj te podpira samo ljubezen.[14]

Mnogo obletnic se bo dopolnilo v tem
mesecu. Takrat dvignimo naše duše h
Gospodu: Ut in gratiarum semper
actione maneamus! Naj se vedno
zahvaljujemo. Hči moja, sin moj,
pomisli, da je Delo tvoje, od vsakogar
izmed nas.

Približuje se slovesnost svetega
Jožefa, ki je tako ukoreninjeno v
Cerkvi in v Opus Dei. Sledeč stari in
novi pobožnosti bodimo pozorni na
sedem nedelj, ki jih krščanska
tradicija posveča pripravi na ta
praznik. Spomnim se, da me je naš
Oče, ko je vsako leto izpolnjeval svoj
žepni rokovnik, prosil, naj mu
napišem vsa trpljenja in veselja
svetega Jožefa, da bi jih premišljeval
v vsaki od teh nedelj. To je bil način,
da se je bolje pripravil na praznik
tistega, ki ga je z neizmerno



ljubeznijo in hvaležnostjo imenoval 
moj Oče in Gospod, ki ga imam
tako rad.

Skupaj z vami sem na kratko
odpotoval v Bruselj. Tam sem, z roko
v roki z našim Očetom, videl, kako
Delo raste strnjeno in varno; pomislil
sem, da mora biti tako, z
vsakodnevnim odgovorom vsakogar
od nas, tudi zato, ker nas kličejo iz
mnogih krajev: naj ne bo mogoče za
nikogar trditi, da ob tej nujnosti
samo skomignemo z rameni.

Obrnimo se na don Álvara – 19.
februarja praznuje svoj god –, ki je
razvijal vsakdanjo apostolsko
dejavnost; življenje ga je vedno
spodbujalo, da se je zanimal za vse
duše. S to nujnostjo je obravnaval
vse, s katerimi se je pogovarjal.

Sveti oče me je včeraj sprejel na
avdienci; šel sem skupaj z vsemi
vami, in izrazil sem mu, da hočemo,
kakor nas je naučil naš Oče, živeti



tisti omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! Dejal mi je, da je iz srca
hvaležen za to pomoč, ter blagoslovil
vse. Ker računa na tebe, na mene,
bomo svoje življenje razdali za to, da
bomo podpirali njegovo učiteljstvo
združeni z njim in z njegovimi
nameni. Zelo radi imejmo papeža!

Preden zaključim te vrstice, vas bom
ponovno prosil, naj vam bodo zelo
blizu vsi moji nameni, in da jih na
poseben način priporočate
Brezmadežni Devici, Mater Pulchræ
Dilectionis, Materi lepe ljubezni.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. februar 2011

[1] Janez Pavel II., apostolsko pismo 
Novo Millennio ineunte, 6.1.2001, št.
31.



[2] Janez Pavel II., Litteræ decretales
za kanonizacijo Jožefmarija
Escrivája, 6.10.2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jn 15, 5.

[5] Benedikt XVI., Homilija pri maši 
in Cena Domini, 13.4.2006.

[6] Prav tam. [7] Sveti Jožefmarija, 
Sveti rožni venec, 4. skrivnost
veselega dela.

[8] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 114.

[9] Prav tam. [10] Benedikt XVI.,
Homilija ob slovesnosti
Brezmadežne, 8.12.2005.

[11] Prav tam. [12] Prav tam. [13] Ps
50 [51] 19.

[14] Sveti Jožefmarija, Brazda, št. 814.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
februar-2011/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2011/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2011/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2011/

	Prelatovo pismo (februar 2011)

