
opusdei.org

Prelatovo pismo
(februar 2010)

V svojem mesečnem pismu
prelat naznani Marijino leto v
Opus Dei kot zahvalo Gospodu
za to, kar je pred osemdesetimi
leti videl sveti Jožefmarija: da je
Opus Dei pot svetosti tudi za
ženske.

26. Feb. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

V tem mesecu se dopolnjuje
osemdeset let od trenutka, ko je sveti



Jožefmarija videl, da je Opus Dei
namenjen tudi ženskam. Vemo, da je
naš Oče 2. oktobra 1928, ko je prejel
razsvetljenje za ustanovitev, mislil,
da bodo v Delu samo moški. Zato si
lahko predstavljamo njegovo
presenečenje in veselje, ko mu je
nekaj mesecev kasneje, 14. februarja
1930, Gospod dal razumeti, da
računa tudi na ženske, da bi s svojim
zgledom in besedami povsod ponesle
sporočilo o posvečevanju v
poklicnem delu in v vseh okoliščinah
vsakdanjega življenja. Leta kasneje je
poln hvaležnosti do božje previdnosti
povedal, da bi Opus Dei brez te
jasno izražene Gospodove volje ter
brez žensk ostal brez ene roke[1].
Velikokrat se je tako izrazil, da bi
nam dal razumeti, hčere, kako veliko
odgovornost ima vsaka od vas.
Čeprav se s to prošnjo nekoliko
odmikam od teme, vas prosim, da
priporočite nebesom nek namen, ki
vam bo prinesel veliko zadovoljstva.



Od 14. februarja 1930 je sveti
Jožefmarija delal, da bi se ta pot
svetosti sredi sveta, Opus Dei, odprla
za ženske vseh poklicev, ras in
socialnih razmer. Zdaj izkazujemo
našo hvaležnost presveti Trojici za to
resničnost, da se je njegovo delo
globoko ukoreninilo in je razširjeno
po vsem svetu kljub velikim težavam,
ki jih še posebno na začetku moral
premagovati. Če je nauk svetega
Jožefmarija o posvečevanju
zemeljskih stvarnosti v 30. in 40.
letih prejšnjega stoletja naletel na
toliko ovir, pomislite na še dodatne
težave, ko je postalo to povabilo k
posvečevanju vseh poštenih poklicev
namenjeno ženski publiki.

Danes se – in tako je logično – na
najrazličnejših področjih ženskam
priznavajo enake možnosti kakor
moškim, toda pred osemdesetimi leti
ni bilo tako. Takrat je bilo na primer
malo verjetno, da bi ženske študirale
na univerzi ali delale zunaj doma –



razen fizičnih del, ki so jih vedno
opravljaje –, in še bolj nenavadno je
bilo, da bi zavzemale odgovorna
mesta na civilnem, družbenem ali
akademskem področju. Več desetletij
kasneje je Drugi vatikanski koncil
razglasil: »Prihaja čas, prišel je čas,
da se poklic ženske uresniči v
polnosti, čas, ko ženska dobiva v
svetu vpliv, težo, moč, ki do sedaj še
nikoli niso bili doseženi. Zato sedaj,
ko se človeštvo srečuje s tako globoko
spremembo, lahko ženske, polne
evangeljskega duha, veliko
pomagajo, da človeštvo ne bo
propadalo.«[2]

Od takrat smo prehodili dolgo pot po
zaslugi prizadevanj brezštevilnih
ljudi, ki so prispevali k priznanju –
tudi v civilnih zakonih – dostojanstva
ženske in enakost njenih pravic in
dolžnosti v primerjavi z moškim.
Med temi ljudmi – pravično je, da to
priznamo – pripada posebno mesto
svetemu Jožefmariju, ki je od prvega



trenutka naprej vzpodbujal svoje
hčere ter tiste, ki so se približale
delu, k doseganju ciljev, ki so jim bili
mogoči na najrazličnejših področjih
človeških dejavnosti. V spomin mi
prihajajo mnogi konkretni dogodki:
od moči, s katero je vzpodbujal tiste
ženske, ki so imele intelektualni
potencial, naj visoko merijo v
poklicnem življenju – na kulturnem
področju, v znanosti itd. – do nič
manjše energičnosti, s katero si je
prizadeval, da bi se cenilo veliko
služenje, ki ga družbi dajejo drugi
poklici. Zaradi njegove neposredne
vzpodbude po vsem svetu obstajajo
na primer vzgojno-izobraževalne
ustanove, ki se ukvarjajo s poklicno
pripravo mnogih deklet za delo v
gospodinjstvu, da bi to delo postalo
priznano, kot si zasluži, tako v
civilnih zakonih kot v družbeni
zavesti. 

Hvaležen sem Bogu, ker so verniki
Prelature, tesno povezani s tolikimi



drugimi ljudmi dobre volje,
prispevali in še naprej prispevajo k
temu, da se po svetu širi ta krščanski
pogled na vlogo ženske. Kljub temu
je treba še toliko narediti! Če se v
mnogih okoljih že obsežno priznava
dostojanstvo in vloga ženske, je
drugje možnost za to še zelo daleč. V
vsakem primeru moramo božje
hčere in sinovi prizadevno
nadaljevati s to nalogo in pokazati
da, kakor je zapisal naš Ustanovitelj, 
razvoj, zrelost, emancipacija
ženske ne smejo pomeniti poskusa
izenačevanja, torej istoličnosti z
moškim, nekakšno posnemanje
moškega načina delovanja, to ne bi
bil dosežek, to bi bila izguba za
žensko; ne zato, ker bi bila kaj več
ali kaj manj kot moški, temveč
zato, ker je drugačna. V temelju, ki
mora biti tudi pravno priznan,
tako v civilnem kot v cerkvenem
pravu, pa se lahko govori o
enakosti pravic, ker ima ženska
popolnoma enako kot moški



človeško dostojanstvo in
dostojanstvo božje hčere. Toda
izhajajoč iz te temeljne enakosti
mora vsakdo doseči, kar je njemu
lastno; v tem pomenu je
emancipacija realna možnost, da
se v polnosti razvijejo osebne
sposobnosti: te, ki so lastne vsaki
posameznici in tiste, ki jih ima kot
ženska. Enakost s pravnega vidika
in enakost možnosti z vidika
zakonov ne odpravlja, ampak
predpostavlja in pospešuje to
različnost, ki je bogastvo za vse[3].

Enako kot v letu 2008, ko smo
obhajali osemdeseto obletnico
ustanovitve Dela, se mi je zdelo, da
lahko najbolje izrazimo našo
hvaležnost tako, da prehodimo te
mesece z roko v roki z Devico Marijo.
Zato mi je v veliko veselje razglasiti
ponovno Marijino leto v Opus Dei, od
naslednjega 14. februarja do istega
dne leta 2011. V teku teh mesecev se
bomo potrudili večkrat in boljše



častiti našo Mater, predvsem tako, da
si bomo prizadevali biti pozorni na
molitev in kontemplacijo svetega
rožnega venca, tako da bomo širili to
pobožnost med naše družine in naše
prijatelje. Zahvalimo se Bogu še
posebno za delo žensk, ki se
ukvarjajo z materialno skrbjo za
centre prelature, saj le-to odločilno
prispeva k temu, da se obdrži in se še
izboljšuje vzdušje doma, ki ga je
Gospod vtisnil v Delo takrat, ko ga je
leta 1928 navdihnil našemu Očetu. 

Prvi meseci Marijinega leta
sovpadajo z zadnjimi meseci leta
duhovništva, ki ga je za vso Cerkev
razglasil Benedikt XVI. V tem času
sem vztrajal, da moramo ob tem, ko
prosimo za duhovnike, z
vsakodnevno živostjo moliti tudi za
to, da se bomo vsi verniki bolj
zavedali naše duhovniške duše ter
da bi se prav tako vsakodnevno
odločali posredovati ljudem, s



katerimi smo v stiku, veselje tega
daru, ki je skupen vsem krščenim. 

Dne 14. februarja bo dopolnjena
nova obletnica ustanovitve
Duhovniške družbe svetega Križa, ki
je bila ustanovljena leta 1943. Tistega
dne je med obhajanjem svete mašne
daritve v kapeli enega od centrov
ženske sekcije Gospod želel svetemu
Jožefmariju dati rešitev za to, da bi se
v Opus Dei lahko vključili duhovniki.
Naš Oče, človek globoke vere v božjo
previdnost, je jasno videl, da mu je s
tem sovpadanjem datumov Gospod
želel ponovno potrditi za Opus Dei
značilno globoko enotnost duha,
poklica in načina življenja med
moškimi in ženskami, laiki in
duhovniki. Zatrjeval je: Videti je,
kakor da bi nam Gospod želel reči:
ne razbijajte enotnosti Dela!
Ljubite jo, branite jo, povečujte jo!
[4]



Duhovniška duša ni nič drugega kot
skupno duhovništvo, ki živi v
krščenih, celo do te mere, da oblikuje
sleherni trenutek njihovega življenja.
Naš Oče se je zahvaljeval Gospodu,
da se je ta realnost uresničila v vsaki
vernici in verniku Dela. Velikokrat
sem vam rekel, je učil na primer leta
1960, da imamo vsi – duhovniki in
laiki – duhovniško dušo. Še več:
vsem mojim otrokom bi rekel, da
so duhovniki, s tistim kraljevskim
duhovništvom, o katerem je
govoril sv. Peter (prim. 1 Pt 2, 9),
pa ne le zato, ker ste bili krščeni,
temveč zato, ker vos estis lux
mundi, vi ste luč sveta, in luč se ne
more skriti: non potest civitas
abscondi supra montem posita (Mt
5, 14), ne more se skriti mesto,
zgrajeno na skali. Kristus je
povzdignjen na križu, da bi vse
pritegnil k sebi, in moje hčere in
sinovi ga poskušajo postaviti na
vrh vseh plemenitih človeških



dejavnosti, da bi duše pripeljali k
njemu[5]. 

Ko nas je spominjal na to gotovost,
nas je vzpodbujal, da uresničimo
potenciale, vsebovane v krščanskem
poklicu. Toda ni se omejil na
teoretično oznanjevanje te resnice,
temveč je učil, kako jo prenesti v
prakso. Svetoval je, naj živimo sveto
mašo vseh štiriindvajset ur v dnevu,
tako da pri darovanju Gospodu
prinesemo delo dneva, uspehe in
neuspehe, trpljenje in veselje.
Priporočal je, da opravljamo svoje
delo tako, da se s krščanskim duhom
trudimo vaditi v krepostih, ki jih
vsebuje vsaka poklicna dejavnost:
delavnost, samopremagovanje,
služenje drugim itd. Na ta način
sveta maša resnično postane 
središče in korenina kristjanovega
duhovnega življenja[6] in sveta
daritev se nadaljuje skozi ves dan, je
zaključil. 



Prav tako se je rad spuščal v
podrobnosti. Med nekim srečanjem z
mladimi, ko so mu zastavili
vprašanje, kako v praksi uresničevati
duhovniško dušo, je odgovoril: 
Kakšen misliš, da mora biti
duhovnik? Požrtvovalen, goreč, z
nasmehom, takšen, ki privlači, ki
ne zavrača ljudi, ki prosijo za
njegovo pomoč, ki zna razumeti, ki
zna svetovati itd. Ti si vedel vse to
in veliko več in prepričan sem,
otrok mojega srca, da poskušaš
tako ravnati: zato imaš duhovniško
dušo[7].

In ob drugi priložnosti: Deležni ste
Kristusovega kraljevskega
duhovništva, ker ste prejeli
zakramenta krsta in birme, in
deležni ste tudi karizem, ki jih
podeljuje Sveti Duh, v tem smislu,
da delate veliko dobrega. Ena vaša
beseda včasih slepemu odpre oči;
vaš način ravnanja povzroči, da
hromi, torej človek, ki ni ničesar



naredil za krščansko življenje,
vstane in dela zraven vas; in spet
drugič gredo mrtveci, ki že
zaudarjajo, k zakramentu pokore,
ker so jih vzpodbudile vaše
prošnje, vaš nauk, vaše molitve.
Očistijo se in zmožni so vseh
dobrih stvari: vstali so od
mrtvih[8].

V luči teh razmišljanj se lahko
vprašamo, ali sveta maša res
predstavlja točko, v katero se stekajo
naše želje in nameni, vir, iz katerega
se hrani gorečnost po svetosti in
apostolatu. Ali vidimo duše v ljudeh,
s katerimi se srečujemo v teku
dneva? Ali se odzivamo z dejanji
ljubezni in zadoščevanja ob žalitvah,
ki jih sprejme Gospod? Čutímo se
solidarni s tistimi, ki materialno in
duhovno trpijo zaradi vojn,
preganjanj, naravnih katastrof itd. in
poskušajmo jih spremljati z našo
molitvijo, pa tudi z našo materialno
pomočjo, kadar je mogoče. Želimo,



da novice, kot je potres na Haitiju, ne
ostanejo zgolj spomin. 

Apostolski sadovi so odvisni od
povezanosti z našim Gospodom,
kakor je poudaril papež, ko je govoril
o izredni pastoralni učinkovitosti
svetega arškega župnika. Uspel se je
dotakniti src ljudstva – je pojasnil
na neki avdienci – ne zaradi
njegovih človeških nadarjenosti,
niti ne na temelju izključnega
prizadevanja volje, čeprav je bila
hvalevredna; osvojil je duše, celo
najbolj uporne, posredoval jim je,
kar je notranje živel, torej
prijateljstvo s Kristusom. Bil je
''zaljubljen'' v Kristusa, in
resnična skrivnost njegovega
pastoralnega uspeha je bila
ljubezen, ki jo je čutil do
evharistične skrivnosti,
oznanjene, obhajane in živete, ki
se je spremenila v ljubezen do
Kristusove črede, kristjanov in do
vseh ljudi, ki iščejo Boga[9]. 



19. februarja se bomo še posebno
spominjali predragega don Álvara, ki
na ta dan praznuje god. Zaupajmo v
njegovo posredovanje, da bomo
prehodili to novo Marijino leto z
istim sinovskim duhom, s katerim je
prvi naslednik svetega Jožefmarija
razglasil in živel druga Marijina leta
ob različnih obletnicah Dela.
Naslednji dan, 20. februarja, bom
posvetil v diakona dva vaša brata
pridružena. Molimo za njiju in za vse
duhovnike. 

Pred nekaj dnevi me je sveti oče
sprejel na zasebni avdienci. Izročil
sem mu ljubezen in molitev vseh ter
mu zagotovil, da nenehno molimo
zanj in za njegove namene. Še naprej
delajmo tako, tesno združeni s
Petrovim naslednikom in tudi z
vsemi škofi, duhovniki in verniki
Cerkve. Benedikt XVI. je želel
blagosloviti vse apostolsko delo
vernikov Dela ter vsako in vsakega
od nas.



Ni potrebno, da bi vas spominjal, da
močno zaupam v vašo molitev za
moje namene. Še naprej velikodušno
molíte. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. februar 2010.

[1] Sveti Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, februar 1955.

[2] Drugi vatikanski koncil, Končno
sporočilo ženskam, 8. 12. 1965, št.
3-4.

[3] Sveti Jožefmarija, Pogovori, št. 87.

[4] Sveti Jožefmarija, zapiski iz
homilije, 14. 2. 1958.

[5] Sveti Jožefmarija, zapiski z
meditacije, 15. 4. 1960.



[6] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 87.

[7] Sveti Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 31. 3. 1974.

[8] Sveti Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, oktober 1972.

[9] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 5. 8. 2009.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
februar-2010/ (8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-februar-2010/

	Prelatovo pismo (februar 2010)

