
opusdei.org

Prelatovo pismo
(december 2015)

Msgr. Javier Echevarría v
svojem pismu vabi, naj se
pripravimo na praznovanje
božiča. Priprava na ta praznik
razodeva “željo po dobrem, ki
biva najgloblje v človeškem
srcu”.

6. Dec. 2015

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Začel se je advent s svojimi
čudovitimi in nestrpnimi tedni



priprave na božič. Znova se mi
vračajo v spomin besede svetega
Jožefmarija o tej veliki krščanski
slovesnosti iz poslednjih mesecev
njegovega zemeljskega življenja. Ob
opazovanju božjih odrešenjskih
načrtov, vidnih že v Betlehemu in v
Nazaretu, nas je spodbujal k
premišljevanju o tem, da nas Bog
uči, naj se mu popolnoma
prepustimo. Poglejte, kakšno je
okolje, v katerem se je rodil
Kristus. Vse, kar je tam, nas
nagiba k tej brezpogojni izročitvi
(…).

Dovolj bi se bilo spomniti na tiste
prizore, da bi se mi, ljudje, čutili
osramočene in bi nas napolnili
sveti ter učinkoviti sklepi.
Potrebno se je prepojiti s to novo
logiko, ki jo je vzpostavil Bog, ko je
prišel na zemljo. V Betlehemu si
nihče ni ničesar pridržal zase.
Tam ni bilo slišati, da bi kdo
govoril o svoji časti, niti o svojem



času, niti o svojem delu, niti o
svojih idejah, niti o svojem okusu,
niti o svojem denarju. Tam je vse
postavljeno v služenje veličastne
božje igre s človeštvom, ki je
odrešenje. Ko je naš napuh
premagan, Gospodu z vso otroško
ljubeznijo rečemo: Ego servus tuus,
ego servus tuus, et fílius ancíllæ
tuæ(Ps116(115), 16): zares sem tvoj
služabnik, tvoj služabnik sem, sin
tvoje služabnice, Marije: nauči me
služiti tebi.[1]

Ta neskončna božja ljubezen do
človeštva se znova in še posebno
pojavlja tudi v letu usmiljenja, ki ga
bo papež začel 8. decembra na
slovesnost Brezmadežne. Pospešimo
korak v teh zadnjih dneh, da bomo
ob odprtju svetih vrat, simbola božje
prizanesljivosti, dobro pripravljeni
na prejem tolikih božjih darov v naša
srca. Posnemajmo pobožnost in
nujnost, s katero se je sveti
Jožefmarija že v mladosti zatekal k



božji ljubezni in bližini do njegovih
ustvarjenih bitij.

Kristusovo učlovečenje in rojstvo
prižigata veliko luč nad usodo
človeštva, ki je poklicano k
najtesnejši edinosti z Bogom.
Institucija družine, v katere naročju
se je odločil roditi Gospod, nam
prikazuje jasen odsev tesne edinosti
občestva treh oseb presvete Trojice v
enotnosti enega samega resničnega
Boga. Sveti Pavel pravi, da se po Bogu
Očetu imenuje vsakršno očetovstvo v
nebesih in na zemlji[2]. Sveta Trojica
se dviga kot najvišji zgled edinosti, ki
mora vladati med ljudmi, tudi v
vsakem domu. Da bi nam omogočil to
edinost in nas spodbudil, naj jo
varujemo, se je odločil, da nam bo s
sveto družino v Betlehemu odprl
konkretno stezo, po kateri naj
hodimo vsak dan. Ali se vam ne zdi
občudovanja vredna ta božja nežnost
do njegovih otrok? Bog bi se lahko
razodel na tisoč različnih načinov, a



je izbral tistega, ki najočitneje
poudarja nežnost njegovega Srca.
Kakor je rečeno v Knjigi pregovorov,
se je božja Modrost že pred
stvarjenjem sveta veselila dan za
dnem, se ves čas igrala pred njim.
Igrala sem se na njegovem
zemeljskem krogu in moje veselje je
bilo pri človeških otrocih[3].

Luč Jezusovega rojstva s seboj
prinaša moč, ki lahko razprši temo
tega našega sveta, ki si na tolike
načine prizadeva, da bi se oddaljil od
Boga. Spominja nas na sijaj, katerega
je oznanjal prerok in katerega nič in
nihče ne bo zmogel zatemniti: 
ljudstvo, ki je hodilo v temi, je
zagledalo veliko luč, nad prebivalci v
deželi smrtne sence je zasvetila luč.[4]
Ta večna luč sedaj še naprej sije z vso
svojo dobroto, celo sredi žalostnih
dogodkov, ki se odvijajo po tolikih
krajih po svetu in kakršen nas je
razžalostil pred nedavnim.
Razsvetljuje nas z enako jasno



svetlobo, s kakršno je razsvetlila
betlehemsko noč pred dva tisoč leti.
Liturgija svetega večera nam to
prikaže vsako leto na božič in nam
daje mir in vedrino celo v trenutkih,
ki so morda videti najbolj temni. 
Navzočnost Gospoda sredi
njegovega ljudstva – tako je dejal
papež Frančišek – izbriše breme
poraza in žalost suženjstva ter
vzpostavi veselje in radost.

Tudi mi smo v tej blagoslovljeni
noči v božjo hišo prišli skozi temo,
ki objema zemljo, pri tem pa nas je
vodil plamen vere, ki razsvetljuje
naše korake, in nas je poživljalo
upanje, da bomo našli »veliko luč«.
Ko odpremo svoje srce, moremo
tudi mi zreti čudež tega otroka-
sonca, ki razsvetljuje obzorje in
vzhaja z višave.[5]

Moje hčere in sinovi, božič, resnični
praznik veselja, je izrecno povabilo,
naj častimo Boga in se mu



zahvaljujemo za njegovo
dobrohotnost. Tisoči ljudi, ki se
hranimo z duhom Dela, želimo 
zastopati vse človeštvo, kakor je
dejal naš Oče pri neki meditaciji, ki jo
je vodil na ta praznik. Prepričani
smo, da so (…) po vseh krajih sveta
– tudi tam, kjer je Cerkev
preganjana – vaši bratje in sestre,
ki se čutijo predstavnike vseh ljudi
in pravijo Gospodu: vemo, da si se
danes rodil. Prišli smo te počastit
v imenu vseh ljudi: veníte,
adorémus. Kajti te besede so
odgovor svete Cerkve na tisti klic
angelov, ki je zazvenel na svetu in
prekinil molk stoletij.[6]

Benedikt XVI. je pred desetimi leti
pokazal, da na božične praznike tako
liturgija kakor ljudska pobožnost
uporabljata simbole, ki nam
napravijo pomen božiča še bolj
očiten. Luči in okraski prebujajo
željo po dobrem, ki prebiva
najgloblje v človeškem srcu: »Luč



dobrote, ki premaga zlo, ljubezni, ki
preseže sovraštvo, življenja, ki
premaga smrt.«[7] Zato se ob tem, ko
»gledamo mestne ulice in trge,
okrašene z bleščečimi lučkami,
spomnimo, da nas te luči usmerjajo k
drugi luči, ki je oči sicer ne vidijo,
vidi pa jo srce. Medtem, ko jih
občudujemo, ko prižigamo svečke v
cerkvah ali lučke na jaslicah in na
božičnem drevescu v naših domovih,
naj se naša duša odpre resnični
duhovni luči, ki prihaja k vsem
ljudem blage volje. Bog z nami, ki se
je rodil v Betlehemu iz Device Marije,
je Zvezda našega življenja.«[8]

Potrudimo se, da se ne bo zunanje
božično okrasje po domovih in
številnih drugih krajih zožilo zgolj na
nekakšen ognjemet[9], temveč naj
bo sredstvo, ki nam bo omogočalo
bolj velikodušno sprejeti Jezusa. S
svojim ravnanjem pomagajmo, da se
bodo mnogi ljudje zavedali, kaj



pomeni sveta noč, da se bomo vsi
vedli kot dobri božji otroci.

Gledamo Devico Marijo, kako skupaj
s svetim Jožefom skrbi za Jezusa,
pravkar rojenega v ubogi votlini, ki
jim je v Betlehemu ponudila
zatočišče. Navada postavljanja jaslic
je čudovit opomnik, da je božja
Beseda postavila svoje bivališče med
nami.[10] »Jaslice so izraz našega
pričakovanja, kajti bliža se nam Bog,
k nam prihaja Kristus. Prav tako so
izraz hvaležnosti Njemu, ki se je
odločil z nami deliti naše človeško
stanje v uboštvu in preprostosti«[11].

Ne dopustimo, da bi se ta običaj v
krščanskih domovih zanemaril.
Začnimo tako, da jaslice v naših
domovih postavimo z iskreno
ljubeznijo – vsaj bistvene figurice, in
da to odločitev priporočimo
prijateljem in znancem. Mnogi izmed
nas se spominjamo pričakovanja
polnega veselja, s katerim smo



postavljali jaslice, pri čemer so nam
morda pomagali naši starši in starejši
bratje ali sestre. Tudi naš ustanovitelj
se je z veseljem spominjal tistih
trenutkov. Prav gotovo je minilo že
veliko let od njegovega otroštva, ko je
zapisal te besede: Božična
pobožnost. – Prav nič se mi ne zdi
smešno, ko vidim, da gradiš jaslice
in postavljaš preproste figure
okoli hlevčka. – Še nikoli se mi nisi
zdel bolj možat kot zdaj, ko si
podoben otroku.[12]

V betlehemski votlini se stikata nebo
in zemlja, kajti tam se je rodil
Stvarnik sveta, Odrešenik ljudi. Iz
tistega kraja se razširja svetloba, ki je
za vse čase; tudi za naš čas, ki tako
zelo potrebuje to božjo usmeritev. Ko
se pripravljamo, da bomo znova
praznovali Gospodov prihod, in ko
premišljujemo, da je njegovo
veselje pri človeških otrocih, nas
napolni upanje: Deus prope est,



Gospod vedno prihaja k nam in
vedno ostaja ob naši strani.[13]

Naj zaključim s papeževimi
besedami, ki nas vabijo k zaupanju v
Boga in k nadnaravnemu optimizmu.
Ko je govoril o božiču, nam je
predlagal nekaj vprašanj: Kako
sprejemamo božjo nežnost? Ali
pustim, da se me On dotakne, se
mu pustim objeti ali pa mu
preprečim, da bi se mi približal?
(…) Ni najpomembnejše, da ga
iščem, ampak da Njemu pustim, da
me išče in najde ter poboža z
ljubeznivostjo. To je vprašanje, ki
nam ga Dete zastavlja že s svojo
navzočnostjo: ali pustim Bogu, da
me ima rad?[14]

Gotovo razumete, da ne morem
končati teh vrstic, ne da bi se znova
zahvalil za molitve, s katerimi ste me
spremljali v dneh, ko sem bil v
Univerzitetni kliniki v Navarri. Čutil
sem, da ste me vsi močno podpirali.



Bodite še naprej združeni z mojimi
nameni, ki so povzeti v prošnji za
Cerkev in papeža, za vse vas, za ves
svet, da bi dosegel mir in red, ki ga
Kristus, Knez miru[15], prinaša na
zemljo.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. december 2015.

[1] Sveti Jožefmarija, Pismo 14. 2.
1974, št. 2.

[2] Ef 3, 15.

[3] Prg 8, 30-31.

[4] Iz 9, 1.

[5] Papež Frančišek, Homilija, 24. 12.
2014.



[6] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 25. 12. 1968.

[7] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 21. 12. 2005.

[8] Prav tam.

[9] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 247.

[10] Prim. Jn 1, 14.

[11] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 22. 12. 2010.

[12] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 557.

[13] Sveti Jožefmarija, Pismo –
božično voščilo, december 1968.

[14] Papež Frančišek, Homilija, 24.
12. 2014.

[15] Iz 9, 5.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
december-2015/ (10. Dec. 2025)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2015/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2015/

	Prelatovo pismo (december 2015)

