opusdei.org

Prelatovo pismo
(december 2012)

Msgr. Javier Echevarria
nadaljuje svoja razmiSljanja o
veroizpovedi, ki jih piSe ob letu
vere. V tem pismu razlaga
besede “verujem v enega
Gospoda Jezusa Kristusa,
edinorojenega Sina Bozjega, ki
je rojen pred vsemi veki ...”

24. Dec. 2012

Predragi, naj Jezus varuje moje hcere
in sinove!



Na predvecer potovanja v Andoro
sem pripravil to pismo, da bi vam
bilo poslano prvega decembra. V to
deZelo sem odSel na povabilo
nadskofa, da bi sodeloval pri
praznovanju 75. obletnice prihoda
svetega Jozefmarija v to drzavo,
potem ko je — pod ocitnim boZjim
varstvom - zbeZal pred tragicnim
verskim preganjanjem med Spansko
drzavljansko vojno. V Sant Julia de
Loria, prvo naselje na andorskih tleh,
je priSel 2. decembra 1937 zjutraj.
Tam je v vaski cerkvi skupaj s tistimi,
ki so ga spremljali, opravil obisk
NajsvetejSega (mase ni mogel
obhajati, ker so takratne liturgicne
norme predpisovale evharisti¢ni post
od polnod¢i tistega dne). Sele naslednji
dan, 3. decembra, je lahko obhajal
sveto daritev, oblecen v duhovniska
oblacila, ki jih ve€ mesecev ni mogel
uporabljati. To prvo maso v Andori je
obhajal v cerkvi v Les Escaldes,
naselju blizu glavnega mesta, kjer so
nasli zatocisce.



Pismo sem Zelel zaceti s temi
spomini, da bi se zahvalili Bogu, ki je
po posredovanju presvete Device
Marije s posebno previdnostjo
varoval svetega Jozefmarija v tistih
tezkih mesecih. Sledimo zgledu
zvestobe naSega ustanovitelja in se z
vedno bolj popolnim zaupanjem
izroCajmo bozjim rokam, predvsem
takrat, ko naSe okoliS¢ine postanejo
tezke. Dober nauk so nam zapustili
tudi tisti prvi, ki so v tridesetih letih
prisli v Delo, ko je le-to Ze “shodilo”,
ker so imeli veliko zaupanje v Boga
in v svetega JoZefmarija, ko Se ni
obstajalo “ni¢ drugega” kot vera
nasega Oceta. Tudi mi bodimo zvesto
orodje.

Pretekli mesec sem vas povabil k
premisljevanju prvega clena
veroizpovedi, Ki je temelj vse nase
vere. “Verujemo v enega samega
Boga, Oceta, Sina in Svetega Duha,
stvarnika vidnih stvari - kot je ta
svet, na katerem prezivimo svoje



kratko zZivljenje — in nevidnih stvari -
kot so Cisti duhovi, ki jih imenujemo
tudi angeli —, in ki je tudi stvarnik
duhovne in nesmrtne duse v vsakem
Cloveku.”[1] Tako je Pavel VI. zacel
Veroizpoved boZjega ljudstva leta
1968, ko se je koncalo leto vere, ki ga
je razglasil ob priloZnosti, ko se je
dopolnilo devetnajst stoletij od
muceniStva svetih apostolov Petra in
Pavla.

Cerkev se je v zavedanju neiz¢rpnega
bogastva, vsebovanega v razodetju,
ki ga nenehno spremlja in mu
pomaga boZzji Tolaznik, z razumom
poglobila v skrivnost Svete Trojice.
Po zaslugi prizadevanj mnogih
generacij svetnikov - cerkvenih
oCetov in uciteljev —ji je uspelo na
nek nacin osvetliti to veliko skrivnost
nase vere, pred katero — kakor je
pravil nas OcCe — vsak dan
“osupnemo”, hkrati pa si Zelimo
izboljsati na$ odnos z vsako od treh
boZjih oseb.



“Bog je eden, toda ni samotarski”[2],
trdi prastara veroizpoved. Katekizem
Katoliske cerkve razlaga, da je temu
tako, ker “Oce, Sin, Sveti Duh niso
samo imena za razlicne modalnosti
(nacine) bozje biti, saj so stvarno
razliéni med seboj: Ni namrec Oce
isti kakor Sin, ni Sin isti kakor Oce,
tudi ni Sveti Duh isti kakor Oce ali
Sin.”[3] Ne morete si zamisliti,
kolik$no veselje je doZivel nas
ustanovitelj v Marseju, ko je na
nekem izklesanem kamnu zagledal
risho, ki je predstavljala Sveto
Trojico, in hotel jo je postaviti v
kripto v prelatsko cerkev.

Nadaljeval bom z drugim clenom
vere. Verujem v enega Gospoda
Jezusa Kristusa, edinorojenega Sina
BoZjega, ki je rojen pred vsemi veki in
je Bog od Boga, Luc¢ od Luci, pravi Bog
od pravega Boga. Rojen, ne ustvarjen,
enega bistva z Ocetom in je po njem
vse ustvarjeno.[4]


https://opusdei.org/art.php?p=51349

Pri Bogu je rojstvo absolutno
duhovno. Zato si “po analogiji z
gnozeoloSkim procesom Cloveskega
uma, po katerem si ¢lovek, ki pozna
samega sebe, ustvari neko podobo
sebe, nekaksno predstavo o sebi, nek
‘pojem’ (...), ki je iz latinske besede
verbum pogosto poimenovan
‘notranja beseda', mi drznemo misliti
na rojstvo Sina ali veCnega "pojma’ in
‘notranje Besede Boga'. Bog, ki pozna
samega sebe, 'rodi' Besedo - Sina, ki
je Bog enako kakor Oce. V tem
porajanju je Bog hkrati OcCe, torej
tisti, ki 'rodi', in Sin, tisti, ki je rojen, v
najvisji istovetnosti BoZanstva, ki
izkljuCuje mnostvo 'bogov'. 'Beseda'
je 'Sin’, ki je iste narave kakor Oce in
je z Njim edini Bog razodetja Stare in
Nove zaveze”[5]. Tukaj se ne bom
ustavljal pri osebi Svetega Duha,
edinega Boga z OCetom in Sinom.

Prav tako ni mogoce odstreti teme,
na katero naleti nasS razum, ko misli
na Tistega, ki biva v nedostopni



luci[6]. Ne Cloveski razum, ne razum
angelov niti katerega koli drugega
ustvarjenega bitja ni zmoZen dojeti
neiz¢rpnega boZjega Bistva: ce ga
razumes, potem ni Bog, pravi nek
znan aforizem. Kljub temu naSe
duse, ustvarjene od Boga in za Boga,
hrepenijo po tem, da bi bolje
spoznale svojega Stvarnika in Oceta,
da bi ga bolj ljubile in poveliCevale;
da bi videle Sveto Trojico in uzivale v
njeni vecni pricujocnosti.

Z zvezi s tem Benedikt XVI. spodbuja
vernike, naj se nikoli ne zadovoljimo
s tistim poznavanjem Boga, ki smo ga
dosegli. Najbolj resni¢ne radosti, je
dejal na neki nedavni avdienci, so v
nas zmozne sprostiti zdrav nemir,
ki nas vodi, da smo bolj zahtevni -
da hocemo neko visjo, globljo
dobrino - in da vedno bolj jasno
zaznavamo, da ni¢ kon¢nega ne
more izpolniti nasega srca. Tako se
bomo naucili razoroZeni teZiti za
tisto dobrino, ki je ne moremo



zgraditi sami ali si je priskrbeti z
nasimi lastnimi mo¢mi. Tako se
bomo naucili, da se ne bomo
prepuscali malodusju zaradi
napora ali ovir, ki prihajajo iz
nasega greha.[7]

Sveti Irenej Lyonski, eden od prvih
cerkvenih ocCetov, ki se je trudil
doumeti skrivnost stvarjenjskega
delovanja svete Trojice, je
pojasnjeval: “Samo en Bog je (...): on
je Oce, on je Bog, on je stvarnik, on je
zacCetnik, on je urejevalec. On je
naredil vse po samem sebi, se pravi
po svoji Besedi in po svoji Modrosti,
"po Sinu in Duhu'.”[8] Izrazil se je na
nazoren, metaforiCcnen nacin - saj ne
obstaja nikakrSna neenakost med
boZjimi osebami — in dodal, da sta Sin
in Tolaznik v stvarjenju kakor
oCetovi “roki”. To povzema
Katekizem Katoliske cerkve, ki
zakljuci: “Stvarstvo je skupno delo
Svete Trojice.”[9] V tej popolni
enotnosti delovanja se stvarjenjsko



delo pripisuje vsaki bozji osebi
skladno s tem, kar je lastno vsaki od
boZjih oseb. Tako pravimo, da je Oce
sveti Duh Ljubezen, ki spodbuja k
podeljevanju dobrin ustvarjenim
bitjem.

Moje hcere in sinovi, premisljujmo te
velike resnice z drzo globokega
CeSCenja. Ponavljam: prosimo Boga,
kakor je svetoval sveti JoZefmarija,
da bi imeli potrebo po tem, da se
obracamo na vsako izmed bozjih
oseb ter jih razlikovali med seboj.

V zacetku je bila Beseda in Beseda je
bila pri Bogu in Beseda je bila Bog. (...)
Vse je nastalo po njej in brez nje ni
nastalo nic, kar je nastalo.[10] V Bogu
Sinu, z OCetom in Svetim Duhom, v
vsemogocnosti, modrosti in ljubezni
edinega Boga je izvor in poslednji cilj
vseh ustvarjenih bitij, duhovnih in
materialnih, predvsem pa ljudi.



BoZja dobrota je tako velika, da je
hotel ustvariti naSe prve starSe po
svoji podobi in sli¢nosti[11]. V njiju
in v njune potomce je zarisal globoko
sled, udelezenost v neustvarjeni
Modrosti, ki je Beseda, s tem ko je v
njihove duSe polozil razum in
svobodno voljo. Kljub temu mnogi
tega ne vedo, ignorirajo ali
zanemarjajo ter poskusajo postaviti
Cloveka v srediScCe vsega. Kako je
naSega Oceta bolela ta osiromaSeni
pogled nekaterih ljudi! Tako je na
primer razlagal med nekim
druZinskim srecanjem na zacetku
leta 1973, ko je na glas opravljal svojo
osebno molitev. Nekateri bi
namesto teocentricne raje imeli
antropocentric¢no Cerkev. Taki
poskusi so absurdni. Vse stvari so
bile ustvarjene od Boga in za Boga:
omnia per ipsum facta sunt, et sine
ipso factum est nihil, quod factum
est(Jni, 3). Strasna napaka je
spreminjati ¢loveka v najvisjo
tocko vsega. Ni vredno truda



delati samo za c¢loveka. Seveda
moramo delati za ¢loveka, toda
zaradi boZje ljubezni. Sicer delo
nic ne koristi in v njem ni mogoce
vztrajati[12].

Gospod od kristjanov pric¢akuje, da
ga bomo z molitvijo, Zrtvijo in s
posvecevanim poklicnim delom
ponovno povzdignili na vrh vseh
Cloveskih dejavnosti; da se bomo
trudili, da bo kraljeval najgloblje v
srcih; da bomo z njegovim naukom
pozivljali civilno druzbo in njene
ustanove. Deloma je odvisno od
nas, vam ponavljam skupaj s svetim
JoZefmarijem, da mnoge duse ne
bodo ostale v temi, temvec¢ da bodo
hodile po poteh, ki vodijo k
vecnemu Zivljenju.[13] S kolikSno
pobozZnostjo molimo molitev iz
Preces, Ad Trinitatem Beatissimam?
Kako se zahvaljujemo Bogu za
njegovo neskoncno popolnost? Kako
globoko ljubimo to sredis¢no



skrivnost vere in posledi¢no tudi
naSega Zivljenja?

Jutri se zacenja advent, liturgicni cCas,
ki nas pripravlja na Gospodovo
rojstvo. Prvi teden nam vnaprej slika
dogodke, ki se bodo zgodili ob koncu
casov, ko bo Jezus Kristus priSel v
svoji slavi, da bi sodil ljudi in prevzel
svoje kraljestvo. Zato bedite in vsak
¢as molite, da bi zmogli (...) stopiti
pred Sina ¢lovekovega. [14] Nebo in
zemlja bosta presla, moje besede pa
nikakor ne bodo presle.[15]. Vemo, da
je v Bibliji boZja Beseda prisotna
na zacCetku stvarjenja: vse
ustvarjene reci, od kozmic¢nih
elementov naprej — sonca, lune,
nebesnega svoda —-so pokorne boZzZji
Besedi, obstajajo, ker so bile
“poklicane” od nje. Ta stvarjenjska
moc bozje besede se je prelila v
Jezusa Kristusa, u¢lovec¢eno
Besedo, in se pretaka tudi po
njegovih ¢loveskih besedah, ki so
pravi “nebesni svod”, ki usmerja


https://opusdei.org/art.php?p=51349

misli in kaZe pot ¢loveku na zemlji.
[16] Zato pogosto premisljujmo
Kristusove besede, zbrane v
evangeliju in na splo$no v vsej Novi
zavezi. Iz tega premiSljevanja
poskuSajmo izlus¢iti nove navdihe in
jih nato uporabiti v naSem
vsakdanjem Zivljenju. Predlagam
vam, naj bo po zgledu nasSega Oceta
vsaka vaSa notranja molitev
prizadevanja poln dialog: Gospod nas
vidi, sliSi nas in je z nami, njegovimi
hcerami in sinovi.

Ne pozabimo, da od 17. decembra
naprej Cerkev prepeva tako
imenovane “O” odpeve (Antiphonae
Majores), s katerimi se neposredno
pripravlja za Gospodovo rojstvo. Prvi
je ta: O modrost, ki si izSla iz ust
Najvisjega, ki segas od kraja do kraja
ter krepko in blago vse urejas: pridi in
uci nas pota razumnosti!/[17]. To je
silen klic k u¢loveceni Besedi, katere
rojstvo iz Device Marije bomo
obhajali v kratkem. Kajti Modrost,



ki se je rodila v Betlehemu, je boZja
Modrost (...), torej boZji nacrt, ki je
dolgo ostal skrit in ga je Bog sam
razodel v zgodovini odreSenja. Ob
polnosti ¢asov je ta Modrost
privzela ¢lovesko oblicje, Jezusovo
oblicje[18].

Z vero se pripravljajmo na ta veliki
praznik, ki ga na sploSno imenujemo
praznik veselja. Zivimo ga z vso
poniznostjo. Zivimo ga skupaj z
vsemi verniki Dela. Hitimo naproti
temu srecanju trdno odloceni, da
bomo opazovali neskon¢no veli¢ino
in poniznost Jezusa Kristusa, ki je
prevzel naso naravo — Se en izraz
tega, kako nas ljubi. Ne navelicajmo
se gledati Marije in JoZefa, Cudovitih
uciteljev molitve in ljubezni do Boga.

Beseda, ki se je uclovecila, je vecna
Beseda Boga, ki nam je omogocila, da
smo v Njej bozji otroci: Poglejte,
kaksno ljubezen nam je podaril Oce:
BoZji otroci se imenujemo in to tudi


https://opusdei.org/art.php?p=48388

smo![19] Sveti Jozefmarija pravi:
BoZji otroci, bratje Besede, ki je
meso postala, Tistega, o katerem je
bilo receno: V njej je bilo Zivljenje
in Zivljenje je bilo lu¢ ljudi (Jn1, 4).
Otroci luci, bratje luci, to smo.
Prinasalci edinega plamena, ki je
zmoZen vZgati mesena srca.[20]
Zelim, da ne bi manjkali na tem
sreCanju ob praznovanju prihoda
Boga na zemljo: v teh dneh
premisljujmo, kako se trudimo za
svoje izboljSanje v tem, da smo ob
Jezusu, da Zivimo z Jezusom, da
pripadamo Jezusu.

Sredi preteklega meseca sem
odpotoval v Milano, kjer so me
pricakovali Ze nekaj Casa. Tam sem
bil samo en konec tedna, ki pa je bil
zelo intenziven. Imel sem priloZnost
srecati se z mojimi héerami in sinovi
iz severne Italije ter z mnogimi
drugimi ljudmi, ki obiskujejo
izobraZevalne dejavnosti Prelature.
Poskusal sem jih vzpodbuditi, naj se



poglobijo v to leto vere in prosijo
Boga za obilno milost, da bi se v
razumu in v Zivljenju vseh mocneje
ukoreninile tri glavne kreposti in
bomo tako boljsi bozji otroci.

Leto vere, boZi¢: kako velika
priloZznost, da smo bolj prizadevni v
apostolatu, da se Cutimo tesneje
povezane z vsem CloveStvom!

Ne pozabim vas prositi, da mi
pomagate doseCi namene, ki jih
nosim v dusi, v prepricanju, da
moramo biti v Cerkvi in s Cerkvijo
acies ordinata[21], vojska miru in
veselja za sluzenje duSam.
Pristopimo k devetdnevnici k
BrezmadezZni tako, da se bomo trdno
oprijeli Marijine roke, in zahvalimo
se ji za njen sveti odgovor.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,
vas OcCe

+ Javier



Andora, 1. december 2012.

© Preelatura Sanctee Crucis et Operis
Dei

[1] Pavel VI., Proféssio fidei, 30. 6.
1968.

[2] Fides Damasi (DS 71).
Veroizpoved, ki se pripisuje papezu
sv. Damasu.

[3] Katekizem Katoliske cerkve, St.
254. Navedeno besedilo izvira iz XI.
toledskega koncila leta 675 (DS 530).

[4] Rimski misal, Nicejsko-carigrajska
veroizpoved.

[5] BlaZeni Janez Pavel II., Govor na
splosni katehezi, 6. 11. 1985, st. 3.

[6] 1 Tim 6, 16.

[7] Benedikt XVI., Govor na splosni
avdienci, 7. 11. 2012.



[8] Sv. Irenej Lyonski, Proti
krivoverstvu 2, 30,9 (PG 7, 822).

[9] Katekizem KatoliSke cerkve, st.
292; prim. sv. Irenej Lyonski, Proti
krivoverstvu 4, 20, 1 (PG 7, 1032).

[10] Jn 1, 1-3.
[11] Prim. 1 Mz 1, 26.

[12] Sveti JoZefmarija, Zapiski z
druzinskega srecCanja, 1. 1. 1973.

[13] Sveti JoZefmarija, Pismo 11. 3.
1940, st. 3.

[14] Rimski misal, Prva adventna
nedelja, Evangelijj (C) (Lk 21, 36).

[15] Mr 13, 31.

[16] Benedikt XVI., Besede ob molitvi
Angel gospodov, 18. 11. 2012.

[17] Molitveno bogosluzje, veCernice
17. decembra, odpev k Magnifikat.



[18] Benedikt XVI., Homilija na
predvecer 17. decembra 2009.

[19]1Jn 3, 1.

[20] Sveti JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 66.

[21] Vp 6, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-
december-2012/ (14. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2012/

	Prelatovo pismo (december 2012)

