
opusdei.org

Prelatovo pismo
(december 2010)

Msgr. Javier Echevarría
predlaga, naj se pripravimo na
Božič tako, da iščemo milost v
zakramentih in beremo ter
pogosto premišljujemo božjo
besedo.

20. Dec. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Z neizmernim veseljem se
spominjam zadovoljstva, s katerim je
sveti Jožefmarija v adventnem času



ponavljal besede iz liturgije: Gospod
je blizu![1]. Nestrpno in s
hvaležnostjo je pričakoval slovesnost,
ki obnavlja spomin Odrešenikovega
prihoda na zemljo.

Začeli smo te tedne, ki nam
pomagajo, da se pripravimo na Božič
in druge praznike okrog
Gospodovega rojstva. Mislim, da nam
bodo prišle na ustnice besede
preroka Izaija, ki jih vključuje maša
prve nedelje: Zgodilo se bo poslednje
dni: Gora hiše Gospodove bo trdno
stala kot najvišja med gorami,
vzdigovala se bo nad griči. In vsi
narodi bodo hiteli k njej.[2] In uklonili
se bomo pred dobroto nebes, ko
bomo videli, kako se je ta prerokba
izpolnila, ko se je božja Beseda
učlovečila v deviškem naročju
presvete Marije, po delovanju
Svetega Duha. S svojim odrešujočim
učlovečenjem in še posebno po
velikonočni skrivnosti njegove smrti
in vstajenja je Gospod na zemljo



prinesel mir, kakor so oznanili angeli
na prvi Božič. Čeprav se ta mir še ni v
polnosti izrazil, saj je v božjem
načrtu predvideno, da bo le ob koncu
časov Bog vse v vsem[3], je že
odstranjen zid, ki se je zaradi
izvirnega greha in naših osebnih
grehov dvigoval med ljudmi in
Bogom[4]. Poleg tega Jezus Kristus
hoče, da kristjani vsakodnevno
sodelujemo pri uresničevanju
njegovega miru v srcih ter pridemo
do zadnjega kotička družbe.

Papež je pred nekaj leti dejal, da »so
Cerkveni očetje v njihovem grškem
prevodu stare zaveze uporabili
besede preroka Izaija, ki jih citira
tudi Pavel, da bi pokazal, kako so bile
nove božje poti vnaprej oznanjene že
v stari zavezi. Tam je zapisano:
“Gospod bo temeljito in naglo
uresničil svojo besedo na zemlji” (Iz
10, 23; Rim 9, 28). Sin sam je Beseda,
Logos; večna Beseda je postala
majhna, tako majhna, da je ležala v



jaslih. Postala je otrok, da bi nam bila
dosegljiva[5]. Sveti oče dodaja v svoji
novi apostolski spodbudi: »Sedaj ne
le, da je mogoče Besedo slišati, ne le,
da ima glas, temveč ima obraz, ki ga
lahko vidimo: to je Jezus iz
Nazareta.«[6]

Nadaljujmo torej z gotovostjo in
velikim zadovoljstvom našo
krščansko pot. »Božič nas spominja,
da je Gospod začetek in konec ter
središče stvarstva: vzačetku je bila
Beseda in Beseda je bila pri Bogu
in Beseda je bila Bog (Jn 1, 1).
Kristus je tisti, hčere in sinovi
moji, ki priteguje vsa ustvarjena
bitja: vse je nastalo po njej in brez
nje ni nastalo nič, kar je nastalo
(Jn 1, 3). In ko se je učlovečil in
prišel, da bi živel med nami (prim. 
Jn 1, 14), nam je pokazal, da nismo
v življenju zato, da bi iskali časno,
minljivo veselje. Tukaj smo zato,
da bi dosegli večno blaženost, tako
da sledimo njegovim stopinjam. In



to bomo dosegli samo, če se bomo
učili od Njega.«[7]

Pri krstu smo oblekli Kristusa. Da bi
se bolj in bolj oblikovali po njem,
nam je Gospod zapustil tudi druge
zakramente, še posebno zakramenta
pokore in evharistije. Če jih
prejemamo pogosto in z ustrezno
pripravljenostjo, se naša podobnost z
Jezusom krepi, postajamo boljši božji
otroci. Sveti Duh v dušah uresničuje
to nalogo ter računa na naše osebno
sodelovanje. In del tega sodelovanja
se udejanji v rednem branju božje
besede, ki je živa in dejavna, ostrejša
kakor vsak dvorezen meč in zareže do
ločitve duše in duha, sklepov in mozga
ter presoja vzgibe in misli srca[8]. Od
tu nasvet našega Očeta: V svojem
življenju moramo obnoviti
Kristusovo življenje, tako da ga
spoznavamo z branjem in
premišljevanjem Svetega pisma, z
molitvijo (…)[9]. V prihajajočih
praznikih si prizadevajmo, da bi



razumeli, »kaj nas Jezus uči že kot
Dete, ravnokar rojeno, od
trenutka, ko odpre oči na tej
blagoslovljeni človeški zemlji«[10].
Pogosto premišljujmo: s kakšno željo
po svetosti pristopam k virom
milosti? Ali iščem način, da bi bil
natančen pri prejemanju
zakramentov ter hočem doseči čistost
duše in nadnaravni ton, ki ga Bog
pričakuje od mene?

Nova apostolska vzpodbuda svetega
Očeta Verbum Domini izpostavlja
pomembnost Svetega pisma v
življenju in poslanstvu Cerkve ter v
osebnem življenju vsakega kristjana.
V njej Benedikt XVI. preučevalce
Svetega pisma in vse ostale spominja
na temeljno trditev: »Izvirni kraj
interpretacije Svetega pisma je
življenje Cerkve.«[11] Samo v
naročju Cerkve, v povezanosti z
živim izročilom in pod vodstvom
Učiteljstva, ki ga je ustanovil Kristus,
se lahko ustrezno razume, kaj nam je



Sveti Duh hotel posredovati za naše
odrešenje, preko navdihnjenih
pisateljev in z uporabo človeških
besed. Torej je izključno v veri in iz
vere, brez nevarnosti, da bi zašli v
zmoto, mogoče globoko in natančno
razumeti, kar nam je razodel Bog
glede naše udeleženosti v življenju
Boga samega. Znanstveni študij
Svetega pisma je potreben zato, da se
lahko izvede dobra eksegeza, toda
enako in v večji meri je potrebno
polno poistovetenje z vero, ki jo
predlaga cerkveno učiteljstvo. Zato
»se mora prava interpretacija Biblije
vedno harmonično skladati z vero
Katoliške cerkve«[12].

Da bi dobro razumeli božjo besedo,
se poleg prizadevanja za poživitev
vere trudimo tudi za to, da bomo
brali in premišljevali Biblijo v
duhovnem okolju, v katerem je bila
napisana. Zato je potrebno, da ob
počasnem in pozornem branju
Evangelija in drugih navdihnjenih



knjig povečujemo osebno držo
poslušanja. Sveto Pismo – predvsem
kadar se bere v okviru liturgičnega
slavja – vedno znova postane
aktualno, posreduje novost božjih
stvari vsakemu človeku, ki ga
pozorno posluša in ga poskuša
ponotranjiti. Besede iz njega so,
kakor piše Sveti Jožefmarija,
»Tolažnikova luč, ki nam govori s
človeškimi glasovi, da bi naš
razum spoznal in razmišljal, da bi
se naša volja okrepila in dejanje
izpolnilo. Ker smo eno samo
ljudstvo, ki izpoveduje eno samo
vero, en Credo; eno samo ljudstvo, 
zbrano v edinosti Očeta, Sina in
Svetega Duha.«[13]

Na enak način tudi v osebnem branju
Svetega pisma, predvsem evangelija,
odmeva božji glas, in moramo se
truditi, da ga udejanjamo v naših
konkretnih okoliščinah. Če si zelo
prizadevamo, da smo pozorni –
otroško pozorni – pri branju svetih



besedil, se ta dejavnost zares
spreminja v molitev. »Ko odpreš
svete evangelije,« je zapisal naš Oče,
»pomisli, da moraš to, kar
pripovedujejo – Kristusova dela in
besede – ne le poznati, temveč jih
moraš živeti. Vse, vsi zapisani
dogodki so se zbirali podrobnost za
podrobnostjo, da bi jih ti utelesil v
konkretnih okoliščinah tvojega
življenja. – Bog je nas katoličane
poklical, da bi mu sledili od blizu,
in v tem svetem besedilu najdeš
Jezusovo življenje; toda najti
moraš tudi svoje lastno življenje.
Tudi ti se boš kakor apostol naučil
vprašati, poln ljubezni: “Gospod,
kaj želiš, da storim?” … – Božjo
voljo! nepreklicno zaslišiš v svoji
duši. Torej dnevno vzemi v roke
evangelij, beri ga in ga živi kot
konkretno normo. – Tako so
ravnali svetniki.«[14]

V dokumentu, ki sem ga omenil,
Benedikt XVI. v več odstavkih



izpostavi, kako življenje svetnikov
ponuja veliko pomoč, da lahko
globlje uvidimo pomen Svetega
pisma. Sveti Gregor Veliki, katerega
papež povzema v apostolski
vzpodbudi, je zagotovil: »Viva lectio
est vita bonorum«[15], da je življenje
svetnikov zelo živ, globok nauk.
»Najgloblja interpretacija Svetega
pisma izhaja prav od tistih, ki so se
pustili oblikovati božji besedi preko
njenega poslušanja, branja in
vztrajnega premišljevanja (…). Ni
naključje,« nadaljuje sveti Oče, »da so
velike duhovnosti, ki so zaznamovale
zgodovino Cerkve, nastale iz jasno
izražene povezanosti s Svetim
pismom.«

Sveti oče pravi, da je »vsak svetnik
kakor žarek svetlobe, ki izhaja iz
božje besede«[17], nato pa omeni
različne svetnike in svetnice, ki so v
življenje Cerkve doprinesli nove
navdihe, izvirajoče iz evangelija.
Pokaže kako se eden od teh žarkov



izraža »v svetem Jožefmariju
Escriváju in njegovem učenju o
univerzalni poklicanosti k
svetosti«[18]. Te besede so nas, kakor
je logično, napolnile z velikim
veseljem, hkrati pa v dušo prinašajo
poziv našemu čutu za odgovornost,
naj bolje izkoristimo učenje našega
Očeta in še bolj razširimo njegovo
sporočilo ter tako bolj ljubimo Boga
in Cerkev.

Sledimo ponavljajočim se povabilom
svetega Jožefmarija, naj pogosto
posežemo po besedilih Svetega
pisma, da bi ohranjali žive naše
trenutke molitve ter da bi
kontemplativno opazovali prizore iz
Kristusovega življenja, tako da se
vključimo v evangelij »kot še ena od
nastopajočih oseb«. Liturgična
besedila pri mašah, tako v adventu
kakor na božič, nas bodo močno
vzpodbujala k rasti v domačnosti z
božjo besedo ter k povečevanju naše
intimnosti z Jezusom, Marijo in



Jožefom. Odločno vstopímo v njihova
življenja in vse tri spremljajmo z
vsem srcem.

»Vse Gospodovo življenje v meni
vzbuja ljubezen,« je zapisal naš Oče.
»Poleg tega imam neko posebno
šibko točko: njegovih tridesetih let
skritega življenja v Betlehemu,
Egiptu in v Nazaretu. Ta čas, – ki je
dolg –, o katerem se komajda
govori v evangeliju, nima lastnega
pomena v očeh tistega, ki ga gleda
površinsko. Kljub temu sem vedno
vztrajal, da je to molčanje o
Učiteljevem življenjepisu zelo
zgovorno in vsebuje nauk, ki je za
kristjane čudovit. To so bila
intenzivna leta dela in molitve, v
katerih je Jezus Kristus živel
običajno življenje – kakršno je
naše, če hočemo –, božje in
človeško hkrati; tako v tisti
preprosti in prezrti rokodelski
delavnici kakor kasneje pred



množico je vse izvršil do
popolnosti.[19]

Ob papeževih besedah o svetem
Jožefmariju bi vam rad predlagal
nasvet: povečujte – vsi povečujmo –
gorečnost po temeljitem poznavanju
komentarjev Svetega pisma, ki jih je
zapisal naš Oče. Tako se bomo naučili
bolj okretno gibati v globokem morju
razodetja, in znali bomo odkriti tudi
duhovni smisel, ki se skriva v
besedah Svetega pisma: kar nam želi
Sveti Duh posredovati tukaj in sedaj,
vsakemu od nas. S tem pogledom vas
vabim k ponovnemu branju točke iz 
Kovačnice: »Aquæ multæ non
potuerunt exstinguere caritatem!
– Velike vode niso mogle ugasniti
ognja ljubezni. – Ponujam ti dve
interpretaciji teh besed iz Svetega
pisma. – Prva, da te množica tvojih
preteklih grehov – tebi, ki se zares
kesaš – ne bo ločila od ljubezni
našega Boga; in druga, da vode
nerazumevanja, nasprotovanj, ki



jih morda trpiš, ne smejo prekiniti
tvojega apostolskega dela.«[20]

V preteklih dneh sem opravil kratko
potovanje v Fatimo in Santiago de
Compostela, sledeč stopinjam našega
ustanovitelja. Znano vam je, da ga je
še posebno privlačilo fatimsko
svetišče; tja se je, kakor sem vam že
povedal, sveti Jožefmarija pogosto
zatekal, da bi Devici Mariji zaupal
svoje namene, saj je bil prepričan, da
Gospod vedno usliši Marijine
molitve. Tudi jaz sem šel v Santiago
de Compostela; spominjal sem se
romanja našega ustanovitelja na
apostolov grob leta 1938, ki je bilo
prav tako jubilejno leto. Pridružil
sem se molitvi Benedikta XVI. na tem
mestu nekaj dni prej. Na obeh krajih
sem čutil podporo vseh vas, za kar
sem pred odhodom prosil vaše sestre
in brate v Rimu, da bi nam Gospod
dal vse, za kar ga roteče prosimo.
Molil sem za Cerkev, za papeža, za
vernike Opus Dei – vsako žensko in



vsakega moškega iz Dela. Vedno se
zatekajmo k Jezusu preko Marije,
vztrajno in z vero, v molitvi povezani
s Cerkvijo in z vsem človeštvom.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. december 2010.

[1] Rimski misal, III. adventna
nedelja, vstopni spev (Flp 4, 5).

[2] Rimski misal, I. adventna nedelja,
prvo berilo (A) (Iz 2, 2).

[3] 1 Kor 15, 28.

[4] Prim. Ef 2, 14.

[5] Benedikt XVI., Homilija pri
polnočni maši, 24. 12. 2006.

[6] Benedikt XVI., Apostolska
spodbuda Verbum Domini



(Gospodova beseda), 30. 9. 2010, št.
12.

[7] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 25. 12. 1972.

[8] Heb 4, 12.

[9] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 14.

[10] Prav tam. [11] Benedikt XVI.,
Apostolska spodbuda Verbum Domini
(Gospodova beseda), 30. 9. 2010, št.
29.

[12] Prav tam, št. 30. [13] Sveti
Jožefmarija, Jezus prihaja mimo, št.
89, citat: Sveti Ciprijan, De dominica
oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 754.

[15] Sveti Gregor Veliki, Moralia in
Job XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).



[16] Benedikt XVI., Apostolska
spodbuda Verbum Domini
(Gospodova beseda), 30. 9. 2010, št.
48.

[17] Prav tam. [18] Prav tam. [19]
Sveti Jožefmarija, Amigos de Dios
(Božji prijatelji), št. 56.

[20] Sveti Jožefmarija, Forja
(Kovačnica), št. 655.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
december-2010/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2010/

	Prelatovo pismo (december 2010)

