
opusdei.org

Prelatovo pismo
(december 2009)

December ponuja številne
priložnosti za pripravo na
Jezusovo rojstvo: okrašene
ulice, liturgija, veselje in žalost
vsakega dne, naši dosežki in
celo naše napake. To poudarja
prelat v svojem pismu tega
meseca.

18. Dec. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove! 



Ponovno se s svojo čudovito novico
približuje Božič; praznik, ki se ga
praznuje skoraj povsod, tudi v krajih,
kjer Kristusa komajda poznajo. Za
mnoge je – na žalost – omejen na
priložnost za podarjanje in
prejemanje daril, za nekaj dni
počitka ali preprosto za to, da se
preživi več časa z družino. Tisti, ki
smo prejeli dar vere, poznamo
resnični pomen tega praznovanja: 
vsak Božič mora biti za nas novo,
posebno srečanje z Bogom.
Dovoliti moramo, da njegova luč
in milost razsvetlita našo dušo do
zadnjega kotička[1]. 

Cerkev nas v teh tednih priprave
nenehno spominja na to. Na začetku
adventa nas je povabila: pojdimo
veseli Kristusu nasproti[2]. In papež
Benedikt XVI. pojasnjuje, da je 
razlog, zaradi katerega lahko
hodimo v veselju (…) to, da je naša
rešitev že blizu. Gospod prihaja. S
to gotovostjo začenjamo adventno



potovanje in se pripravljamo, da
bomo z vero praznovali ta izjemni
dogodek Gospodovega rojstva. V
naslednjih tednih nas bo liturgija
dan za dnem vabila k
premišljevanju besedil iz Stare
zaveze, ki se spominjajo žive in
vztrajne želje, katera je pri
judovskem ljudstvu oživljala
pričakovanje Mesijevega prihoda.
Tudi mi poskušajmo, čuječi v
molitvi, pripraviti naše srce na
sprejem Odrešenika, ki bo prišel,
da bi nam pokazal svoje usmiljenje
in nam dal svoje odrešenje[3].

Potrudimo se slediti nasvetu svetega
očeta, tako da bomo pozorno brali
liturgična besedila in jih
premišljevali v osebni molitvi. In
prosim vas še več: potrudimo se –
vsak od nas – še zlasti za to, da se v
družbi povrne krščanski pomen teh
dni. Ne razmišljajmo o tej težnji kot o
neki utopiji. Naš Oče je govoril, da se
''šteti vedno začne z ena'', potem pa



se nadaljuje. Morda se je spominjal
tega, kar je moral delati on, ko je
Gospod položil Delo v njegovo dušo,
v njegove roke. In ta njegova začetna
gorečnost je vedno rasla v njegovi
drži nenehnega apostolata.
Privzemimo to njegovo
pripravljenost, kajti vsi lahko delamo
za ponovno pokristjanjenje tega
našega sveta. Vsak v svoji okolici,
podobno kot kamen, ki pade v vodo
in povzroči en val, in potem drugega,
in še enega …[4]. 

Pred Gospodovim prihodom, ki se
bliža, da bi na svetu vzpostavil
pravičnost in mir, besede iz Svetega
pisma kar prekipevajo od radosti. 
Glej, pridejo dnevi, govori Gospod, ko
izpolnim obljubo, ki sem jo dal
Izraelovi in Judovi hiši. Tiste dni in
tisti čas storim, da požene Davidu
mladika pravičnosti; delala bo prav in
pravično v deželi [5]. 



Ta Gospodov prihod bo vedno
aktualen, ker obišče ta svet zlasti z
vsakodnevnim obhajanjem svete
mašne daritve, in nam prihaja
nasproti s svojim telesom, s svojo
krvjo, s svojo dušo, s svojim
božanstvom. Med liturgičnim letom
se nam približuje na mnogo
duhovnih načinov, sedaj pa prihaja s
slovesnostjo božičnega časa. Njegova
prisotnost je tako močna, da se kljub
temu, da jo na nekaterih krajih
poskušajo utišati, ne da spregledati te
jasne resničnosti: svet se ''ustavlja'',
ker je Božič. Ves svoj pomen dobi
spev iz psalma: Naj se veselijo nebesa,
zemlja naj se raduje, naj buči morje in
kar ga napolnjuje. Naj vriska od
veselja polje in vse, kar je na njem,
tedaj naj vriskajo vsa drevesa v gozdu
pred Gospodom, ker prihaja[6]. 

Pred dvajsetimi stoletji se je
Gospodov prihod na svet zgodil tiho.
Samo angeli in skupinica ponižnih
ljudi, pastirjev, so z Devico Marijo in



svetim Jožefom delili radost
Odrešenikovega rojstva. Tudi sedaj
se nenehen Gospodov prihod
uresničuje v tišini. Toda kjer je vera,
kjer se oznanja in se posluša
njegova beseda, Bog združuje ljudi
in se jim daje v svojem telesu, jih
spreminja v svoje telo. On
''prihaja''. In tako se človeško srce
prebudi. Nova pesem angelov se
spremeni v pesem ljudi, ki skozi
stoletja in na vedno nov način
opevajo prihod Boga kot otroka in
se veselijo iz svojega najglobljega
bitja[7].

Poskušajmo dati polni pomen
zunanjim znamenjem teh krščansko
prazničnih dni. Vložimo svoj trud –
vztrajam – v to, da povrnemo
vzdušju teh tednov njegov pristni
značaj. Vedno je mogoče, na primer,
razširjati tradicionalne duhovne
običaje in pobožnosti, ki so lastne
tem dnem: doma postaviti jaslice in
obiskati jaslice po cerkvah in na



drugih krajih, morda v družbi drugih
družinskih članov; izpostavljati
duhovni pomen božičnega drevesca
in daril v tem času, ki so eden izmed
načinov, da se spomnimo, da iz
drevesa križa izvira vse dobro …

Na drugo adventno nedeljo se
ponovno srečamo s klicem k
nadnaravnemu veselju ob bližajočem
se Jezusovem rojstvu. Ob tej
priložnosti se prerok Baruh obrača
na Jeruzalem, ki je prispodoba duše,
ki pričakuje Gospoda, in mu naznani:
Sleci, Jeruzalem, obleko svoje žalosti
in bede, in za vekomaj obleci lepoto
veličastva, ki je od Boga! Ogrni se s
plaščem pravičnosti, ki je od Boga,
položi si na glavo venec veličastva
Večnega![8] Gospod nam obljublja
polno in večno veselje, ki se nikoli ne
bo končalo, če se trudimo z
ljubeznijo izpolnjevati njegove
zapovedi; če se znova in znova s
kesanjem obračamo k njemu, kadar
nismo znali ravnati kot dobri otroci. 



Veselje, nadnaravni in človeški
optimizem, piše sveti Jožefmarija, so
združljivi s fizično utrujenostjo, z
bolečino, s solzami, – saj imamo srce
–, s težavami v našem notranjem
življenju ali v apostolskem
delovanju[9]. Ali izkoriščamo te in
druge osebne okoliščine zato, da bi
lepo sprejeli Gospoda? S kakšno
pobožnostjo se zatekamo k sveti
Mariji in svetemu Jožefu, da bi nam
pomagala na naši poti proti
Betlehemu? 

Celo naša osebna beda, grehi in
napake, iz katerih ni izvzet noben
človek na zemlji, nam morajo služiti
kot odskočna deska za to, da bi se z
večjim zaupanjem in ljubeznijo
podali k Bogu, našemu Gospodu, ki
nam nenehno ponuja svoje
odpuščanje, posebno v zakramentu
pokore. Ne pozabimo, dakrščanski
optimizem ni nekakšen osladen
optimizem, tudi ne človeško
zaupanje, da se bo vse dobro izšlo.



To je optimizem, ki korenini v
zavesti o svobodi ter v gotovosti v
moč milosti; optimizem, ki vodi k
temu, da smo zahtevni do sebe, da
se potrudimo, da bi v vsakem
trenutku odgovorili na Božji
klic[10]. Na ta način se v naših dušah
naseli resnično veselje, ki se
poistoveti z veseljem zaradi tega, ker
smo z Gospodom. Zelo globoko je bilo
zadovoljstvo našega Očeta, ko je
čakal, da Kristus v Božiču pride k
nam. 

Vse to veselje se je v polnosti
izpolnilo v presveti Devici, kakor nas
spominja slovesnost brezmadežnega
spočetja. Na ta veliki praznik Cerkev
polaga v usta naše Matere besede
preroka Izaija: Silno se veselim v
Gospodu, moja duša se raduje v
mojem Bogu, zakaj odel me je z
oblačilom odrešenja, ovil me je z
ogrinjalom pravičnosti, kakor
nevesto, ki se okrasi z nakitom[11].



Kolikšna radost nas mora prevzeti,
ko vidimo Devico tako blizu Boga,
poveličano z dušo in s telesom, in
hkrati tako blizu nam! Iz nebes
varuje vsakogar, sledi našim
korakom in nam od svojega Sina
izprosi vse milosti, ki jih
potrebujemo. Kolikor bližje je človek
Bogu, toliko bližje je ljudem. To
vidimo pri Mariji, pravi papež.
Dejstvo, da je popolnoma v Bogu, je
razlog za to, da je tako blizu tudi
ljudem. Zato je lahko mati vse
tolažbe in vse pomoči, mati, na
katero si vsi lahko upamo obrniti v
svoji šibkosti in v svojem grehu, v
katerikoli potrebi, kajti Ona razume
vse in je za vse odprta moč
ustvarjajoče dobrote[12].

Liturgičnega veselja v adventu se ne
da več zadržati, ko nastopi tretji
teden z nedeljo, imenovano Gaudete
– zaradi besed, s katerimi se začne
vstopni spev: Gaudete in Domino
semper: iterum dico, gaudete.



Dominus enim prope est[13]; veselite
se v Gospodu zmeraj; ponavljam
vam, veselite se. Gospod je blizu.
Prihaja, da bi nas rešil naših grehov;
to je korenika veselja, značilnega za
božič. Vriskaj, hči sionska, vzklikaj,
Izrael! Veseli in raduj se iz vsega srca,
hči Jeruzalemska! Gospod te je rešil
obsodbe, odstranil je tvoje sovražnike.
Izraelov kralj, Gospod, je v tvoji sredi,
ne boš se več bala hudega[14]. 

Včasih, ko vidimo trpljenje in
nesreče, ki doletijo velik del
človeštva, se lahko v duši pojavi
skušnjava žalosti, pesimizma ali vsaj
malodušja. Veliko je nasilja in
nepravičnosti, kjer je nujno potrebno
pomagati; nešteto ljudi po celem
svetu nima niti najnujnejšega, da bi
lahko živeli dostojno človeško
življenje. Predvsem pa, toliko je
pomanjkanja ljubezni v srcih, toliko
pozabe na Boga, toliko bolj ali manj
prikritega egoizma! Kljub vsemu nič
od tega ne sme prestrašiti človeka



vere; nasprotno, mora nas
vzpodbuditi, da bomo s pomočjo
milosti podvojili svoje napore in še
bolj obilno sejali ljubezen v
medčloveške odnose. Marija prinaša
nebeško veselje v Elizabetino hišo;
kaj narediva ti in jaz za to, da bi
drugi v Jezusovi bližini našli nekaj
dobrega? 

Poslušajmo nasvet svetega
Jožefmarija: priznajmo svojo bol, a
izpričajmo Božjo moč. Optimizem,
veselje, trdna prepričanost, da nas
hoče Gospod za svoje orodje,
morajo osnovati krščansko
življenje. Če čutimo, da smo del
svete Cerkve, če vemo, da nas
podpira trdna Petrova skala, se
bomo odločili, da bomo izpolnili
drobno dolžnost vsakega
trenutka: vsak dan kaj posejati. In
skladišča bodo premajhna za
tolikšno žetev[15].



Poglejmo zgled, ki nam ga daje
Marija. Kaj je v človeških očeh
pomenila neka mladenka, še skoraj
deklica, iz nekega tako nepoznanega
kraja, kot je bil Nazaret? In kljub
temu je Bog izbral njo in jo spremenil
v Mater učlovečene in odrešujoče
Besede. Opazujmo jo še enkrat v
prizoru obiskanja svete Elizabete,
kakor nam v Evangeliju predlaga
četrta adventna nedelja. Spev 
Magnificat, sad Marijinega
običajnega odnosa z Bogom, ki ga je
oživljala njena zaupnost s Svetim
pismom, se nam razodeva kot pesem
popolnega zaupanja v Božjo moč, in
zato je napolnjen s sveto radostjo. 

Naša mati je veliko premišljevala
besede žensk in moških iz Stare
zaveze, ki so pričakovali
Odrešenika, in dogodke, v katerih
so nastopali kot protagonisti.
Občudovala je množico čudežev,
obilico Božje milosti do svojega
ljudstva, ki je bilo tolikokrat



nehvaležno. Ko premišljuje o tej
nenehno obnavljajoči se nežni
ljubezni iz nebes, iz njenega
brezmadežnega srca vzklije
ljubeče čustvo: Moja duša
poveličuje Gospoda in moj duh se
raduje v Bogu, mojem Odrešeniku,
kajti ozrl se je na nizkost svoje
služabnice(Lk 1, 46-48). Otroci te
dobre matere, prvi kristjani, so se
učili od nje. Tudi mi se lahko in se
moramo učiti od nje[16]. 

Vzemimo za svoje, kar nas uči
Marija. Gospod je kristjanom dal svet
v dediščino[17], in prepričani smo,
da se bo njegova beseda izpolnila z
našim sodelovanjem, saj je On v svoji
dobroti hotel računati z vsakim
izmed nas. Zato moramo biti
optimisti, vendar z optimizmom, ki
se rodi iz vere v božjo moč – Bog ne
izgublja bitk –, z optimizmom, ki
ne izvira iz človeškega
zadovoljstva, iz nepremišljene in
nadute všečnosti[18]. 



Še naprej molímo za papeža, za
njegove sodelavce v vodstvu Cerkve,
za škofe in duhovnike. V tem letu
duhovništva še posebno prosimo, naj
Gospod nakloni Cerkvi veliko svetih
služabnikov. Sveti arški župnik je
pojasnjeval svojim faranom:
»Duhovništvo je ljubezen Jezusovega
srca. Ko vidite duhovnika, pomislite
na našega Gospoda Jezusa
Kristusa.«[19]

V preteklih dneh sem bil v Kordobi
na povabilo apostolskega
administratorja, da bi v okviru leta
duhovništva govoril škofijskim
duhovnikom in da bi skupaj
blagoslovili podobo svetega
Jožefmarija, ki so jo postavili v
župniji svetega Nikolaja; v tem
svetišču je molil naš ustanovitelj 20.
aprila 1938 med njegovim prvim
potovanjem v to andaluzijsko mesto.
Prav tako sem imel priložnost za
srečanje z veliko ljudmi, moškimi in
ženskami, mladimi in starejšimi, ki



so udeleženi v apostolskem delu
Opus Dei. Nato sem odšel v
Pamplono in se od tam vrnil v Večno
mesto. Kot vedno sem bil na teh
potovanjih tesno povezan z vsakim
od vas ter s potovanji našega Očeta in
zahvalil sem se Gospodu, ker je seme,
katerega je sveti Jožefmarija sejal
sam, z močjo Božje milosti zraslo na
občudovanja vreden način.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja in
vam želi svet in srečen Božič

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1. december 2009. 

[1] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 12.

[2] Rimski misal, prva adventna
nedelja (A), odpev pri psalmu.

[3] Benedikt XVI., Homilija na prvo
adventno nedeljo, 2. 12. 2007.



[4] Prim. Sveti Jožefmarija, Pot, št.
831.

[5] Rimski misal, prva adventna
nedelja (C), prvo berilo (Jer 33, 14–
15).

[6] Rimski misal, Gospodovo rojstvo,
polnočna maša, psalm (Ps 95 [96] 11–
13).

[7] Benedikt XVI., Homilija ob
Gospodovem rojstvu, 25. 12. 2008.

[8] Rimski misal, druga adventna
nedelja (C), prvo berilo (Ba 5, 1–2).

[9] Sveti Jožefmarija, Kovačnica, št.
290.

[10] Sveti Jožefmarija, Kovačnica, št.
659.

[11] Rimski misal, slovesnost
Brezmadežnega spočetja Device
Marije, vstopni spev (Iz 61, 10).



[12] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti Brezmadežne, 8. 12. 2005.

[13] Rimski misal, druga adventna
nedelja, vstopni spev (Flp 4, 4–5).

[14] Rimski misal, tretja adventna
nedelja (C), prvo berilo (Sof 3, 14–15).

[15] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 160.

[16] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 241.

[17] Prim. Ps 2, 8.

[18] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 123.

[19] Sveti arški župnik, citiran v: A.
Monnin, Spirito del Curato d'Ars, Ed.
Ares 2009, str. 79.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
december-2009/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2009/

	Prelatovo pismo (december 2009)

