
opusdei.org

Prelatovo pismo
(december 2008)

Gospodov prihod na Božič, ki se
bliža, je priložnost, da si
ponovno začnemo prizadevati,
da bi združili ''božansko in
človeško v našem vsakdanjem
bivanju'', kakor v svojem pismu
pravi prelat. Msgr. Echevarría
vabi, da to naredimo s
preprostostjo, upanjem in
odgovornostjo.

25. Dec. 2008

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove! 



Končalo se je Marijino leto v Delu, s
katerim smo se želeli zahvaliti Bogu,
po posredovanju presvete Device, za
petindvajset let postavitve Opus Dei v
osebno prelaturo. Upam, da smo po
Gospodovi dobroti vsi napredovali v
ljubezni in pobožnosti do naše
Matere, ki nujno vodi k temu, da
imamo bolj intimen in oseben, bolj
ljubeč odnos do njenega Sina Jezusa. 

Zdaj se pripravljamo na slovesnost
Brezmadežnega spočetja, novo
priložnost, da v dnu naše duše še bolj
utrdimo to marijansko pobožnost, ki
je značilna za katoličane in zelo
pomemben del duhovne dediščine
našega ustanovitelja. Vemo, da se
sveti Jožefmarija nikoli ni postavljal
kot zgled za karkoli: edini zgled je
Jezus Kristus, nam je ponavljal. In
kljub temu ni imel zadržkov, ko je
potrdil: če v nečem želim, da me
posnemate, je to v ljubezni, ki jo
imam do Device Marije. Tako velika
je bila njegova sinovska ljubezen do



naše Matere! Prosimo za njegovo
posredovanje, da bi se v teh dneh
priprave na veliki praznik 8.
decembra vršila v vsakem izmed nas
nenehna rast v marijanski
pobožnosti in apostolski vnemi.
Vzpodbudimo tudi druge ljudi, da bi
preko bolj zaupnega pogovora z
Devico stopili po poteh notranjega
življenja ali da bi napredovali na tej
poti. 

Včeraj se je začel advent, liturgični
čas, ki je posebno primeren za
povečanje teološkega upanja. Ta
krepost nas vzpodbudi, da z vsemi
našimi silami težimo k večni sreči,
katero je Gospod obljubil tistim, ki
spolnjujejo njegovo voljo. Kakor je
zapisal sveti oče pred natančno enim
letom: potrebujemo manjše ali večje
upe, ki nas dan za dnem držijo na
poti. A ne zadostujejo brez velikega
upanja, ki more presegati vse drugo.
To veliko upanje more biti edino Bog,
ki objema celoto in ki nam more dati



in podariti tisto, česar mi sami ne
zmoremo. [1]

Začnimo torej ta liturgični čas tako,
da ponovno potrdimo naše želje, da
bi prišli v nebesa. Ne postavljajmo
našega cilja v stvari tukaj spodaj, naj
nam vsi uspehi, ki jih lahko
dosežemo, pomagajo prehoditi stezo,
ki vodi v nebesa. Samo eden je zadnji
cilj našega življenja: imeti Boga in
veselje v Bogu za vso večnost. Tam se
nahaja dokončni cilj, za katerega si
moramo prizadevati dan za dnem, in
zato moramo vse - popolnoma vse,
ne da bi kaj zadržali zase - postaviti v
služenje Božjemu kraljestvu. 

Katekizem katoliške Cerkve povzema
pomen teh tednov z naslednjimi
besedami: »Ko Cerkev vsako leto
obhaja adventno bogoslužje,
udejanja to pričakovanje Mesija: ko
se verniki povezujejo z dolgo
pripravo na prvi Odrešenikov
prihod, obnavljajo goreče hrepenenje



po njegovem drugem prihodu.« [2]
Čas za pripravo na Božič in za
povečevanje upanja na prihod
našega Odrešenika, ki se bo izvršil ob
koncu časov, da bi sodil žive in mrtve
in v polnosti postavil njegovo
kraljestvo, tako »da bo Bog vse v
vsem«. [3] 

Prvi del adventa - do 16. decembra -
se osredotoča na premišljevanje
zadnjega Gospodovega prihoda.
Liturgija pri maši, skozi vse nedelje,
nam predstavlja odlomke iz Stare
zaveze, ki nas vodijo, da se
pripravimo na to srečanje. Od 17.
decembra, se spremeni vsebina beril,
ki nas neposredno pripravi na
duhovni prihod Jezusa Kristusa na
Božič: dva tesno povezana vidika, ki
lahko zelo dobro osredotočata našo
molitev skozi mesec december.
Kakšna so naša hrepenenja, da bi bili
z Bogom, že tukaj na zemlji? Ali
iščemo njegov obraz v vsem, kar se
zgodi? Se izogibamo kakršni koli



izgubi miru, z gotovostjo, da je On
prišel in bo prišel za vse? 

Premišljevanje o poslednjih rečeh, ki
se morajo zgoditi ob koncu časov - in
prej za vsakogar ob dnevu smrti -, se
ne sme spremeniti v vir strahu ali
nemira. Nič ni bolj oddaljeno od
namena Cerkve, ko si zastavimo
živeti te resnice. Pomenijo klic k čutu
za osebno odgovornost, da se
odločimo delati z večjo vztrajnostjo v
lastnem posvečevanju in v
apostolskem delu. 

Pred nekaj tedni, ko je povzemal
nauk svetega Pavla o poslednjih
rečeh, je Benedikt XVI. povabil
kristjane k razmišljanju o treh
velikih gotovostih naše vere,
povezanih s to temo. Prva je
gotovost, da je Jezus vstal od mrtvih,
da je z Očetom in zato je z nami za
vedno. In nihče ni močnejši kot
Kristus (...). Zato smo gotovi in nas ni
strah. [4] 



Kako bi se bali našega Očeta Boga, ki
je na toliko načinov in tako očitno
pokazal svojo ljubezen do nas, celo
tako, da je poslal svojega Sina na
svet, da bi ga odrešil? Vera v vstalega
Kristusa predstavlja najboljše
protisredstvo proti vsem strahovom.
Tako se je zgodilo na začetku
evangeljskega oznanjevanja, v svetu,
ki ga je obvladoval fatalističen strah
pred usodo, in mora se prenavljati
tudi danes, v svetu, v katerem toliki
ljudje živijo polni bojazni glede
prihodnosti, ali pa ravnajo
neodgovorno, kot da bi se vse
končalo tukaj spodaj. »Gospod je
moja luč in moja rešitev, koga bi se
moral bati?« (Ps 26, 1), se je spraševal
sveti Jožefmarija z besedami iz
psalma. In odgovarjal je: »Nikogar: če
se na takšen način obračamo na
našega nebeškega Očeta, nas ne bo
strah nikogar in ničesar.« [5] Zato je
dodajal: »Božjega otroka ni strah ne
življenja ne smrti, ker je temelj
njegovega duhovnega življenja



zavedanje božjega otroštva: Bog je
moj Oče, si misli, in on je Stvarnik
vsega dobrega, on je Dobrota.« [6]

Na drugem mestu - nadaljuje papež,
ko poglablja razloge za krščanski
optimizem - gotovost, da je Kristus z
mano, da se je v Kristusu že začel
prihodnji svet, daje tudi gotovost
upanja. Prihodnost ni tema, v kateri
se nihče ne znajde. Ni tako. [7] Za
tistega, ki veruje v Kristusa in živi iz
Kristusa, se prihodnost vedno
dviguje svetla, na gotovi poti, ker
nam je vstali Jezus Kristus, dobri
Pastir, odprl stezo večnega življenja
in hodi z nami, nas varuje in nas
opogumlja z ljubeznijo matere in
očeta. Vsakdo lahko s polno resnico
naredi za svoje navdihnjene besede:
Gospod je moj pastir, nič mi ne
manjka. Na zelenih pašnikih mi daje
ležišče; k vodam počitka me vodi.
Mojo dušo poživlja, vodi me po
pravih stezah zaradi svojega imena.
Tudi če bi hodil po globeli smrtne



sence, se ne bojim hudega, ker si ti z
menoj, tvoja palica in tvoja opora, ti
me tolažita. [8] 

Tretja gotovost, ki kristjane ohranja
trdne, je ta: Sodnik, ki se vrne -
Sodnik in Odrešenik hkrati - nam je
zaupal nalogo, da živimo na tem
svetu, kakor je živel on. Izročil nam
je talente. Zato je naša tretja drža
odgovornost do sveta, do bratov,
pred Kristusom, in hkrati tudi
gotovost njegovega usmiljenja. Oboje
je pomembno. [9] 

Ta občutek odgovornosti je odgovor
na Gospodovo opozorilo:
negotiamini, dum venio [10], trgujte
do moje vrnitve; besede, ki jih je sveti
Jožefmarija pogosto premišljeval z
gotovostjo, da nas Gospod vedno
spremlja, in z odgovornostjo, da nam
je zaupal njegovo dediščino. Nujno
potrebno je dobro izkoristiti čas, da si
- z božjo milostjo - zaslužimo nekega
dne priti v večno blaženost.



Uživajmo tiste druge besede našega
Očeta. Kakšna škoda je živeti tako, da
je naše opravilo ubijanje časa, ki je
Božji zaklad! Izgovori, da bi
opravičili tako ravnanje, niso na
mestu (...). Kakšna žalost, če zares ne
izkoristimo vseh sposobnosti, naj jih
je malo ali veliko, ki jih Bog podeljuje
človeku, da bi služil dušam in družbi!

Kadar kristjan zapravlja svoj čas na
zemlji, se spravlja v nevarnost, da
zapravi svoja nebesa: kadar se zaradi
egoizma umika, se skriva, mu je
vseeno. Kdor ljubi Boga, ne izroča v
služenje Kristusu samo tega, kar ima,
kar je: daje samega sebe. [11] 

V luči teh povabil se lahko vprašamo:
ali čutim odgovornost, da dobro
izkoristim svoje talente - osebne
kvalitete, naloge, s katerimi se
ukvarjam, priložnosti, da delam
dobro, ki se pojavljajo v teku dni - da
bi postavil Kristusovo kraljestvo v
svoji duši in v okolju, v katerem se



nahajam. Kako pomagam drugim, da
se obnašajo na enak način, s svojim
zgledom in svojo besedo? Ali
naredim vse, kar je v moji moči, da
se v civilni zakonodaji in v
organizaciji družbe spoštuje Božji
zakon? 

Drugi del adventa, kakor sem vas
spomnil na začetku, teži k temu, da
nas na neposreden način pripravi na
Božič. V teh dneh, sledeč nasvetu
našega Očeta lahko spremljamo
Devico Marijo in svetega Jožefa na
njunem potovanju proti Betlehemu.
V trenutkih osebne molitve in med
dnevom jima bodimo zelo blizu, tako
da jima z željo ponudimo kakšno
uslugo, da zadoščujemo za tiste, ki
takrat - in tudi zdaj - niso znali
sprejeti Božjega Otroka, ko je prišel
na zemljo. To ni zgolj dejanje
domišljije, temveč konkreten način
udejanjanja naše vere v skrivnosti
učlovečenja. 



Božič se nam kaže kot izredna šola:
izkoristimo lekcije, ki nam jih
namenja Jezus. Kot nas je spominjal
naš Oče, se zadržimo pri naravnosti
njegovega rojstva. Čisto naravno, kot
vsak človek, je prebil devet mesecev
pod srcem svoje Matere. Gospod je
dobro vedel, da ga je človeštvo silno
potrebovalo. Zaradi tega si je
neznansko želel priti na zemljo, da bi
odrešil vse duše, vendar se ni
prenaglil. Prišel je ob svojem času,
kot pridejo na svet ostali ljudje. [12] 

Premišljujemo lahko tudi o njegovi
preprostosti. Gospod prihaja brez
spremstva, nepoznan. Na zemlji sta
samo Jožef in Marija deležna božje
pustolovščine. Kasneje tudi pastirji,
ki jih angeli obvestijo in potem še
modri z Vzhoda. Na ta način je
potrjen transcendentni dogodek, v
katerem se združita nebo in zemlja,
Bog in človek. [13] 



Z odločnim posnemanjem Učitelja
lahko združimo božje in človeško v
našem vsakdanjem življenju. Dovolj
je, da se potrudimo postaviti Boga v
center naše dejavnosti, s
prizadevanjem, da bi izpolnili naše
naloge zato, da bi mu dali slavo, in da
prečistimo tiste motive, ki bi to lahko
otežili. V teh dneh pred Božičem ne
pozabimo, da Jožef in Marija še
vedno kličeta duše, kakor takrat na
vratih hiš v Betlehemu. Ne
odmaknem se od najčistejše resnice -
je zagotavljal sveti Jožefmarija -, če
vam rečem, da Jezus še naprej išče
prenočišča v našem srcu. Prositi ga
moramo odpuščanja za svojo
zaslepljenost, za svojo nehvaležnost.
Prositi ga moramo milosti, da mu ne
bi nikdar več zaprli vrat svojih duš.
[14] 

V sledečih tednih nam liturgija, ko
pritrjuje Jezusovemu glasu,
priporoča, da smo čuječi: Bodite torej
budni, ker ne veste, katerega dne



pride vaš Gospod! [15] Na to isto
spominja papež vse kristjane. Jezus,
ki je v Božiču prišel k nam in se bo
vrnil v slavi ob koncu časov, se nas
ne naveliča neprenehoma obiskovati
v vsakodnevnih dogodkih. Prosi nas,
naj bomo pozorni na to, da zaznamo
njegovo prisotnost, njegov prihod, in
nas opozarja, naj ga čakamo čuječi
(...). Pripravimo se na to, da bomo z
vero ponovno doživeli skrivnost
rojstva Odrešenika, ki je vesoljstvo
napolnil z veseljem. [16] 

Prejšnji teden sem imel priložnost
preživeti nekaj dni v Pamploni, da bi
spremljal vaše sestre in brate po
izrednih okoliščinah, skozi katere so
šli. Lahko sem še enkrat izkusil duh,
ki ga je naš Oče vlil v vse, tudi tiste, ki
delajo na Univerzi v Navarri. V nekaj
tednih po atentatu, ki so ga utrpeli,
me je globoko krščanska drža žensk
in moških, ki tam delajo,
vzpodbudila, da se zahvalim Bogu:



ker se to, da je Opus Dei sejanje miru
in veselja, lahko otiplje z roko. 

Znova vas prosim za molitev za moje
namene; na prvem mestu, za papeža
in njegove sodelavce pri vodenju
Cerkve, za škofe in duhovnike, za vse
člane Božjega ljudstva. In da osebno
apostolsko delo vsakogar ne bi
poznalo počitka. S Kristusom, s
pomočjo Device Marije in svetega
Jožefa, postanimo vse za vse. 

V tem mesecu se spominjamo
mnogih obletnic Dela. Ne morem se
zadržati pri komentiranju vseh, saj bi
bilo neskončno. Vas pa prosim, da
bolj ljubimo to zgodbo o Božjih
usmiljenjih, ker jih je Gospod hotel za
vsakogar. Želim, da ne ostanejo samo
enostaven spomin, temveč da jih
živimo. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja, 

vaš Oče 



+ Javier 

Rim, 1. december 2008.

[1] Benedikt XVI., Okrožnica Spe
salvi, 30-XI-2007, št. 31. 

[2] Katekizem katoliške Cerkve, št.
524. 

[3] 1 Kor 15, 28. 

[4] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 12.11.2008.

[5] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 95. 

[6] Sveti Jožefmarija, Kovačnica, št.
987. 

[7] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 12.11.2008. 

[8] Ps 23 (22) 1-4. 

[9] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 12.11.2008. 



[10] Lk 19, 13. 

[11] Sveti Jožefmarija, Božji prijatelji,
št. 46. 

[12] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 18. 

[13] Prav tam. 

[14] Prav tam, št. 19. 

[15] Mt 24, 42. 

[16] Benedikt XVI., Homilija na prvo
adventno nedeljo, 2.12.2007.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
december-2008/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2008/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2008/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-december-2008/

	Prelatovo pismo (december 2008)

