
opusdei.org

Prelatovo pismo
(avgust 2012)

“Presveta Devica Marija je za
nas vzor ravnanja,” pravi prelat
Opus Dei v svojem pismu.
Praznik Marijinega vnebovzetja
je predmet njegovega
razmišljanja za ta mesec.

15. Avg. 2012

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Slovesnost vnebovzetja naše Gospe,
ki jo Cerkev obhaja 15. avgusta, v tem
mesecu privlači naš pogled in naša



srca. Ko zremo lepoto naše Matere, ki
jo je Bog s telesom in dušo vzel v
nebeško slavo, se naša otroška
ljubezen še bolj vname pred tako
vzvišeno podobo. Zavedajoč se
našega uboštva in majhnosti jo
skupaj s Cerkvijo prosimo: Da
manum lapsis, fer opem cadúcis[1],
pomagaj tistim, ki smo padli, prihiti
na pomoč nam, ki smo minljivi in
omejeni. Nato ji v globokem
premišljevanju te vsebine s
hvaležnostjo hčerá in sinov
ponavljajmo skupaj s svetim
Jožefmarijem: Mati! Mati naša,
Mati moja!

Prvo berilo pri maši nam prinaša tisti
prizor, ki ga sveti Janez opisuje v
Razodetju: Tedaj se je odprlo Božje
svetišče, ki je v nebesih, in v svetišču
se je prikazala skrinja zaveze. (…) Na
nebu se je prikazalo veliko znamenje:
žena, ogrnjena s soncem, in luna pod
njenimi nogami, na njeni glavi pa
venec dvanajstih zvezd.[2] Ko



Benedikt XVI. – še bolj molímo zanj
in za njegove namene – razlaga ta
odlomek iz Svetega pisma, se
sprašuje: Kakšen je pomen te
skrinje? Kaj je tisto, kar se
prikaže? V Stari zavezi je skrinja
zaveze prispodoba božje
navzočnosti sredi njegovega
ljudstva. Toda prispodoba se je že
umaknila resničnosti. Tako nam
Nova zaveza pravi, da je prava
skrinja zaveze živa in resnična
oseba: to je Devica Marija. Bog ne
prebiva v kosu pohištva. Bog
prebiva v neki človeški osebi, v
nekem srcu: v Mariji, ki je v svojem
naročju nosila večnega Sina,
učlovečenega Boga, Jezusa, našega
Gospoda in Odrešenika.[3]

V Njej se po utelešenju Besede v
njenem prečistem telesu na popoln
način izpolnjujejo božje obljube
starodavnemu izraelskemu ljudstvu.
Bog je sklenil novo in dokončno
zavezo, vendar ne z nekim narodom,



temveč z vsem človeštvom; ne na
gori Sinaj, temveč v Marijinem
brezmadežnem naročju, v katerem
se je utelesila Beseda in prebivala
med nami. Zahvalímo se naši Gospe,
ker je na najpopolnejši način
sodelovala z božjim načrtom, s svojo
ponižnostjo, s svojo pokorščino in s
svojo čistostjo. Prosímo jo, naj njene
hčere in sinovi – ženske in moški
vseh časov – sledimo njenemu
zgledu, tako da se trudimo z božjo
pomočjo gojiti kreposti, ki blestijo na
naši Materi.

Ob tej slovesnosti vas vabim k
premišljevanju in uresničevanju
sklepov, ki jih lahko izpeljemo iz
kontemplacije tega prizora, sledeč
naukom svetega očeta ter svetlemu
zgledu svetega Jožefmarija.

Avtor pisma Hebrejcem spominja, da
je bil najpomembnejši prostor
starodavnega jeruzalemskega
templja Presveto. V njem je bil zlat



kadilni oltar in skrinja zaveze. Ta je
bila z vseh strani obložena z zlatom. V
njej je bila zlata posoda z mano in
Aronova palica, ki je ozelenela, in
tabli zaveze.[4] Zadržimo se pri
skrinji, ki je prispodoba Marije.
Dejstvo, da se je nahajala v najbolj
svetem delu templja, nam že samo po
sebi govori o posebni bližini in
intimnosti Device Marije z Bogom. 
Večji od tebe je samo Bog![5] ji
veselo vzklikamo, ker – zedinjeni s
svetim Jožefmarijem – čutimo to
nujo. Obe tabli zaveze, ki ju je Bog
dal Mojzesu, sta izražali voljo Boga,
da bi vzdrževal zavezo s svojim
ljudstvom, če le-to ostane zvesto
njegovi zavezi. Sveto pismo
pripoveduje, kako je bil Izrael kljub
vsej Gospodovi skrbi vedno znova
nezvest. Toda presveta Devica ni bila
takšna, kajti, kakor poudarja papež, 
Marija je skrinja zaveze, ker je
vase sprejela Jezusa; vase je
sprejela celotno vsebino božje
volje, božje resnice; vase je



sprejela tistega, ki je nova in večna
Zaveza, ki je dosegla vrhunec z
žrtvovanjem lastnega telesa in
krvi: telesa in krvi, ki ju je prejel
od Marije.[6]

Tukaj odkrijemo prvi nauk naše
Matere, ki ga želimo globlje
ponotranjiti in ga živeti: povabilo, naj
vsak dan iščemo kar najpopolnejšo
zedinjenost s sveto božjo voljo, v
prijetnih trenutkih in predvsem v
tistih drugih, ki so neprijetni in
zahtevajo žrtve. Zvestoba božji volji
v težkih okoliščinah je najbolj jasen
preizkus pravilne naravnanosti naših
namenov in trdnosti naše želje, da bi
od blizu sledili Jezusu. Ali se vam ne
vračajo v spomin tiste besede svetega
Jožefmarija iz neke molitve k
Svetemu Duhu? Hočem, kar hočeš,
hočem, ker hočeš, hočem, kakor
hočeš, hočem, kadar hočeš …[7]

Na še drugačen način vztraja pri isti
odločitvi za zvestobo, ko zapiše: 



Verjetno si kdaj s sveto
nevoščljivostjo pomislil na
mladostniškega apostola Janeza,
“quem diligebat Iesus”, ki ga je
Jezus ljubil. – Ali ti ne bi bilo všeč,
če bi si zaslužil, da bi te imenovali
“tisti, ki ljubi božjo voljo”? Stori
vse, kar je za to potrebno, dan za
dnem.[8]

To hrepenenje se bo spremenilo v
resničnost, če si odločno
prizadevamo, da bi se poistovetili z
Gospodom v vseh dogodkih v našega
dneva, začenši z najbolj
malenkostnimi. Za tistega, ki ljubi,
je učil naš ustanovitelj, ni
nepomembnih podrobnosti. Kajti
ljubezen naša dejanja naredi
velika, in največja malenkost
lahko doseže junaške razsežnosti.
Kako prijetna je božjim očem
zvestoba na teh področjih, stalna
majhna mrtvičenja! Kako bodo
preoblikovala voljo! Kako
povzdignejo tvojo dušo! In kako



tvoja zvestoba v teh najmanjših
nalogah pripomore k temu, da
drugim narediš življenje
prijetnejše![9]

Tako je vedno ravnala naša Gospa in
to na zelo konkreten način vidimo v
trenutku učlovečenja ter ko je stala
pod križem in videla trpeti in umreti
njenega Sina. Na enak način, z enako
zavzetostjo je ljubila božjo voljo tudi
v drugih okoliščinah svojega
življenja: ko je skrbela za njihov dom
v Nazaretu; ko je sprejemala ljudi, ki
so se zatekali k njej, ker so
potrebovali nasvet ali tolažilno
besedo; v pogovorih z Jezusom in z
njenimi sorodniki o najrazličnejših
temah; vedno. Tudi takrat je polnost
milosti, s katero je bila Marija
obdarjena že od prvega trenutka
njenega brezmadežnega spočetja,
neprenehoma rasla skladno s
popolnostjo njenega odgovora na
nagibe Svetega Duha.



V skrinji zaveze je bil poleg tabel
zapovedi tudi obrok mane, s katero
je Bog hranil ljudstvo med njegovim
potovanjem po puščavi. Ta hrana –
tako je učil Jezus sam v govoru o
kruhu življenja v Kafarnaumu[10] –
je bila znamenje evharistije,
resničnega Kristusovega telesa in
krvi, ki ga pod tančico zakramenta
hranimo v naših tabernakljih in v
njem častimo Gospoda ter se
hranimo s tem velikim Zakladom. On
je postal nova mana za tiste, ki
potujemo proti večnemu bivališču.

Bodimo pozorni na to, da je presveta
Devica Marja za nas vzor ravnanja.
Kdo na zemlji je z Jezusom ravnal
bolj tenkočutno in z ljubeznijo kakor
ona? Kdo je najbolj pazil nanj v
dolgih letih skritega življenja in
javnega delovanja? Kdo ga je sprejel
z večjo pobožnostjo v svetem
obhajilu, potem ko je Gospod odšel v
nebesa in še prej zapustil dar brez
primere, svojo žrtev in svojo



zakramentalno prisotnost v rokah
apostolov in njihovih naslednikov v
duhovništvu? Resnično, kakor je
dejal blaženi Janez Pavel II., Marija je
evharistična žena v najvišjem
pomenu besede.

Zadržite se tudi pri drugem nauku, ki
se ga lahko naučimo, ko opazujemo
sveto Marijo, fœderis arca, resnično
skrinjo zaveze, kakor nam predlaga
liturgija tega praznika. Naučimo se
od nje bolj in bolje skrbeti za odnos z
Jezusom Kristusom v besedi in v
evharistiji, pri branju in
premišljevanju Svetega pisma, v
prisotnosti pri maši ali maševanju ter
pri svetem obhajilu. Kajti “človek ne
živi samo od kruha, ampak od
vsake besede, ki izhaja iz božjih
ust,” je rekel Gospod. – Kruh in
beseda: hostija in molitev. Sicer ne
boš živel nadnaravnega življenja.
[11]



Slovesnost 15. avgusta nam božjim
hčeram in sinovom v Delu prinaša
spomin na ta dan leta 1951, ko je
sveti Jožefmarija, po nagibu
nadnaravnega nemira, ki ga je Bog
položil v njegovo dušo, obiskal sveto
hišo v Loretu, da bi posvetil Opus Dei
presladkemu in brezmadežnemu
Marijinemu Srcu.

Naš Oče je velikokrat govoril o tistih
okoliščinah, ko so bile materinske
nežnosti naše Gospe še posebno
navzoče. Med drugim se je spominjal,
kako globok vtis je nanj naredil napis
nad oltarjem – hic Verbum caro
factum est, tukaj je Beseda meso
postala – ter gotovosti, da ga je Bog
uslišal, ki so jo te besede pustile v
njegovem srcu. Živahno ga je omenil
nekaj let kasneje: Tukaj, v tej hiši, ki
so jo zgradile človeške roke, na
koščku zemlje, na katerem živimo,
je prebival Bog. (…) Bil sem, in sem
še vedno, ganjen: želel bi se vrniti
v Loreto. Z željo, da bi podoživel



Jezusova otroška leta ter
ponavljal in premišljeval o tistem
Hic Verbum caro factum est.[12].

Njegova pobožnost do Device Marije
je bila vedno velika, toda umestno je
pomisliti, da je od takrat izkušal
veliko rast te pobožnosti, ki se ni
nehala razvijati do njegovega odhoda
v nebeško bivališče. Sedaj želim v
vaša premišljevanja položiti še drug
izraz te rastí sinovske pobožnosti
našega ustanovitelja do Device
Marije pod vodstvom Svetega Duha.
Govorim o besedah, ki jih je 23.
avgusta 1971 zaslišal v dnu duše, dan
po prazniku Marijinega
brezmadežnega Srca, ki se je takrat
praznoval 22. avgusta: Adeámus
cum fidúcia ad Thronum glóriæ,
ut misericórdiam consequámur.

Naš Oče je bil takrat nekje na severu
Italije, kjer je delal in počival. To so
bila leta, ko se je njegova molitev za
Cerkev, za papeža, za Delo, za vse



duše dvigala v nebo s posebno
zavzetostjo. Prej nisem prosil, nam
je zaupal aprila 1970. Živel sem na
tak način, ker sem razumel, da je
bolje zaupno prepustiti se Bogu. To
je bilo dobro v tistih prvih
trenutkih, kajti tako je bilo očitno,
da je vse Njegovo. Kljub temu sedaj
mislim, da moram prositi, in bolje
razumem vso moč teh Gospodovih
besed: Prosíte in vam bo dano!
Iščite in boste našli! Trkajte in se
vam bo odprlo! (Mt 7, 7).Prepričan
sem, da je treba veliko moliti, in
svojo molitev hočem položiti v
tisočkrat blagoslovljene Marijine
roke[13].

Nekaj tednov kasneje, 6. avgusta leta
1970, ga je Gospod potrdil v tem
razmišljanju ter ga z nujo spodbujal
k neprenehni molitvi: Clama, ne
cesses! je kakor odmev besed
preroka Izaija odzvanjalo v duši
svetega Jožefmarija[14]. Tem božjim
besedam je sledila vrsta obiskov



različnih marijanskih svetišč po
Evropi in Ameriki. Kakor sem vam
pravkar napisal, je 23. avgusta 1971
prejel potrditev, da se je bilo nujno
zateči k Mariji, da bi bila njegova
molitev uslišana.

Tisti dan je don Álvaru in meni odprl
svojo dušo, kakor je storil vedno, ter
nama dejal: Danes zjutraj, medtem
ko sem zajtrkoval, mi je Gospod v
misli položil te besede. So kakor
odgovor na to skupno klicanje, ki
se je včeraj, na praznik
brezmadežnega Marijinega Srca,
dvigalo v nebo, kajti vsi smo veliko
molili. Prositi moramo tako, da se
zatekamo k božjemu usmiljenju, ne
moremo prositi za pravičnost! Če
bi lahko le od daleč zaslutili božjo
pravičnost, bi prišli v zadrego in
ne bi mogli dvigniti glave; tolikšna
je njegova neskončna popolnost!
Zateči se moramo k njegovemu
usmiljenju, k njegovi ljubezni.
Ubogo človeško srce takoj prosi,



kakor da bi imelo nekakšne
pravice, pa vendar nimamo
pravice do ničesar! Lahko pa se
napolnimo z njegovim zaupanjem
preko Marijinega posredovanja,
kajti njegovo usmiljenje je tako
neskončno, da ne more nehati
usliševati svojih otrok, če razen
tega prihajajo k njemu po njegovi
Materi[15].

Prepisal sem vam zaupnosti našega
Očeta v želji, da bi jih močno
ponotranjili. Veliko vam govorim o
molitvi, kot ste verjetno opazili, saj je
slednja gotov način, da dosežemo vse
milosti, ki jih potrebujejo Cerkev,
papež, Delo, duše in vsakdo izmed
nas. Nenehno se trudímo ne le za to,
da bi kar najbolje opravili
premišljevalno molitev v času, ki ji je
namenjen, temveč tudi za prosilno
molitev za tolike namene: prosímo z
vero, s ponižnostjo, z vztrajnostjo; s
stalnim mirom in veseljem, ker smo
božji otroci in otroci svete Marije ter



se bomo vedno imenovali
zmagovalci.

11. julija sem lahko šel v Fatimo, v 
capelinho, skupaj z vami vsemi.
Molili smo tesno združeni z vašimi
nameni ter prosili za Cerkev, za
papeža in njegove sodelavce, za Delo,
za vse človeštvo. Ni bilo težko misliti
na tiste priložnosti, ko se je naš Oče
odpravil v to “zatočišče”, kakor je
pravil on, da bi spremljal vsako od
svojih hčera in vsakega od svojih
sinov iz tistega in prihodnjega časa:
kako dobro je biti skupaj z Devico
Marijo!

Trenutno se posvečam mnogim
nalogam, tudi v teh avgustovskih
dneh: pomagajte mi z vašo nenehno
molitvijo uresničevati te dolžnosti.
Predlagam vam, da ponovno
preberete in razmišljate o tem, kar je
naš Oče 7. avgusta 1931 [16] napisal o
trenutku povzdignjenja svete hostije
pri maši; kajti med tistimi moškimi in



ženskami, ki morajo postaviti
Kristusa na vrh vseh človeških
dejavnosti, si tudi ti, hči moja, sin
moj: počasi se izprašaj, kako to
uresničuješ.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Pamplona, 1. avgust 2012.

[1] Molitveno bogoslužje, praznik
Marijinega vnebovzetja, slavilna
pesem pri prvih hvalnicah.

[2] Rimski misal, praznik Marijinega
vnebovzetja, prvo berilo (Raz 11,19;
12,1).

[3] Benedikt XVI., homilija na
praznik vnebovzetja, 15. 8. 2011.

[4] Heb 9, 4.

[5] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 496.



[6] Benedikt XVI., homilija na
praznik vnebovzetja, 15. 8. 2011.

[7] Sveti Jožefmarija, avtografski
rokopis, april 1934.

[8] Sveti Jožefmarija, Kovačnica
(Forja), št. 422.

[9] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
meditacije leta 1945.

[10] Prim. Jn 6, 26-59.

[11] Sveti Jožefmarija, Pot, št. 87.

[12] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 12-13.

[13] Sveti Jožefmarija, Zapiski z
romanja v Fatimo, 14. 4. 1970.

[14] Prim. Iz 58, 1 (Vulgata).

[15] Navedeno v: Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría, str.
185.



[16] Prim. Sveti Jožefmarija, Zasebni
zapiski, 7. 8. 1931, št. 217 (glej: A.
Vázquez de Prada, “El Fundador del
Opus Dei”, vol. I, str. 380-381).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
avgust-2012/ (14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2012/

	Prelatovo pismo (avgust 2012)

