
opusdei.org

Prelatovo pismo
(avgust 2009)

Mesečno prelatovo pismo,
tokrat iz Mehike. Ob Marijinem
prazniku v mesecu avgustu nas
msgr. Echevarría vabi k
posnemanju vsakdanjega in
Kristusu bližnjega življenja
Božje Matere.

18. Avg. 2009

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Assumpta est Maria in cælum, gaudet
exercitus angelorum [1]; Marija je



bila vzeta v nebo, s telesom in dušo,
in angeli so deležni tega veselja. Tudi
vse nas kristjane napolni veselje, ker
Marija večno živi v polnosti Boga,
gleda in ljubi presveto Trojico v
nebeški slavi. 

Ko se približuje slovesnost 15.
avgusta, Vnebovzetje naše Gospe, bi
vas rad spomnil, da nas ta velik
praznik vzpodbuja, da dvignemo
svoj pogled proti nebu. Ne k
nebesom, narejenim iz abstraktnih
idej, niti k izmišljenim nebesom, ki
jih je ustvarila umetnost, temveč k
nebesom resnične stvarnosti, ki je
Bog sam: Bog je nebesa. In On je
naš cilj, cilj in večno bivališče, iz
katerega izviramo in h kateremu
težimo (…). Je priložnost, da se
dvignemo skupaj z Marijo v višave
duha, kjer je mogoče vdihniti čisti
zrak nadnaravnega življenja in
videti najbolj pristno lepoto,
lepoto svetosti [2]. Kako in s
kolikšno vztrajnostjo se zatekamo k



Devici Mariji, da bi vedno in povsod
ravnali z nadnaravnim čutom? Ali
prosimo našo Mater, da bi rastel v
naših dušah kontemplativni duh?

Besede Benedikta XVI., ki sem jih
pravkar navedel, so učinkovit uvod v
skrivnost vere, katero smo
pripravljeni ponovno okušati. Kakor
je zapisal sveti Jožefmarija – to je
skrivnost ljubezni. Človeški razum
je ne more doumeti. Samo vera
lahko razloži, kako je bilo človeško
bitje povzdignjeno v tolikšno slavo,
da je postalo središče ljubezni in
naklonjenosti Svete Trojice. Ker pa
gre za našo Mater, čutimo še željo
po tem, da bi razumeli več – če
lahko tako rečem –, kot pri drugih
verskih resnicah [3]. Obrnimo se na
našega Očeta, ki gleda Boga iz obličje
v obličje, gleda presveto človeškost
Jezusa Kristusa, Devico Marijo,
angele in ostale svetnike, in ga
prosímo, naj nam pridobi Gospodovo
Luč, da bi se poglobili v to resnico



vere in tako bolj ljubili in bolj
občudovali sveto Marijo. 

Najprej vam predlagam, da temeljito
pogledamo vsakdanji Marijin
odgovor, da se zadržimo pri osebnem
premišljevanju odlomkov Svetega
pisma, ki nam govorijo o njej: čeprav
jih je majhno število, ta besedila
vsebujejo vse magnalia, veličino tega,
kar nam je Sveti Duh hotel razodeti o
Božji Materi in naši Materi:
neizmerno bogastvo, katerega mora
odkriti vsak od nas, pri čemer nas
vedno vodi cerkveno učiteljstvo.
Svetujem vam, da ponovno preberete
tudi kakšen odlomek iz mariologije
in da se potrudite preko
premišljevalnega in poglobljenega
branja poglobiti v neizrekljivo, kar je
v Mariji izpolnilVsemogočni, čigar
ime je sveto [4]. Spev Magnificat, ki je
vzklil na ustnicah in v srcu Marije,
navdihnjene od Svetega Duha, se
nam pokaže kot najboljša šola za to,
da bi spoznali, se obračali k njej ter



posnemali našo Mater: to je portret,
resnična podoba Marije, na kateri
jo lahko vidimo takšno, kakršna je
[5]. 

Bodimo še posebno pozorni na njeno
življenje molitve. Takšno jo bomo
odkrili ob kontemplaciji veselega
dela rožnega venca.Gospa sladkega
imena, Marija, je zbrana v molitvi.
Ti si v tisti hiši karkoli želiš biti:
prijatelj, služabnik, radovednež,
sosed, … [6] Vztrajno se postavljajmo
v ta prizor, da bi z resnostjo sprejeli
povabilo našega Očeta. Potrudimo se
najti – vsak izmed nas – svoje mesto,
ko gremo skozi ta ključni dogodek
zgodovine našega odrešenja, pa tudi
v molitvi angelovega čaščenja in
rožnega venca. Lahko mislimo na
Devico, ki nenehno ostaja v dialogu z
Bogom, in tako je tudi takrat, ko ji
angel posreduje božje poslanstvo.
Enako se zgodi v drugi skrivnosti
svetlega dela rožnega venca: zaupna
prošnja, ki jo Marija izrazi s svojim



komentarjem na svatbi v Kani,
doseže, da Jezus naredi prvi čudež, še
preden je prišla njegova ura, in da
prvi učenci njenega Sina prejmejo
dar vere, kakor pravi Evangelij z le
malo besedami:njegovi učenci so
verovali vanj [7].

Prav sveti Janez, ljubljeni učenec,
nam posreduje ta podatek. Razodene
nam, da je bila presveta Devica, ki je
do tega trenutka vzgajala svojega
Sina v letih življenja v Nazaretu,
poklicana k temu, da še naprej
neposredno sodeluje pri skrivnosti
odrešenja. Ta božanska naloga se
zasluti že v Kristusovem odgovoru na
prošnjo njegove Matere: Kaj je meni
in tebi, žena? Moja ura še ni prišla [8].
Gospod govori o žrtvi na križu. Ko bo
nastopil ta trenutek, bo hotel – po
nadnaravni in človeški logiki –, da bi
bila njegova mati ob njem, kakor
nova Eva, da bi sodelovala pri
ponovnem oživljenju nadnaravnega
življenja ljudi. To pripoveduje tudi



sveti Janez: Poleg Jezusovega križa pa
so stale njegova mati in sestra njegove
matere, Marija Klopájeva in Marija
Magdalena. Ko je Jezus videl svojo
mater in zraven stoječega učenca,
katerega je ljubil, je rekel materi:
“Žena, glej, tvoj sin!” Potem je rekel
učencu: “Glej, tvoja mati!” In od tiste
ure jo je učenec vzel k sebi [9].

S papeževimi besedami sem vas
spomnil, da nas slovesni praznik
Vnebovzetja vabi, naj dvignemo oči k
nebesom, k dokončnemu bivališču, h
kateremu smo namenjeni, brez da bi
pozabili – še en Marijin nauk –, da je
Devica Marija, preden je bila s
telesom in dušo vzeta v slavo, od
blizu spremljala Kristusa v njegovem
odrešujočem trpljenju in smrti. Nova
Eva je sledila novemu Adamu tako
v bolečini in v trpljenju kakor v
dokončnem veselju. Kristus je
prvenec, toda njegovo vstalo telo je
neločljivo od mesa njegove
zemeljske matere. Marija, in v njej



vse človeštvo, je deležna
vnebovzetja k Bogu, in z njo vse
stvarstvo (…). Tako se rodi novo
nebo in nova zemlja, v kateri ne bo
ne joka ne tožbe, ker smrt več ne
bo obstajala (prim. Ap 21, 1–4) [10].

Marijino sodelovaje pri daritvi na
križu je bilo edinstveno; zato jo
Cerkev časti “z nazivi zagovornica,
pribežališče, pomočnica,
posrednica”, brez da bi bilo to “odveč
ali da bi kaj dodajalo dostojanstvu in
učinkovitosti Kristusa, edinega
Posrednika” [11]. V tem tesnem
sodelovanju pri delu odrešenja
nastane tudi naziv Evharistična žena,
s katerim jo je imenoval Janez Pavel
II. v svoji zadnji okrožnici. Sveta
evharistija je zakramentalna
ponovitev daritve na križu, saj je to,
kar se je zgodilo na Kalvariji, zopet
prisotno pri sveti maši. In ni dobro
spregledati, da je prav na Golgoti
Gospod pokazal Mariji njeno novo
materinstvo. “Jezusove besede,” je



zapisal Janez Pavel II., “dobijo svoj
najbolj pristen pomen v okviru
odrešenjskega poslanstva. To da so
bile izgovorjene v trenutku
odrešujoče žrtve, jim dodeljuje
najvišjo vrednost. Evangelist po
Jezusovih besedah njegovi materi
doda pomenljiv stavek: … 'ker je
vedel, da je že vse izpolnjeno' (Jn 19,
28), kakor bi hotel poudariti, da je
dopolnil svojo žrtev s tem, da je
izročil svojo Mater Janezu in v njem
vsem ljudem, katerim ona v delu
odrešenja postane mati” [12].

Pri vsaki sveti maši je Marija
skrivnostno prisotna ob oltarju, kjer
se na nekrvav način obnavlja žrtev
na križu. V tej nedoumljivi
skrivnosti, je zapisal naš Oče, 
opazimo, kakor med tančicami,
prečisti Marijin obraz: hči Očeta
Boga, Mati Boga Sina, Nevesta Boga
Svetega Duha[13]. To je trdno
prepričanje Cerkve, izraženo v eni
izmed molitev, ki jih liturgija



priporoča duhovnikom, da bi se
lahko bolje pripravili na daritev
svete žrtve: O Mati usmiljenja,
presveta Devica Marija (…), zatekam
se k tvojemu usmiljenju, da bi bila,
tako kakor si bila skupaj s tvojim
presladkim sinom, pribitim na križu,
tudi ob meni, bednem grešniku, in
skupaj z vsemi verniki, ki bomo tu in v
vsej sveti Cerkvi deležni te Božje žrtve
[14]. Ali se sinovsko zatekaš k njej,
vsak dan, preden obhajaš sveto mašo
ali si prisoten pri njej?

Presveta Devica je od Betlehema do
Golgote znala pokazati Kristusa in
voditi h Kristusu učence njenega
Sina, moške in ženske: če so Janez,
Marija Magdalena, Saloma in druge
ženske, kakor nam podrobno
pripoveduje Evangelij, trdno vztrajali
ob Jezusovem križu in so bili kasneje
priče njegovega vstajenja, je to zaradi
tega, ker se v tistih urah niso oddaljili
od Marije, ker so jo sprejeli v svoj
dom, v vso njihovo duhovno pot, vse



od neizrekljivega trenutka, v
katerem jim je Kristus na Kalvariji
zaupal svojo Mater. 

Moje hčere in sinovi: ta, ki je vsa od
Boga, evharistična žena in učiteljica
molitve, želi, da se obračamo nanjo,
da jo prosimo, naj nas nauči zaljubiti
se v Jezusa Kristusa z vsem srcem, z
vso našo dušo, da bi mu odgovorili s
polno zvestobo v različnih trenutkih
in okoliščinah. Velika skrivnost
ljubezni se nam ponuja na praznik
Marijinega Vnebovzetja: Kristus je
premagal smrt z vsemogočnostjo
svoje ljubezni. Samo ljubezen je
vsemogočna. Ta ljubezen je
vzpodbudila Kristusa, da je umrl
za nas, in s tem premagal smrt. Da,
samo ljubezen naredi, da lahko
vstopimo v kraljestvo življenja! In
Marija je vstopila za njenim Sinom,
povezana z njegovo slavo, potem
ko je bila povezana z njegovim
trpljenjem. Tja je vstopila z
nezadržno močjo in za seboj



pustila odprto pot za vse nas. Zato
ji danes kličemo: “Vrata nebeška”,
“Kraljica angelov” in “Pribežališče
grešnikov” [15].

Pobožno molímo litanije in druge
Marijine molitve – Zdrava Marija,
Pozdravljena Kraljica, rožni venec in
vzklike, ki nam ji narekuje otroška
ljubezen, s čudovito otroško
predanostjo in pobožnostjo,
kajtiMarija, Devica brez madeža, je
popravila Evin padec: in s svojim
neomadeževanim stopalom je
pohodila glavo peklenskega zmaja
[16]. Združeni z našim Očetom, ki je
bil globoko zaljubljen v Marijo, še
bolj občudujmo, kako jo Oče, Sin in
Sveti Duh okronajo za Kraljico
vesoljstva. Kot podložniki se ji
priklanjajo angeli … in očaki in
preroki in apostoli … in mučenci in
spoznavalci in device in vsi
svetniki … in vsi grešniki in ti in
jaz [17]. Ali se mi obnašamo tako?



V družinskih pismih in dokumentih
se je sveti Jožefmarija navadno
podpisoval z imenom Mariano.
Vstopimo torej v Marianovo šolo,
posnemajoč našega Očeta v njegovi
nežni pobožnosti do presvete Device,
kakor majhni otroci, ki v vsakem
trenutku vedó, da potrebujejo skrb
svoje Matere. 

Sveta Marija je bila poleg tega vedno
mati Opus Dei, od njegovega rojstva
naprej, in Delo se je razvijalo pod
zaščito njenega plašča: hodila je pred
nami, nas spremljala in nam sledila
na vsakem koraku naše družinske
zgodovine in našega osebnega
romanja. V mesecu avgustu se
spomnimo nekaterih od teh
trenutkov: posvetitve Dela
presladkemu Marijinemu srcu v
Loretu 15. avgusta leta 1951, ki ga
letno obnavljamo; povabila k temu,
da se zatekamo k Božjemu
usmiljenju preko Prestola slave, ki je
Marija, 23. avgusta leta 1971; … in



tolikih drugih posredovanj Kraljice
nebes in zemlje, ki jih je sedaj
nemogoče našteti. 

V teh dneh se nahajam v Mehiki,
kamor sem šel, da bi lahko sodeloval
pri posvetitvi cerkve, ki je bila
zgrajena v čast svetemu Jožefmariju,
v Distrito Federal. Skupaj z vsakim
izmed vas se tudi zahvaljujem Bogu,
ker mi je bilo tako omogočeno, da
sem lahko molil pred Guadalupsko
Božjo Materjo v Villi, spominjajoč se
korakov našega Očeta leta 1970.
Nekateri izmed namenov, ki so takrat
napolnjevali srce našega
ustanovitelja, so še vedno popolnoma
aktualni, drugi so se že izpolnili po
posredovanju naše Matere. Prišel
sem, vztrajam, v imenu vseh – tistih,
ki smo sedaj v Delu, in tistih, ki bodo
prišli v teku stoletij –, da bi prosil za
Cerkev, za papeža in njegove
sodelavce, za škofe in duhovnike
vsega sveta, še posebno v tem letu
duhovništva, za Opus Dei in vse



krščansko ljudstvo, za našo osebno
vsakodnevno zaljubljenost v Jezusa
Kristusa. Še vedno imam zelo živo v
spominu tiste besede, ki so tako
razburile našega Očeta, in ki nam jih
je takoj nato pripovedoval z vidno
ganjenostjo, avgusta 1970; videli smo,
da je občutil nujnost, da je zelo
vztrajen molivec. Gospod je vtisnil v
njegovo dušo tiste besede – clama, ne
cesses! [18] –, za katere želim, da jih
vključimo v našo pobožnost in v vse,
kar delamo.

Spremljajte me v mojih prošnjah,
posebno 15. avgusta, ko bomo
obnovili posvetitev presladkemu
srcu naše Gospe. In še enkrat globoko
premislimo naslednje priporočilo
svetega Jožefmarija: “Adeamus cum
fiducia ad thronum gloriæ, ut
misericordiam
consequamur” (prim. Heb 4, 16). V
tistih trenutkih bodite zelo pozorni
na to in tudi potem. Jaz bi rekel, da
je to Božja volja: da položimo naše



osebno notranje življenje v te
besede, ki sem vam jih pravkar
povedal. Včasih jih boste slišali
brez kakršnega koli hrupa, v
intimnosti vaše duše, ko boste to
najmanj pričakovali. “Adeamus
cum fiducia”: pojdite – ponavljam
– z zaupanjem k presladkemu srcu
Marije, ki je naša Mati in Jezusova
Mati. In z njo, ki je posrednica
vseh milosti, k presvetemu in
usmiljenemu Jezusovemu Srcu.
Tudi z zaupanjem, in tako, da ji
izročimo zadoščevanje za tolike
žalitve. Naj vam nikoli ne manjka
ljubezniva beseda; ko delate, ko
molite, ko počivate, tudi ob
dejavnostih, ki so videti manj
pomembne: ko se zabavate, ko
pripovedujete kakšno anekdoto, ko
se ukvarjate s športom, … z eno
besedo – z vsem vašim življenjem.
V vse postavite nadnaravni temelj
in intimen pogovor z Bogom [19].

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja



vaš Oče

+ Javier

Mehika, 1. avgust 2009. 

[1] Rimski Misal, Vnebohod naše
Gospe, spev pred Evangelijem. 

[2] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti Vnebovzetja, 15.8.2008.

[3] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 171.

[4] Lk 1, 49.

[5] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti Vnebovzetja, 15.8.2005.

[6] Sveti Jožefmarija, Sveti rožni
venec, prva skrivnost veselega dela.

[7] Jn 2, 11.

[8] Prav tam, 4.

[9] Jn 19, 25–27.



[10] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti Vnebovzetja, 15.8.2008.

[11] II. Vatikanski koncil, Dogmatična
konstitucija Lumen gentium, št. 62.

[12] Janez Pavel II., govor na splošni
avdienci, 23.4.1997.

[13] Sveti Jožefmarija, Pilarska Mati
Božja, članek objavljen v "Libro de
Aragón", Zaragoza 1976.

[14] Rimski Misal, Molitve za
pripravo na sveto mašo. 

[15] Benedikt XVI., Homilija ob
slovesnosti Marijinega Vnebovzetja, 
15.8.2008.

[16] Sveti Jožefmarija, Sveti rožni
venec, peta skrivnost častitljivega
dela. 

[17] Prav tam.

[18] Iz 58, 1.



[19] Sveti Jožefmarija, zapiski s
srečanja, 9.9.1971.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-
avgust-2009/ (8. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2009/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-avgust-2009/

	Prelatovo pismo (avgust 2009)

