
opusdei.org

Prelatovo pismo
(april 2013)

Prelat se zahvaljuje Bogu za
izvolitev papeža Frančiška,
premišljuje o Kristusovem
vstajenju od mrtvih, ki je
zgodovinska resničnost in
temelj vere, ter nas vabi, naj
gradimo božje kraljestvo na
zemlji z ljubeznivo in dejansko
skrbjo za tiste, ki so najbolj
potrebni pomoči.

8. Apr. 2013

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



Šele pred kratkim so se odvili zelo
pomembni trenutki v življenju
Cerkve, ki smo jim bili priče –
izvolitev novega papeža. Kot ob
vsakem takem dogodku smo izkusili
Tolažnikovo delovanje ter to, kar je
dejal Benedikt XVI., ko je nastopil
Petrovo službo: »Cerkev je živa; to je
čudovita izkušnja teh dni (…). Cerkev
je mlada. V sebi nosi prihodnost
sveta, zato vsakomur kaže pot v
prihodnost. Cerkev je živa in to tudi
vidimo ter izkušamo veselje, ki ga je
Vstali obljubil svojim najbližjim«[1].

Z velikim veseljem in združeni z vso
Cerkvijo smo vsi v Delu sprejeli
izvolitev papeža Frančiška, ki je
prinesel nov veter duhovnosti,
hrepenenja po izboljšanju. S
praznikom svetega Jožefa, dneva, ko
je novi papež slovesno nastopil svojo
službo vrhovnega pastirja vesoljne
Cerkve, je postalo še posebej
otipljivo, da Gospod, njegova
presveta Mati in sveti Očak vedno



bdijo nad Cerkvijo; da Kristusova
Nevesta nikoli ni sama v preobratih
in omahovanjih, s katerimi se srečuje
v teku svojega obstoja.

Kako Jožef živi svojo poklicanost
varuha Marije, Jezusa, Cerkve? se
je vprašal papež Frančišek. Nato je
odgovoril: Tako, da je nenehno
pozoren na Boga, odprt za njegova
znamenja, razpoložljiv za njegove
načrte in manj za svoje. To je tisto,
za kar je Bog prosil Davida (…). Bog
noče hiše, ki bi jo zgradil človek,
temveč zvestobo božji besedi,
božjemu načrtu. Bog je tisti, ki
gradi hišo, toda hišo iz živih
kamnov, ki jih je zaznamoval
njegov Duh. Jožef je “varuh”, ker
zna poslušati Boga, ker se pusti
voditi njegovi volji, in prav zato je
še bolj občutljiv za osebe, ki so mu
bile zaupane, ve, kako realno
razbirati dogodke, pozoren je na
to, kar ga obkroža, in zna
sprejemati najbolj razumne



odločitve.[2] Kakor sem vam dejal že
pred izvolitvijo in vam kasneje zopet
potrdil, v vsem sledeč našemu Očetu,
imamo novega papeža že sedaj radi z
neskončno nadnaravno in človeško
ljubeznijo, hkrati ko poskušamo z
obilno molitvijo in mrtvičenjem
podpirati njegove prve korake v
njegovi službi, ki so vedno
pomembni.

Včeraj se je začel velikonočni čas. 
Aleluja, polna veselja, ki se iz vseh
kotičkov zemlje dviga v nebo, izraža
nezlomljivo vero Cerkve v njenega
Gospoda. Jezus je po svoji sramotni
smrti na križu od Boga Očeta po
Svetem Duhu dobil novo življenje –
slave polno življenje v njegovi
presveti človeškosti, kakor
izpovedujemo ob nedeljah v enem od
členov vere. Jezus, perfectus homo,
popoln človek, ki je umrl pod
Poncijem Pilatom in je bil pokopan,
je od mrtvih vstal, po pričevanju
Pisma[3] ter ni nikoli več umrl, kar je



poroštvo našega vstajenja od mrtvih
in večnega življenja, na katero
upamo. Zato recimo skupaj Cerkvijo: 
res se spodobi in je pravično,
primerno in zveličavno, da tebe,
Gospod, v vsakem času, posebno pa ta
dan slovesneje hvalimo, ko je bilo
darovano naše velikonočno Jagnje,
Kristus. On je pravo Jagnje, ki je
odvzelo grehe sveta. S svojo smrtjo je
uničil našo smrt in nam s svojim
vstajenjem obnovil življenje.[4]

Poskušajmo se s Tolažnikovo
pomočjo poglobiti v to veliko
skrivnost vere, na katero se opira vse
krščansko življenje, tako kot se
stavba opira na svoje temelje.
»Skrivnost Kristusovega vstajenja,«
uči Katekizem katoliške Cerkve, »je
stvaren dogodek, ki je imel
zgodovinsko ugotovljene pojavnosti,
kakor priča Nova zaveza.«[5] To je
sveti Pavel pojasnjeval kristjanom iz
Korinta. Izročil sem vam predvsem to,
kar sem sam prejel: Kristus je umrl za



naše grehe, kakor je v Pismih.
Pokopan je bil in tretji dan je bil
obujen, kakor je v Pismih. Prikazal se
je Kefu, nato dvanajsterim.[6]

Popolnoma izjemen značaj
Kristusovega vstajenja je v tem, da je
bila njegova presveta človeškost
potem, ko sta bila po moči Svetega
Duha ponovno združena duša in telo,
popolnoma spremenjena v slavi Boga
Očeta. To je zgodovinsko dejstvo, o
katerem pričujejo popolnoma
verodostojne priče, vendar pa je
hkrati in predvsem temeljni predmet
krščanske vere. Gospod »v svojem
vstalem telesu preide od smrtnega
stanja v drugačno življenje onkraj
časa in prostora. Jezusovo telo je v
vstajenju napolnjeno z močjo Svetega
Duha; deležno je božjega življenja v
stanju svojega poveličanja, tako da
more sv. Pavel reči o Kristusu, da je
“nebeški človek” (prim. 1 Kor 15, 35–
50).«[7]



Premišljujmo, kar je sveti Jožefmarija
zapisal v eni od svojih pridig: 
Kristus živi. Jezus je Emanuel, Bog
z nami. Njegovo vstajenje nam
razodeva, da Bog svojih ne zapusti
(...). Kristus živi v svoji Cerkvi.
“Vendar vam govorim resnico: za
vas je dobro, da grem; kajti če ne
odidem, Tolažnik ne bo prišel k
vam; če pa odidem, vam ga bom
poslal.” (Jn16, 7). Takšen je bil božji
načrt: Jezus nam je s smrtjo na
križu dal duha Resnice in
Življenja. Kristus ostaja v svoji
Cerkvi, v njenih zakramentih,
njeni liturgiji, učenju, v vsej njeni
dejavnosti. Na poseben način je
Kristus še vedno navzoč med
nami, in sicer v vsakodnevni
daritvi svete evharistije. Zato je
maša središče in korenina
krščanskega življenja. Pri vsaki
maši je vedno navzoč Kristus v
celoti, Glava in Telo. Per Ipsum, et
cum Ipso et in Ipso.Kajti Kristus je
Pot, je Posrednik; v Njem najdemo



vse, izven Njega pa naše življenje
ostaja prazno. V Jezusu Kristusu
in pod Njegovim vodstvom si
upamo reči – audemus dicere –
Pater noster, Oče naš. Upamo si
Gospoda nebes in zemlje
imenovati Oče. Navzočnost živega
Jezusa v sveti hostiji je poroštvo,
temelj in izpolnitev Njegove
navzočnosti na svetu.[8]

Vstali Jezus je Gospodar sveta,
Gospod zgodovine: nič se ne zgodi,
ne da bi On to hotel ali dopustil v
skladu z božjimi odrešilnimi načrti.
Sveti Janez nam v Razodetju to
predstavlja v vsej Gospodovi slavi: 
Sredi med svečniki [sem videl] nekoga,
ki je bil podoben Sinu človekovemu.
Oblečen je bil v haljo do tal in
prevezan čez prsi z zlatim pasom.
Njegova glava in lasje so bili beli
kakor bela volna, kakor sneg, njegove
oči so bile kakor ognjen plamen, noge
je imel kakor v pêči razbeljen bron,
glas pa kakor glas mnogih vodá. V



desnici je držal sedem zvezd in iz ust
mu je segal oster dvorezen meč,
njegovo obličje pa je bilo kakor sonce,
kadar žari v vsej svoji môči.[9]

Ta vzvišenost Našega Gospoda nad
svetom in nad zgodovino v vsej njeni
razsežnosti zahteva, da se njegovi
učenci z vsemi svojimi močmi
trudimo za graditev njegovega
kraljestva na zemlji. Ta naloga ne
zahteva le, da ljubimo Boga z vsem
srcem in vso dušo, temveč da s čustvi
in z deli, v dejanju in resnici[10]
ljubimo vsakega sočloveka, posebno
tiste, ki so najbolj potrebni pomoči.
Zato – kakor je zapisal sveti
Jožefmarija – zelo dobro razumemo 
nepotrpežljivost, tesnobo in
nemirne želje tistih, ki se z
naravnim krščanstvom v duši
(prim. Tertulijan, Apologeticum,
17) ne vdajo pred osebno in
družbeno krivico, ki jo lahko
povzroči človeško srce. Ljudje že
dolga stoletja bivajo skupaj, pa je



še vedno najti toliko sovraštva,
uničevalnosti in fanatizma,
nakopičenih v očeh, ki nočejo
videti, in v srcih, ki nočejo ljubiti.
[11]

To je, kakor veste, eno od področij, za
katero novi papež izraža skrb že od
prvih trenutkov svojega pontifikata.
Naj nas spodbudijo zgledi in nauki
našega Očeta, da se bomo še naprej
trudili prinašati Kristusovo ljubezen
ter duhovno in materialno skrb za
druge v okolje, v katerem vsak izmed
nas deluje. Tako delajmo mi osebno,
hkrati pa prav tako spodbujajmo
sodelovanje drugih ljudi, da bodo
izkazovali skrb za tiste, ki
potrebujejo pomoč. Nikoli ne
pozabimo, da se je Opus Dei po božji
volji rodil in krepil med reveži in
bolniki v najrevnejših madridskih
mestnih četrteh. Njim se je naš
ustanovitelj posvetil velikodušno in
junaško ter jim v prvih letih Dela
namenjal veliko časa. Leta 1941 je



zapisal: Ni vas treba spominjati na
to – to namreč že živite –, da se je
Opus Dei rodil med ubogimi v
Madridu, v bolnišnicah in najbolj
bednih četrteh, ter da se še vedno
posvečamo revežem, otrokom in
bolnikom. To je tradicija, ki se v
Delu nikoli ne bo prekinila[12].

Nekaj let kasneje je sveti Jožefmarija
ta nauk dopolnil še z drugimi, zelo
jasnimi besedami, ki so kljub
minevanju časa še vedno popolnoma
aktualne. V teh časih zmede – je
zapisal – se v političnih in
družbenih zadevah ne ve, kaj je
desnica, kaj sredina in kaj levica.
Toda če kot levico razumemo
doseganje blagostanja za uboge,
da je zadoščeno njihovim
pravicam do tega, da živijo v vsaj
minimalnem udobju, da delajo, da
je dobro poskrbljeno zanje, če
zbolijo, da se lahko razvedrijo, da
imajo otroke in jih lahko vzgajajo,
da je poskrbljeno zanje, kadar so



stari, potem sem bolj levičar kot
kdorkoli drug. Seveda v okviru
družbenega nauka Cerkve in brez
sklepanja kompromisov z
marksizmom ali ateističnim
materializmom, niti ne s
protikrščanskim razrednim
bojem, kajti v teh rečeh ne smemo
popuščati.[13]

Našega ustanovitelja je predvsem
bolelo to, da se hladnost in
pomanjkanje ljubezni do bližnjega
včasih pojavljata tudi med kristjani.Z
zemeljskimi dobrinami razpolaga
le peščica ljudi; kulturne dobrine
so zaprte v umetniške kroge. Zunaj
pa so lakota po kruhu in modrosti
ter človeška življenja, sveta, ker
prihajajo od Boga, a vendar
obravnavana kot nepomembna,
kot številke statistike. Razumem in
podpiram to nepotrpežljivost, ki
me spodbuja, da gledam Kristusa,
ki nas še naprej vabi, da
uresničimo to novo zapoved



ljubezni. Vse okoliščine našega
življenja nam prinašajo božje
sporočilo, od nas zahtevajo
odgovor ljubezni, predanost
drugim.[14]

Moje hčere in sinovi, premišljujmo te
besede in omogočajmo, da bodo
odmevale v ušesih mnogih ljudi, da
bi nova zapoved ljubezni svetila v
življenju vseh ljudi in da bi bila –
kakor je hotel Jezus – razpoznavno
znamenje vseh njegovih učencev[15].
Želel sem, da bi se po Jezusovem
vstajenju poglobili v besede iz
evangelija: gavísi sunt discípuli viso
Dómino[16], učenci so se razveselili,
ko so zagledali Gospoda. Prav tako
imejmo v mislih, da nam Učitelj
vedno sledi od blizu. Odkriti ga
moramo in ga gledati v izrednih in
rednih okoliščinah običajnega
življenja, prepričani v to, kar je
zatrjeval sveti Jožefmarija: ali ga
bomo našli tam, ali pa ga ne bomo
našli nikoli. Zato se vprašajmo, ali



smo po Kristusovi zmagi, po
gotovosti, da računa na nas, dali
novo smer našemu gaudium con
pace, našemu veselju, polnemu
ljubezni? Ali ima nadnaravno in
človeško vsebino?

V tem mesecu imamo poleg radosti
Cerkve ob veliki noči ter veselja, ker
imamo zopet Petrovega naslednika
na zemlji, v Delu še druge razloge za
veselje: predvsem obletnico prvega
obhajila in birme svetega
Jožefmarija, 23. aprila. To je za
prihodnje tedne dobra priložnost, da
po njegovem posredovanju prosimo
Gospoda za obilno razsvetljenje in
srčnost Svetega Duha za papeža
Frančiška, za sveto Cerkev, za
človeštvo! Ne skrivam vam, da z
veseljem pregledujem zgodovino
Opus Dei, zgodovino božjega
usmiljenja, in prosim presveto
Trojico, naj bo enako tudi pri vas; ne
živimo od spominov, temveč od
veselja, ker vidimo božjo roko na



prehojeni poti Dela in v življenju
svetega Jožefmarija. 

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,

vaš Oče

+Javier

Rim, 1. april 2013.

[1] Benedikt XVI., Pridiga pri maši ob
nastopu Petrove službe, 24. 4. 2005.

[2] Papež Frančišek, Pridiga pri maši
ob nastopu Petrove službe, 19. 3.
2013.

[3] Rimski misal, Nicejsko–
carigrajska veroizpoved.

[4] Rimski misal, Hvalospev I na
Veliko noč.

[5] Katekizem katoliške Cerkve, št.
639.

[6] 1 Kor 15, 3-5.



[7] Katekizem katoliške Cerkve, št.
646.

[8] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 102.

[9] Raz 1, 13-16.

[10] 1 Jn 3, 18.

[11] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 111.

[12] Sveti Jožefmarija, Navodilo, 8.
12. 1941, št. 57.

[13] Sveti Jožefmarija, Navodilo, maj
1935 / 14. 9. 1950, opomba 146.

[14] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 111.

[15] Prim. Jn 13, 34-35.

[16] Jn 20, 20.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2013/

(14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2013/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2013/

	Prelatovo pismo (april 2013)

