opusdei.org

Prelatovo pismo
(april 2012)

Na zacCetku velikega tedna
prelat premisljuje o postavitvi
evharistije. Ob stoti obletnici
prvega obhajila svetega
Jozefmarija, 23. aprila, pa
spodbuja k prejemanju tega
zakramenta z vsak dan vecjo
poboZnostjo.

11. Apr. 2012

Predragi, naj Jezus varuje moje hcere
in sinove!



PiSem vam na zacetku velikega
tedna. Od Kristusovega slovesnega
prihoda v Jeruzalem, ki ga
praznujemo danes, pa do njegovega
vstajenja od mrtvih na velikono¢no
jutro Cerkev v liturgiji — s katero
smo zdruzeni vsi — podoZivlja vélike
skrivnosti naSega odreSenja. Zato
zacnimo z globoko zahvalo Bogu za
velike Cudeze, Ki jih je naredil v
dobro Clovestva. Z vedno vecjo
zavzetostjo se pripravljajmo na
spremljanje nasega Gospoda v tem
velikono¢nem tridnevju, da mu
bomo blizu v teh bolecine polnih
urah njegove daritve za nas ter da
bomo prisotni tudi pri njegovem
velicastnem povzdignjenju.

Premisljevanje Kristusove smrti,
opozarja sveti JoZefmarija, se strne v
povabilo, da bi se popolnoma
iskreno srecali z nasim
vsakdanom, da bi vero, ki jo
izpovedujemo, vzeli zares. Veliki
teden zato ne more biti le



nekaksen posveceni premor sredi
Zivljenja, ki se odvija le po
Cloveskih postavkah; biti mora
priloZnost, da se poglobimo v
globine boZje ljubezni, ki bi jo tako
mogli z besedo in deli pokazati
ljudem[1]. Aktivna, zavestna in
ljubezni polna udeleZenost pri
liturgi¢nih obredih teh dni se nam
ponuja kot najboljsi nacin, da smo ob
Jezusu v dolgih urah njegove
bridkosti in trpljenja. Tako veliki
teden ne bo omejen zgolj na
spomin, saj je premisljevanje
skrivnosti Jezusa Kristusa, ki se
nadaljuje v naSih dusah.[2]

Cutimo se globoko povezani v
obcestvo z vso Cerkvijo, ki od enega
konca zemlje do drugega pobozno in
zbrano praznuje te boZje skrivnosti.
Molimo posebno za tiste, ki bodo
prejeli krst na velikonoc¢no vigilijo,
ter za vse ostale, da se bomo v tem
Casu z vzpodbudo milosti Svetega
Duha bolj in bolj bliZali Bogu,



odlocCeni, da bomo sledili Kristusu s
polnostjo izrocitve. Pustimo ob
strani povrsinske misli, je narocal
sveti JoZefmarija, in se
osredoto¢imo na to, kar je res
pomembno. Poglejte, prizadevati si
moramo, da pridemo v nebesa.
Sicer je vse zaman. Ce naj bi prisli
v nebesa, je neobhodno potrebna
zvestoba Kristusovemu nauku; da
bi bili zvesti, je neobhodno
potrebno trdovratno vztrajati v
boju proti zaprekam, ki nam
zapirajo pot do nase vecne srece.

[3]

Jezus je zacel velikonoc¢no tridnevje
tako, da se je srecal s svojimi apostoli
v dvorani zadnje veCerje v
Jeruzalemu. Desiderio desideravi hoc
Pascha manducare vobiscum,
antequam patiar[4], sr¢no sem Zelel
jesti z vami to pashalno vecerjo,
preden bom trpel. Te besede uporabi
sveti Luka, ko opisuje dogajanje pri
zadnji vecerji. V vsaki od njih je moc



opaziti neskoncno ljubezen
Kristusovega Srca do ljudi, Zivo
zavest, da je Ze priSla njegova ura,
trenutek odreSenja CloveSkega rodu,
ki je bil tako dolgo pricakovan. Jezus
si je mocno Zelel iti naproti tisti
uri, pojasnjuje Benedikt XVI.V sebi
je hrepenel po tem trenutku, v
katerem se je svojim najbliZjim
izrocil pod podobama kruha in
vina. Pricakoval je tisti trenutek, ki
bi na nek nac¢in moral biti trenutek
resnicne mesijanske svatbe:
spremenitev tuzemskih darov in
zedinjenje v eno s svojimi
najbliZjimi, da bi jih preoblikoval
ter tako zacel preoblikovanje
sveta. V Jezusovi Zelji lahko
prepoznamo Zeljo samega Boga,
njegovo ljubezen do ljudi, do
njegovega stvarstva, ljubezen, ki
caka. Ljubezen, ki pricakuje
trenutek zdruzitve, ljubezen, ki
hoce pritegniti k sebi vse ljudi in
tako izpolniti, kar stvarstvo
pricakuje: v resnici stvarstvo



hrepeni po razodetju BoZjih sinov
(Prim. Rim 8, 19).[5]

Kako ne bi mislili tudi na Zeljo, da bi
mu ustrezno odgovorili, Zeljo, ki je
prevzemala nasSega Gospoda? Toda
tisti, ki so ga obdajali, se niso
zavedali izrednega pomena tistega
dogodka, kar izraza dejstvo, da so se
prav takrat zaceli prerekati, kdo med
njimi bo veljal za najvecjegal6].
Ceprav so bili nedvomno globoko
ganjeni ob Gospodovih besedah in
dejanjih — tako nakazuje sveti Janez,
ko podrobno opisuje Gospodov
poslovilni govor ob koncu tistega
druzinskega srecanja —, Se vedno
niso v celoti razumeli pomena vsega,
kar se je dogajalo pred njihovimi
oc¢mi. To poslanstvo je bilo
prihranjeno za Svetega Duha, ki je bil
poslan na binkosti. Moje héere in
sinovi, kaj nam sporoca Kristusovo
trpljenje? S kolikSno poboznostjo
gledamo kriz?



Mi, kristjani enaindvajsetega stoletja,
z dvatisoCletno zgodovino vere in
evharisti¢ne poboznosti, ki smo
prejeli Tolaznika pri krstu, nismo v
enakem polozaju kakor tisti prvi
kristjani. Vemo, da je Jezus Kristus
pri zadnji vecerji vhaprej povzel
svojo smrt in svoje vstajenje, s tem
da je Ze v tisti uri daroval svojim
ucencem samega sebe v kruhu in
vinu, svoje telo in kri kot novo
mano (prim. Jn 6, 31-33). Ce je
antic¢ni svet sanjal, da je v bistvu
resnic¢na ¢lovekova hrana — to, od
cesar on kot ¢lovek Zivi — Logos, ki
je veCna modrost, je zdaj ta Logos
res postal hrana za nas kot
ljubezen. Evharistija nas vodi v
Jezusovo dejanje darovanja.[7]

Pred poniZanjem Boga v evharistiji bi
se morali brez truda napolniti s
Cudenjem in hvaleznostjo. A se
velikokrat ne zgodi tako. Cemu to
pomanjkanje nase ljubezni ob
Kristusovi ljubezni? Cemu ta



hladnost naSega srca ob plamenih, ki
gorijo v Uciteljevem srcu? Jezus si
nas Zeli, caka nas. In mi, ali si
resnicno Zelimo Njega? Ali v svoji
notranjosti ne cutimo vzpodbude,
naj mu gremo naproti? Ali
hrepenimo po njegovi bliZini, da bi
bilo eno z Njim, ki se nam podarja
v evharistiji? Ali pa smo kvecjemu
brezbrizni, raztreseni, popolnoma
zasedeni z drugimi stvarmi?[8]

To so vpraSanja, ki jih Kristusov
namestnik na zemlji namenja
katolicanom; vpraSanja, ki cakajo na
oseben, zavezujoc¢ odgovor vsakogar
izmed nas. Iskreno prosimo Svetega
Duha, naj v globini naSe duse vzklije
ta odgovor, ter da bi znali
velikodus$no sprejeti njegovo milost v
popolni izrocitvi sebe nasemu
Gospodu:ljubezen se povrne z
ljubeznijo.

Cez natanko tri tedne, 23. aprila,
bomo obhajali stoletnico prvega



obhajila svetega JoZefmarija; ta dan
pomeni vzpodbudo, da bomo njegove
hcere in sinovi v Opus Dei z vecjo
pobozZnostjo in pozorneje udeleZeni
pri sveti masi in na poseben nacin
pri svetem obhajilu.

Nemogoce je nasteti vse nasvete, ki
nam jih je dal na$ preljubi Oce, da bi
vsak dan bolje izkoristili prejem
Gospoda. Tisti, ki smo imeli to sreco,
da smo lahko od blizu opazovali,
kako se je pripravljal na sveto
daritev, kako jo je obhajal, kako je
prejemal obhajilo in kako se je
zahvaljeval po masi, ne najdemo
besed, s katerimi bi izrazili ljubezen,
ki ga je v tistih trenutkih prevzemala,
brez pozornost vzbujajocih izrazov.
Zato bom zacCrtal le nekaj potez, ki
naj se nam pomagajo poglobiti v
katero od podrocij evharisticne
pobozZnosti naSega svetega
ustanovitelja, in tako izboljSati nas
osebni odnos z Jezusom v presvetem
zakramentu.



23. aprila leta 1963 nam je dejal:
Zame je danes zelo velik praznik.
Predlagal nam je, naj se mu
pomagamo zahvaliti Bogu za dobroto
iz nebes: ker je hotel priti, da bi
postal gospodar mojega srcal9].
Zelo je bil hvaleZen svetemu papezu
Piju X., ki je v prvih letih 20. stoletja
uveljavil nova merila glede prvega
obhajila, tako da je dolocil
minimalne pogoje, z izpolnitvijo
katerih lahko otroci pristopijo k sveti
mizi[10]. Vedno se je spominjal, da je
Gospoda prvic prejel pri desetih
letih. V tistem ¢asu — je razlagal —
je bilo kljub dolocbam Pija X.
nezaslisano prejeti prvo obhajilo
pri teh letih. Zdaj je obicajno, da
ga otroci prejmejo Se prej.
Pripravljal me je nek star, poboZen
redovnik, preprost in dober clovek.
On me je naucil molitev duhovnega
obhajila.[11]

Tisto prvo srecanje z Jezusom v
evharistiji je globoko zaznamovalo



njegovo zivljenje. Vsako leto se je
pravocasno pripravil na to tako ljubo
obletnico. Tudi ob mnogih drugih
priloZnostih se je vracal k tem
trenutkom s hvaleznosti polnim
spominom, ob¢udujo¢ boZjo dobroto,
ki Zeli biti tako blizu svojim otrokom.

Vendar tako ni ravnal samo, ko je bil
Ze odrasel, Ceprav je logi¢no, da so v
teku let, ko je Ze tisockrat
premisljeval o teh Gospodovih
uslugah, njegovi izrazi hvaleznosti
postajali vedno bolj izpopolnjeni.
VecCkrat je govoril o neCem, kar Se
vedno naredi mocan vtis, Ce
pomislimo, da je te misli zacel
razvijati, ko je bil Se zelo mlad. Dejal
je: Od malega sem popolnoma
razumel razlog evharistije: to je
obcutje, ki ga imamo vsi — za
vedno ho¢emo ostati s tistim, ki ga
ljubimo. To je ¢utenje matere do
njenega otroka; pojedla bi te s
poljubi, mu pravi. Pojedla, pojedel



bi te: spremenil bi te v moje lastno
bitje[12].

Samo Kristusova ljubezen do
vsakogar od nas, veCja od ljubezni,
kakrsno bi lahko vsi oCetje in vse
matere na svetu izkazale svojim
otrokom, se z veliko mocjo dviguje
hrepenenja po dokon¢ni zdruzitvi
med ljudmi, ki se ljubijo.Gospod
nam je rekel tudi to: vzemi, pojej
me! Bolj ¢lovesko ne bi moglo biti.
Toda mi ne poclovecimo nasega
Gospoda Boga, ko ga prejmemo;
On poboZanstvi nas, nas
povzdigne, nas dviguje. Jezus
Kristus naredi, kar je za nas
nemogoce: nase Zivljenje, nasa
dejanja, nase Zrtve naredi
nadnaravne in tako mi postanemo
poboZanstveni. Razlogov imam vec
kot dovolj: tu je razlaga, zakaj
Zivim[13].



Moje hcere in sinovi, pripravimo se
na prejem obhajila najbolje, kar je
mogoce. To, kar storimo, bo vedno
malo, vendar v nas ne sme povzrociti
niti najmanjsega priokusa
zagrenjenosti. Resni¢no nismo
vredni sprejeti Gospoda v naso duso
in nase telo, toda On je rekel, da ne
potrebujejo zdravnika zdravi, ampak
bolni[14]. On s svojim pogostim
prihodom — vsakodnevnim, Ce je
mogocCe — vsakogar spreminja tako,
da postajamo vredni njegove
ljubezni. Zato takrat, ko je neka
dusa v milosti — in je ta dusSa
zaljubljena v Boga — ne sme
misliti, da ni dovolj pripravljena
na prejem obhajila; kajti dokler
delamo in s tem odpiramo nove
bojne ¢rte v tej vojni miru in
dobrega na svetu, se cudovito
pripravljamo na obhajilo.[15]

Na zacetku leta sem vam predlagal,
da Ce Zelite, pogosto izgovarjajte tisti
pobozni vzklik, ki ga je nas Oce vzel



iz evangelija, z ustnic apostola
Tomaza, in ga vsak dan v srcu
ponavljal pri sveti masi: Dominus
meus et Deus meus![16] Moj Gospod
in moj Bog! Osupne nas to cudovito
dejanje vere v resni¢ni prisotnosti
Jezusa Kristusa pod
zakramentalnima podobama, in
vzpodbudilo nas bo, da se bomo bolje
pripravili na prejem obhajila. Zelo
moramo ljubiti Gospoda, biti zelo
pobozni, ravnati z njim, ki je na
oltarju in v tabernaklju, najlepse, kar
je mogoce, ga ljubiti tudi namesto
tistih, ki ga ne ljubijo, zadoScevati za
tiste, ki ga Zalijo. Bog nas Gospod si
Zeli, da mu takrat, ko ga prejmete,
vsako jutro ponavljate: Gospod,
verujem, da si ti, verujem, da si
resnicno skrit pod
zakramentalnima podobama!
Castim te, ljubim te! In ko ga
obiscete v kapeli, mu Se enkrat
ponovite: Gospod, verujem, da si
resnicno prisoten! Castim te,
ljubim te! To pomeni imeti rad



Gospoda. Tako ga bomo imeli vsak
dan bolj radi. Potem ga Se naprej
ljubite skozi ves dan, tako da Zivite
to misel in o njej premisljujete:
dobro bom dokoncal svoja
opravila iz ljubezni do Jezusa
Kristusa, ki nas spremlja iz
tabernaklja. Zelo mocno ljubite
Jezusa v zakramentu in trudite se,
da bi ga ljubile mnoge duse: kajti
samo cCe nosite v dusi to skrb, je
boste znali nauditi tudi druge, saj
boste dajali, kar Zivite, kar imate,
kar ste[17].

Na ta dan je prav tako obletnica svete
birme naSega Oceta. Prejel jo je leta
1902, nekaj mesecev po njegovem
rojstvu: to v Spaniji ni bila redkost,
kajti takrat so Skofje med svojimi
pastoralnimi obiski po Zupnijah
podeljevali ta zakrament tako
otrokom kakor odraslim, ki ga Se niso
prejeli. Tako je Sveti Duh Ze od
zgodnjega otrosStva zacel Se
intenzivneje uresnicCevati svoje delo



v dusi naSega OcCeta ter ga na ta
nacin pripravljati, da je lahko ob
svojem Casu z obilnimi sadovi sprejel
milosti, katere mu je podelil kasneje.

Na enem od njegovih srecCanj z
ljudmi iz najrazli¢nejsih okolij so
svetega Jozefmarija vprasali, kakSna
je razlika med prejetjem Kristusa pri
obhajilu ter prisotnostjo Svetega
Duha v dusi zaradi milosti. Takoj je
odgovoril, kakor nekdo, ki je ta
odgovor mocno ponotranjil: Razliko
bos takoj opazil, ce pomislis, da je
pri sveti evharistiji (...) resnicno
prisotna druga oseba presvete
Trojice, Ki je za nas postala clovek:
telo, kri, dusa in boZanstvo.
Takega ga prejmemo, toda nasa
narava takoj unic¢i zakramentalne
podobe, in v tistem trenutku izgine
evharisti¢na navzocnost
zakramentalnega Jezusa. Bog tudi
takrat ostane z nami, Ce ga ne
izZenemo s smrtnim grehom. Prek
milosti si Sveti Duh v nas pripravi



svoje bivalisce in z njim vsa sveta
Trojica, kajti Bog je samo eden v
treh razlicnih osebah. Kjer deluje
ena oseba, je prisotna vsa
presveta Trojica, en sam Bog[18].

Skozi ves dan se trudimo, moje hcere
in sinovi, da se ne bomo nehali
zavedati, da Bog biva v nas; Se vec,
njegovo navzocnost lahko nenehno
povecujemo z dejanji vere in
ljubezni, z duhovnimi obhajili in klici
k Devici Mariji z njenimi razli¢nimi
nazivi, kar nam bo sluzilo kot pomoc¢
pri zahvali Jezusu, ker je
zakramentalno priSel v naso duso,
ter pri pripravi na obhajilo
naslednjega dne.

Se naprej molimo za papeza,
predvsem 19. aprila, na sedmo
obletnico njegove izvolitve, ter 16.
aprila, ko bo dopolnil 85 let. Z vero
ponavljajmo molitev iz Preces, ki jo je
na$ ustanovitelj vzel iz liturgi¢ne
zapuscine Cerkve: Dominus conservet



eum, et vivificet eum, et beatum faciat
eum in terra, et non tradat eum in
animam inimicorum eius[19].

Tudi jaz se vam priporocam v
molitev, predvsem ob ponovni
obletnici moje izvolitve in
imenovanja za prelata, ki bo 20.
aprila. Tako bomo ostali consummati
in unum [20], v edinosti src in
namenov s svetim JoZefmarijem, ki
nas vse blagoslavlja iz nebes. Molite
tudi za potovanje v Kamerun, ki ga
imam namen uresniciti v tednu po
veliki nodi.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja,
vas OcCe

+ Javier

Rim, 1. april 2012

[1] Sveti JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 97.



[2] Prav tam, §t. 96.
[3] Prav tam, St. 76.
[4] Lk 22, 15.

[5] Benedikt XVI., homilija pri masi in
cena Domini, 21. 4. 2011.

[6] Prim. Lk 22, 24.

[7] Benedikt XVI., OkroZnica Bog je
ljubezen (Deus caritas est), 25. 12.
2005, st. 13.

[8] Benedikt XVI., homilija pri masi in
cena Domini, 21. 4. 2011.

[9] Sveti JoZefmarija, zapiski z
druZinskega srecCanja, 23. 4. 1963.

[10] Prim. sveti Pij X., odlok Quam
singulari, 8. 8. 1910, norma I.

[11] Sveti JoZefmarija, zapiski z
druzinskega srecanja leta 1966.



[12] Sveti JoZefmarija, zapiski z
meditacije, 14. 4. 1960.

[13] Prav tam.
[14] Prim.Mt 9, 12.

[15] Sveti JoZefmarija, zapiski z
meditacije, 28. 5. 1964.

[16] Jn 20, 28.

[17] Sveti JoZefmarija, zapiski z
druzinskega srecanja, 4. 4. 1970.

[18] Sveti JoZefmarija, zapiski z
druzinskega srecanja, 13. 4. 1972.

[19] Prim. Ps 41 (40), 3.

[20] Jn 17, 23.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2012/
(14. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2012/

	Prelatovo pismo (april 2012)

