
opusdei.org

Prelatovo pismo
(april 2010)

V svojem pismu v mesecu
aprilu msgr. Javier Echevarría
vabi k premišljevanju o tem, da
nam je “Gospod s svojim
ponižanjem in kasnejšim
poveličanjem začrtal stezo, po
kateri naj bi potekali naši
koraki v vsakdanjem življenju”.

12. Apr. 2010

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



Včeraj, 31. marca, se je izpolnilo
petinsedemdeset let, odkar je naš Oče
v študentskem domu na ulici Ferraz
prvič obhajal sveto mašo in tam
shranil presveti zakrament. In jutri,
2. aprila, bo minilo pet let od smrti
Janeza Pavla II. Dve med seboj zelo
različni obletnici, ki kljub temu
povzročita poseben odmev v naših
srcih. Letos obe padeta ravno na
veliki teden. Vabita nas, da
prehodimo stezo krščanskega poklica
v tesni povezanosti z Jezusom
Kristusom, resnično prisotnim v sveti
evharistiji, tako da ga od blizu
spremljamo v njegovem odrešujočem
trpljenju.

Naš Oče je pogosto pomislil, da je
apostolsko delo potem, ko je Gospod
ostal v tabernaklju v centru, doživelo
veliko porast. Komaj je minil tisti dan
in ne da bi izginile težave – te bomo
vedno našli, kajti po tej poti je hodil
naš Gospod –, je žetev postajala
obilnejša. Naš Oče je napisal v nekem



pismu generalnemu vikarju škofije
Madrid-Alcalá: »Odkar imamo Jezusa
v tabernaklju te hiše, se izredno
opazi: pride On in takoj se poveča
obseg in intenzivnost našega
dela.«[1]

Vsi ohranjamo v spominu, da je smrt
Janeza Pavla II. povzročila duhovni
pretres v mnogih ljudeh ter zapustila
neštete sadove. Pred njo so bila leta,
meseci, tedni, v katerih je ta veliki
papež s svojim oznanjevanjem in
zgledom, s svojo dolgo boleznijo, s
predanim življenjem in s svojo
smrtjo izročil čudovito pričevanje,
kako je treba slediti Kristusu. Prav
gotovo se spomnimo odločnosti, s
katero je prijel sveti križ, medtem ko
je na veliki petek preko televizije
spremljal križev pot, pri katerem ni
mogel biti prisoten.

Ti in drugi spomini nam lahko
pomagajo, da se postavimo v prizore
velikega tedna. Liturgija



velikonočnega tridnevja, ki se začne
nocoj z mašo in Cena Domini ter se
zaključi z velikonočno vigilijo,
prepričljivo opominja na način,
katerega je Bog izbral, da bi nas
odrešil. Prosimo Gospoda obilja
milosti, da bi globlje razumeli ta
neizmerni, resnično neprecenljivi
dar, ki ga je izročil človeštvu preko
svoje žrtve na križu. Kaj nameravaš
narediti, da ne bi pustil Jezusa
Kristusa samega? Kako ga prosiš, naj
naredi tvojo dušo velikodušno
spokorno? Ali narediš vse potrebno,
da se ne bi razkropili, kakor se je
zgodilo z apostoli?

Ko govori o hvalnici iz Pisma
Filipljanom, ki opisuje izničenje Boga
zato, da bi nas rešil[2], Benedikt XVI.
pojasnjuje, da »apostol bistveno in
učinkovito zaobjame vso skrivnost
zgodovine odrešenja, ko spominja na
Adamov napuh; čeprav on ni bil Bog,
je hotel biti kakor Bog. In temu
napuhu prvega človeka, katerega vsi



nekoliko občutimo v svojem bitju, se
postavlja nasproti ponižnost
resničnega Božjega Sina, ki se ob
tem, da je postal človek, ni obotavljal
vzeti nase vse slabotnosti človeškega
bitja, razen greha, in ki je prišel do
globočin smrti. Temu ponižanju do
najglobljega trpljenja in smrti je
sledilo povišanje, resnična slava,
slava ljubezni, ki je šla do skrajnosti.
Zato je pravično, kakor pravi sveti
Pavel, “da se v Jezusovem imenu
pripogne vsako koleno bitij v
nebesih, na zemlji in pod zemljo in
da vsak jezik izpove, da je Jezus
Kristus Gospod”(Flp 2, 10-11).«[3]

Zadržimo se pri premišljevanju teh
besed svetega Pavla, ki jih bomo
ponovno poslušali na Veliki petek
pred branjem pasijona po Janezu. So
kakor vrata, ki nam omogočajo
vstopiti v božje načrte, ki se
tolikokrat oddaljijo od zgolj človeških
načrtov. Objemimo težave, ki jih Bog
dopušča ali nam jih pošilja, z



gotovostjo, da so dokaz njegove
ljubezni, tako kakor trpljenje in smrt
njegovega Sina. »To ni bil sad
temačnih mehanizmov ali slepe
usode: to je bila njegova svobodna
izbira, ker je velikodušno sprejel
Očetov odrešenjski načrt. In smrt, h
kateri se je napotil – dodaja sveti
Pavel – je bila smrt na križu: najbolj
ponižujoča in sramotna, kar bi si je
lahko zamislili. Vse to,« pravi papež,
»je Gospod vesoljstva storil iz
ljubezni do nas; iz ljubezni se je hotel
“prostovoljno odreči svoji veličini” in
postati naš brat; iz ljubezni je delil z
nami naš položaj, resničnost vsakega
moškega in vsake ženske.«[4]

S svojim ponižanjem in kasnejšim
poveličanjem nam je Gospod začrtal
stezo, po kateri naj bi potekali naši
koraki v vsakdanjem življenju. Sveti
Jožefmarija je zapisal: »Življenje
Jezusa Kristusa – če smo mu zvesti –
se na nek način ponavlja v življenju
vsakega od nas, tako v svojem



notranjem poteku – v posvečevanju –
kakor v zunanjem vedenju«[5]. Tako
se bodo po delovanju Svetega Duha
in z našim osebnim sodelovanjem v
nas utrjevale Kristusove poteze. Tudi
v Križevem potu lahko
premišljujemo, kar je zapisal naš
Oče: »Gospod, naj se odločim, da s
pokoro strgam s sebe žalostno
masko, ki sem si jo napravil s svojo
bedo … tedaj, le tedaj bo moje
življenje na poti kontemplacije in
zadoščevanja prevzemalo poteze
tvojega življenja. Bolj in bolj bomo
postajali podobni Tebi. Postali bomo
drugi Kristusi, sam Kristus, ipse
Christus.«[6]

Moje hčere in sinovi, prosim
Gospoda, da bi popolnoma razumeli,
da se največji izraz ljubezni, sreče,
nahaja v izničenju, kajti takrat Bog
napolni dušo do zadnjega kotička. Ne
pozabimo, da so tisti verzi – ubogi,
kot je pripominjal naš Oče –, ki so
privreli na njegove ustnice, zelo



očitna resnica: Srce Jezusovo, ki me
razsvetljuješ, / danes pravim, da si
moja Ljubezen in moje Dobro, / danes
si mi dal tvoj križ in tvoje trnje, /
danes pravim, da me ljubiš.

Gospod uporablja ta način delovanja
– združenost s križem –, da bi nas
posvetil, ter dopušča, da tudi sama
Cerkev trpi mnoge napade. »To ni
nekaj novega,« je govoril sveti
Jožefmarija. »Odkar je Jezus Kristus,
naš Gospod, ustanovil sveto Cerkev,
je ta naša Mati trpela nenehno
preganjanje. Morda so bili v drugih
obdobjih napadi organizirani javno;
zdaj gre v mnogih primerih za
zahrbtne napade. Tako danes kakor
včeraj se še naprej napada
Cerkev.«[7]

Nič od tega nas ne sme presenetiti.
To je naš Gospod napovedal
apostolom: Če vas svet sovraži, vedite,
da je mene sovražil pred vami. Če bi
bili od sveta, bi svet ljubil, kar je



njegovo; ker pa niste od sveta, ampak
sem vas jaz odbral od sveta, vas svet
sovraži. Spominjajte se besede, ki sem
vam jo rekel: “Služabnik ni večji kot
njegov gospodar.” Če so preganjali
mene, bodo preganjali tudi vas; če so
se držali moje besede, se bodo tudi
vaše.[8]

Prav gotovo v določenih obdobjih
napadi na katoliški nauk, papeža in
škofe postanejo intenzivnejši;
duhovnike in tiste, ki se trudijo, da bi
živeli pošteno, izpostavljajo
posmehu; iz javnega življenja
izključujejo katoliške laike, ki
uporabljajo svojo svobodo in želijo
razsvetliti zakone in civilne strukture
z evangelijsko lučjo. Mislim, da vsi
občutite sočutje do teh ubogih ljudi,
ki znajo v svojih mislih in dušah
nositi zgolj grenkobo. Nesimo jih h
Gospodu s svojo molitvijo.

Ob teh dogodkih ne smemo postati
malodušni niti se umikati: čutímo



bratsko žalost do teh, ki delujejo v
zmoti, in molímo zanje; zlo jim
vračajmo z dobrim, in odločimo se,
da bomo bolj z veseljem zvesti in bolj
apostolski. Prikličimo si v spomin
tisti Bog in drznost svetega
Jožefmarija iz prvih let Dela, ko
težave v življenju Cerkve niso bile nič
manjše od sedanjih. Premišljujmo
trditev našega Gospoda, na katero
sem vas pravkar spomnil: Če so
preganjali mene, bodo preganjali tudi
vas; če so se držali moje besede, se
bodo tudi vaše. Bog ne izgublja bitk. Z
njegovo neskončno ljubeznijo in
vsemogočnostjo lahko iz zla naredi
dobro.

Velikokrat so slavili zmago tisti, ki so
mislili, da so dokončno opravili s
Cerkvijo, toda Kristusova nevesta je
ponovno vstala še lepša, še čistejša,
da bi bila še naprej orodje odrešenja
med ljudstvi. To je v njegovem času
poudarjal že sveti Avguštin, z
besedami, ki jih povzema naš Oče v



eni od svojih pridig. »Če morda slišite
za Cerkev žaljive besede ali krike,
človekoljubno in z ljubeznijo
pokažite tem neljubečim ljudem, da
se z Materjo ne more ravnati tako
grdo. Zdaj jo napadajo nekaznovani,
kajti njeno kraljestvo je kraljestvo
njenega Učitelja in ustanovitelja in
ne ta svet. “Medtem ko ječi žito med
slamo, medtem ko vzdihuje klasje med
plevelom, dokler tožijo posode
usmiljenja med posodami jeze, dokler
jočejo lilije med trnjem, ne bo
manjkalo sovražnikov, ki pravijo: kdaj
bo umrlo in propadlo njegovo ime? To
pomeni: prišel bo čas, v katerem bodo
kristjani izginili in jih ne bo več ...
Toda, ko to rečejo, so oni tisti, ki
umrejo, brez rešitve. In Cerkev
ostaja.” (Sveti Avguštin, En. in Ps. 70,
II, 12).«[9]

Včasih si želimo, da bi Bog pokazal
svojo moč in dokončno rešil Cerkev
pred tistimi, ki jo preganjajo. In
morda si zaželimo vprašati: zakaj



dovoljuješ, da tako ponižujejo
ljudstvo, ki si ga ti odkupil? To je
pritožba, ki jo v razodetju sveti Janez
položi v usta tistih, ki so do smrti
pričevali za Kristusa: Videl sem ob
vznožju oltarja duše pomorjenih
zaradi božje besede in zaradi
pričevanja, ki so ga dajali. In zavpili
so z močnim glasom: “Doklej, o
Vladar, ki si svet in resničen, ne boš
sodil in maščeval naše krvi nad
prebivalci zemlje?”[10]. Niso dolgo
čakali na odgovor: rečeno jim je bilo,
naj potrpijo še malo časa, dokler se ne
dopolni število njihovih soslužabnikov
in njihovih bratov, ki morajo biti
umorjeni kakor oni sami.[11]

To je božji način delovanja. Tisti, ki
so bili priče Kristusovega prijetja,
krivične obsodbe in kazni, njegove
sramotne smrti, so zmotno zaključili,
da se je vse končalo. In kljub temu
odrešenje ljudi nikoli ni bilo tako
blizu kot takrat, ko je Jezus
prostovoljno trpel za nas. Sveti Oče je



dejal: »Kako čudovita in hkrati
presenetljiva je ta skrivnost! Nikoli
ne bomo dovolj premišljevali te
resničnosti. Jezus se kljub dejstvu, da
je Bog, ni postavljal s tem kot s svojo
izključno lastnostjo; ni hotel
uporabiti svoje božanske narave,
svojega častitljivega dostojanstva in
svoje moči kot sredstvo
zmagoslavja.«[12]

Gospod želi, da se v udih njegovega
mističnega telesa izpolnjuje skrivnost
ponižanja in poveličanja, preko
katere je izvršil odrešenje. »Veliki
petek je žalosti poln, toda hkrati
primeren dan za obnovitev naše
vere, za ponovno potrditev našega
upanja in poguma za to, da bo vsak
od nas nosil svoj križ s ponižnostjo,
zaupanjem in izročitvijo Bogu, z
gotovostjo v njegovo podporo in
njegovo zmago. Liturgija tega dne
poje: “O crux, ave, spes unica”,
“pozdravljen, o križ, edino
upanje!”[13]. Predlagam vam nekaj,



kar sem videl delati našega Očeta:
počasi okušati, premišljevati,
ponotranjiti te besede, ki se na
poseben način ponavljajo v velikem
tednu: Adoramus te, Christe, et
benedicimus tibi. Quia per sanctam
Crucem tuam redemisti mundum!

V luči slavnostnega vstajenja, ki je
sledilo Jezusovi smrti in grobu,
dobijo dogodki, ki povzročajo
bolečino ali trpljenje, svoj resnični
smisel. Potrudimo se razumeti to na
takšen način, tako da bomo v vsakem
trenutku ljubili božjo voljo; čeprav
Bog noče zla, ga dopušča, ker
spoštuje človeško svobodo, ter zato,
da še bolj zasije njegovo usmiljenje.
Prizadevajmo si, da bi to razumeli
tudi mnogi drugi ljudje, ki so morda
videti zmedeni in ne najdejo prave
smeri. 

»Naj se zgodi karkoli, Kristus ne bo
zapustil svoje Neveste.«[14] Gospod
še naprej živi v Cerkvi, kateri je



poslal Svetega Duha, da bi jo večno
spremljal. »Takšen je bil božji načrt:
Jezus nam je s smrtjo na križu dal
duha resnice in življenja. Kristus
ostaja v svoji Cerkvi, v njenih
zakramentih, njeni liturgiji, učenju, v
vsej njeni dejavnosti.«[15] In naš Oče
dodaja: »Samo kadar se človek, zvest
milosti, odloči v središče svoje duše
postaviti križ, tako da se iz ljubezni
do Boga odpove samemu sebi ter se
reši sebičnosti in vse lažne človeške
gotovosti, torej, ko resnično živi iz
vere, tedaj in samo tedaj v polnosti
prejme veliki ogenj, veliko luč, veliko
tolažbo Svetega Duha«[16].

23. tega meseca bomo praznovali
ponovno obletnico prvega obhajila
našega Očeta. Ne vem, kako naj vam
opišem njegovo veselje, njegovo
čaščenje, njegovo evharistično
gorečnost na veliki četrtek. Lahko pa
vam povem, da sta bila njegova
hvaležnost in čaščenje Jezusa
Kristusa v sveti hostiji zgledna: vse se



mu je zdelo malo in prosil je Gospoda
v svetem zakramentu, naj ga nauči
ljubiti, naj nas nauči ljubiti.

V tem mesecu je še veliko obletnic v
zgodovini Dela; prepuščam jih vaši
zdravi radovednosti, zato da bi kot
dobre hčere in sinovi znali biti
hvaležni Presveti Trojici za vse njene
dobrote do nas. Trenutno, med
drugim, za duhovne sadove mojega
potovanja v Palermo prejšnji konec
tedna.

Še naprej molite za papeža in
njegove sodelavce, za vse moje
namene. Vodilo, katerega vam
predlagam, je enako vodilu svetega
Jožefmarija na začetku Opus Dei: Bog
in drznost, vera in pogum, z
optimizmom, ki je ukoreninjen v
upanju. Povečujmo apostolat
prijateljstva in zaupanja, ki je lasten
Delu, brez človeških ozirov. Naj
temelji na življenju molitve in
žrtvovanja v poklicnem delu,



opravljenem na najboljši možen
način. In Gospod bo vse naredil prej,
več in bolje, kakor bi si lahko
zamislili.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš Oče

+ Javier

Rim, 1 april 2010

[1] Sveti Jožefmarija, Pismo don
Franciscu Moránu, 15. 5. 1935 (prim.
A. Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, str. 546).

[2] Prim. Flp 2, 6-11.

[3] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 8. 4. 2009.

[4]Prav tam.

[5] Sveti Jožefmarija, Kovačnica, št.
418.



[6] Sveti Jožefmarija, Križev pot, VI.
postaja.

[7] Sveti Jožefmarija, Pridiga 
Nadnaravni cilj Cerkve, 28. 5. 1972.

[8]Jn 15, 18-20.

[9] Sveti Jožefmarija, Pridiga 
Zvestoba Cerkvi, 4. 6. 1972.

[10] Apd 6, 9-10.

[11]Prav tam, 11.

[12] Benedikt XVI., Govor na splošni
avdienci, 8. 4. 2009.

[13]Prav tam.

[14] Sveti Jožefmarija, Pridiga 
Zvestoba Cerkvi, 4. 6. 1972.

[15] Sveti Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 102.

[16] Prav tam, št. 137.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2010/

(9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2010/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-april-2010/

	Prelatovo pismo (april 2010)

