
opusdei.org

Prelatovo pismo (9.
januar 2018) |
Svoboda

»Kot dediščino vam želim
zapustiti ljubezen do svobode
in dobro voljo,« je zapisal sv.
Jožefmarija. V sozvočju z
njegovim naukom nas
prelatovo pismo vabi k
hvaležnosti za to dediščino in k
premišljevanju o daru svobode.

16. Jan. 2018

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



1. V preteklih mesecih sem skladno s
smernicami splošnega kongresa
pogosto govoril o svobodi. Sedaj bi
želel, da se na teh straneh spomnimo
na nekatere poteze tega velikega
božjega darú, pri čemer sledimo
nauku svetega Jožefmarija, ki je bil
vse življenje zaljubljen v svobodo.
»Ne bom se naveličal ponavljati,
otroci moji,« je nekoč zapisal, »da je
ena izmed najočitnejših značilnosti
duhá Opus Dei njegova ljubezen do
svobode in razumevanja.«[1] Ob
ponovnem branju in premišljevanju
njegovih besed bodimo zelo hvaležni
Bogu. Tako bomo tudi lažje
pripomogli k temu, da bi več duš
doseglo »svobodo slave božjih
otrok« (Rim 8,21).

Strast do svobode, zahteva po njej s
strani ljudi in narodov, je pozitivno
znamenje našega časa. Priznati
svobodo vsake ženske in vsakega



moškega pomeni priznati, da so
osebe: gospodarji svojih lastnih
dejanj in odgovorni zanje, ter zmožni
usmerjati svoje življenje. Četudi
svoboda vedno ne vodi do
najboljšega razvitja vsakega
posameznika, ne bomo nikdar mogli
pretiravati glede njene
pomembnosti, kajti, če ne bi bili
svobodni, ne bi mogli ljubiti.

Vendar je žalostno, da marsikje vlada
veliko nepoznavanje tega, kaj
resnično je svoboda. Pogosto se
zahteva iluzorna svoboda brez
omejitev, kot poslednji cilj napredka,
medtem ko je nemalokrat žal opaziti
tudi veliko zatiranja in navideznih
oblik svobode, ki so v resnici verige,
ki usužnjujejo. Svoboda, ki se prej ali
kasneje izkaže za prazno. »Nekateri
se imajo za svobodne, če hodijo po
svojih poteh proč od Boga. A ne
opazijo, da pri tem eksistencialno
obubožajo, da so brez varstva, brez
doma, v katerega se vedno lahko



vrnejo. Prenehajo biti romarji,
blodijo, vedno krožijo okoli sebe, ne
da bi kdaj prišli na cilj.«[2]

Poklicani k svobodi

2. Bili smo »poklicani k svobodi« (Gal
5,13). Stvarjenje sámo je odraz božje
svobode. V besedilih Prve Mojzesove
knjige je moč razbrati ustvarjajočo
božjo ljubezen, njegovo veselje ob
tem, ko svetu posreduje svojo
dobroto, svojo lepoto (prim. 1 Mz
1,31), in človeku svojo svobodo
(prim. 1 Mz 1,26-29). S tem, ko je
vsakega od nas poklical v življenje,
nas je Bog napravil zmožne izbrati in
hoteti dobro ter z ljubeznijo
odgovoriti na njegovo Ljubezen.
Kljub temu pa je zaradi naše
omejenosti ustvarjenih bitij možno
tudi to, da se od Boga oddaljimo. »To
je skrivnost božje Modrosti, ki je ob
stvarjenju človeka po svoji podobi in
sličnosti (prim. 1 Mz 1,26) hotela



sprejeti vzvišeno tveganje človeške
svobode.«[3]

To tveganje je že v začetku zgodovine
dejansko privedlo do zavrnitve božje
ljubezni z izvirnim grehom. Tako je
oslabela sila človeške svobode v
smeri dobrega in volja je postala
nekako nagnjena h grehu. Osebni
grehi potem svobodo še bolj oslabijo,
in zato greh vedno, v večji ali manjši
meri, predstavlja sužnost (prim. Rim
6,17.20). Kljub temu pa »je človek še
naprej vedno svoboden.«[4] Čeprav je
»njegova svoboda vedno tudi
krhka«[5], se ohranja kot nekakšna
temeljna dobrina vsake človeške
osebe, ki jo je potrebno varovati. Bog
jo prvi spoštuje in ljubi, saj »noče
sužnjev, ampak otroke«.[6]

3. »Kjer se je pomnožil greh, se je še
veliko bolj pomnožila milost« (Rim
5,20). Z milostjo vznikne nova in
višja svoboda, za katero »nas je
[Kristus] osvobodil« (Gal 5,1). Gospod



nas osvobaja greha preko svojih
besed in svojih dejanj: prav vsa imajo
zveličavno moč. Zaradi tega je »v
vseh skrivnostih naše katoliške vere
navzoča ta pesem svobodi.«[7]

Pogosto vas spominjam na potrebo
po tem, da se v središču našega
življenja nahaja Jezus Kristus. Da bi
odkrili globlji pomen svobode,
moramo zreti Njega. Osupli smo
spričo svobode tega Boga, ki se iz
čiste ljubezni odloči izničiti samega
sebe, tako da nase vzame telo,
kakršno je naše. Svoboda, ki se pred
nami razprostira v njegovem bivanju
na zemlji vse do daritve na križu:
»[Jaz] dam svoje življenje, da ga spet
prejmem. Nihče mi ga ne jemlje,
ampak ga dajem sam od sebe« (Jn
10,17-18). V zgodovini človeštva ni
bilo nobenega tako globoko
svobodnega dejanja, kot je
Gospodovo darovanje na križu: On
»se v smrt izroči s polno svobodo
ljubezni.«[8]



Janezov evangelij pripoveduje o
Gospodovem pogovoru z nekaterimi,
ki so verovali vanj. V Jezusovih
besedah silovito odmeva obljuba:
»Veritas liberabit vos, resnica vas bo
osvobodila« (Jn 8,32). »Katera je ta
resnica,« se je spraševal sv.
Jožefmarija, »ki v vsem našem
življenju začenja in končuje pot
svobode? Povzel vam jo bom z
veseljem in gotovostjo, ki prihajata iz
odnosa med Bogom in njegovimi
ustvarjenimi bitji: zavedanje, da smo
izšli iz božjih rok, da smo predmet
posebne ljubezni presvete Trojice, da
smo otroci tako velikega Očeta.
Prosim mojega Gospoda, da bi se
hoteli tega zavedati, dan za dnem
okušati to resnico: tako bomo ravnali
kot svobodni ljudje.«[9]

4. Zaradi našega božjega otroštva se
naša svoboda lahko razmahne z vso
močjo, katero ji daje Bog. Svobodni
nismo takrat, ko se osamosvojimo od
Očetove hiše, marveč takrat, ko se



oklenemo svojega položaja kot sinovi
in hčere. »Kdor ne ve, da je božji
otrok, ne pozna najgloblje resnice o
sebi;«[10] živi s hrbtom obrnjen proti
samemu sebi, v navzkrižju s samim
seboj. Kako osvobajajoče je torej
zavedanje, da nas Bog ljubi; kako
osvobajajoče je odpuščanje Boga, ki
nam omogoča, da se vračamo k
samim sebi in na naš resnični dom
(prim. Lk 15,17-24). Končno tudi z
odpuščanjem drugim izkušamo to
osvoboditev.

Vera v božjo ljubezen do vsakogar
izmed nas (prim. 1 Jn 4,16) nas vodi,
da se odzovemo iz ljubezni. Mi lahko
ljubimo, ker nas je On prvi ljubil
(prim. 1 Jn 4,10). Zavedanje, da se
neskončna božja ljubezen nahaja ne
le v izvoru našega obstoja, ampak v
vsakem trenutku, ker je On bliže nam
kot pa mi sami sebi[11], nas navdaja z
gotovostjo. Če vemo, da nas Bog
pričakuje v vsakem človeku (prim.
Mt 25,40) in da hoče tudi po nas



postati navzoč v njihovem življenju,
nas to spodbuja, da velikodušno
razdajamo, kar smo prejeli. V našem
življenju pa, hčere in sinovi moji,
smo prejeli in prejemamo veliko
ljubezni. Razdajanje le-te Bogu in
drugim je za svobodo najznačilnejše
dejanje. Ljubezen uresničuje
svobodo, jo odrešuje: omogoča ji
srečanje z njenim izvorom in z
njenim ciljem v božji Ljubezni.
»Svoboda dobi svoj pravi smisel, ko
se uporablja v službi odrešujoče
resnice, v iskanju neskončne božje
ljubezni, ki nas odvezuje vseh
sužnosti.«[12]

Čut za božje otroštvo zato vodi k
veliki notranji svobodi, h globokemu
veselju in vedremu optimizmu
upanja: spe gaudentes (Rim 12,12).
Zavedanje, da smo božji otroci, nas
vodi tudi k temu, da ljubimo svet, ki
je iz rok našega Očeta Boga izšel kot
dober, in da se z življenjem soočamo
v jasni zavesti, da je mogoče delati



dobro, premagati greh ter svet
privesti k Bogu. Papež Frančišek je to
izrazil ob pogledu na našo Mater:
»Od Marije, milosti polne, se učimo
tega, da je krščanska svoboda nekaj
več kot preprosta osvoboditev od
greha. To je svoboda, ki nam
omogoča videti zemeljsko stvarnost v
novi duhovni luči, svoboda, s katero
lahko ljubimo Boga in brate s čistim
srcem ter živimo v radostnem
upanju na prihod Kristusovega
kraljestva.«[13]

Svoboda duha

5. Ravnati svobodno, brez
kakršnekoli prisile, je značilno za
človeško dostojanstvo, še več, za
dostojanstvo božjih hčera in sinov.
Istočasno je potrebno »okrepiti
ljubezen do svobode, ki ni
samovoljna, temveč resnično
človeška zaradi prepoznavanja
dobrega, ki je pred njo;«[14] do
svobode, ki je spravljena z Bogom.



Zaradi tega bi se želel zadržati ob
premišljevanju o pomembnosti 
svobode duha. Ne mislim na dvoumni
pomen, ki se včasih daje temu izrazu:
na ravnanje v smeri osebnih kapric
in odpor do kakršnihkoli pravil. V
resnici je svoboda vseh človeških
bitij fizično omejena z naravnimi
dolžnostmi in sprejetimi
obveznostmi (družinskimi,
poklicnimi, državljanskimi idr.).
Kljub temu pa lahko v vsem
delujemo svobodno, če to počnemo iz
ljubezni: »Dilige et quod vis fac —
ljubi in delaj, kar hočeš.«[15] Resnična
svoboda duha je ta običajna
zmožnost in drža, da delamo iz
ljubezni, še zlasti pri prizadevanju,
da bi sledili temu, kar Bog v vsakem
trenutku pričakuje od vsakega
posameznika.

»Me ljubiš?« (Jn 21,17); krščansko
življenje je svoboden odgovor na to
Gospodovo vprašanje, poln
iniciativnosti in pripravljenosti. Zato



ni »nič napačnejšega kakor
postavljati svobodo v nasprotje z
izročitvijo, saj izročitev nastopi kot
posledica svobode. Poglejte, kadar se
mati iz ljubezni žrtvuje za svoje
otroke, se je odločila: in glede na
mero njene ljubezni se bo tako
izražala njena svoboda. Če je ta
ljubezen velika, postane svoboda
rodovitna, in dobrobit otrok izhaja iz
te blagoslovljene svobode, ki zahteva
izročitev, iz te blagoslovljene
izročitve, ki je prav svoboda.«[16]

S tem obzorjem pred očmi se
razume, da spodbujati svobodo
vsakega človeka ne pomeni
zmanjšati zahtevnosti. Kolikor bolj
smo svobodni, bolj lahko ljubimo.
Ljubezen pa je zahtevna: »Vse
prenaša, vse veruje, vse upa, vse
prestane« (1 Kor 13,7). Rasti v
ljubezni obenem pomeni rasti v
svobodi, biti svobodnejši. Z besedami
sv. Tomaža Akvinskega: »Quanto
aliquis plus habet de caritate, plus



habet de libertate.«[17] Čim silnejša je
naša ljubezen, tem svobodnejši smo.
S svobodo duha delujemo tudi takrat,
ko nimamo volje nečesa storiti ali ko
nam je to še posebej težko, pa to
storimo iz ljubezni, se pravi, ne zato,
ker nam je všeč, ampak ker hočemo.
»Čutiti se moramo božje otroke in
živeti v želji, da bi izpolnjevali voljo
našega Očeta. Delati tako, kot hoče
Bog, zato ker se nam ljubi, kar je
najbolj nadnaraven razlog.«[18]

6. Veselje ravno tako izraža svobodo
duha. »Na človeški ravni,« nam pravi
sv. Jožefmarija, »vam želim kot
dediščino zapustiti ljubezen do
svobode in dobro voljo.«[19] Ti dve
stvari se zdita zelo različni, vendar
sta povezani, kajti zavedanje, da smo 
svobodni za ljubezen, nam daje v duši
izkušati veselje in s tem dobro voljo:
pogled na svet, ki nam onkraj
naravnega omogoča videti pozitivno
— in eventualno tudi zabavno — plat
vseh stvari in okoliščin. Kot pravi



papež Frančišek, On »je začetnik
veselja, Stvarnik veselja. In to veselje
v duhu nam daje resnično krščansko
svobodo. Brez veselja kristjani ne
moremo biti svobodni, ampak se
spremenimo v sužnje lastne
žalosti.«[20]

To veselje je poklicano, da preplavi
vse naše življenje. Bog hoče, da smo
zadovoljni. Ko Jezus govori
apostolom, pravi tudi nam: »da bo
moje veselje v vas in da bo vaše
veselje dopolnjeno« (Jn 15,11). Zato
lahko z veseljem izpolnjujemo tudi
dolžnosti, ki se nam morda zdijo
neprijetne. Kot pravi sv. Jožefmarija,
»ni dopustno misliti, da je mogoče z
veseljem opravljati samo tisto delo, ki
nam je všeč.«[21] Z veseljem — ne
brezvoljno — lahko storimo tisto, kar
je težko, kar nam ni všeč, če to
opravimo iz ljubezni in z ljubeznijo,
in zatorej svobodno. V glasni molitvi
je 28. aprila 1968 sv. Jožefmarija
takole razlagal razsvetljenja, ki jih je



prejel daljnega leta 1931: »Ti,
Gospod, si mi dal razumeti, da imeti
križ pomeni najti srečo, veselje.
Razlog — sedaj to vidim jasneje kot
kdajkoli — pa je ta: imeti križ pomeni
poistovetiti se s Kristusom, pomeni
biti Kristus, in zato biti božji sin.«[22]

7. Celotna božja postava in vse, kar je
božja volja za vsakega posameznika,
ni postava, ki bi zatirala svobodo;
nasprotno, to je lex perfecta libertatis
(prim. Jak 1,25), popolna postava
svobode, tako kot evangelij sam, ker
je v celoti zaobsežena v postavi
ljubezni in ne zgolj kot zunanja
norma, ki ukazuje ljubiti, temveč
hkrati kot notranja milost, ki daje
moč za ljubezen. »Pondus meum
amor meus«, moja gibalna sila je
ljubezen moja, je dejal sv.
Avguštin[23], pri čemer ni meril na
očitno dejstvo, da je ljubiti včasih
naporno, temveč na to, da je
ljubezen, ki jo nosimo v srcu, tisto,
kar nas žene, kar nas popelje



vsepovsod. »Eo feror, quocumque
feror«, ta me nosi, kamorkoli grem.[24]

Naj vsak izmed nas premisli: katera
je tista ljubezen, ki me vodi
vsepovsod?

Kdor pusti, da božja Ljubezen
prevzame njegovo srce, osebno
izkusi, kako zelo drži, da si »svoboda
in izročitev ne nasprotujeta, temveč
se vzajemno podpirata. Svoboda se
lahko izroči samo iz ljubezni;
drugega načina ne vidim. To ni bolj
ali manj posrečena besedna igra. V
prostovoljni izročitvi, v vsakem
trenutku tega predanega posvečanja
svoboda prenavlja ljubezen in
prenovitev pomeni biti nenehno
mlad, velikodušen, zmožen velikih
idealov in velikih žrtev.«[25]

Pokorščina Bogu je tako ne samo
svobodno, temveč tudi osvobajajoče
dejanje.

»Jaz imam za jed hrano, ki je vi ne
poznate,« pravi Jezus svojim



učencem: »Moja hrana je, da
uresničim voljo tistega, ki me je
poslal, in dokončam njegovo
delo« (Jn 4,32-34). Za Jezusa biti
pokoren Očetu pomeni hrano: to mu
daje moč. Tako tudi za nas: biti
Jezusov učenec, kot je razložil sv.
Janez Pavel II. pomeni »da se
oklepamo Jezusove osebe same,
delimo Jezusovo življenje in smo
deležni Jezusove usode, da imamo
delež pri njegovi svobodni in ljubeči
pokorščini do Očetove volje.«[26]

Benedikt XVI. premišljuje o tej tesni
zvezi med svobodo in izročitvijo: »V
svoji pokorščini Očetu Jezus
uresničuje svojo svobodo kot
zavestno izbiro, ki jo spodbuja
ljubezen. Kdo je svobodnejši od
Njega, ki je Vsemogočni? Vendar
svoje svobode ni udejanjal
samovoljno ali oblastno. Živel jo je
kot služenje. Na ta način je s smislom
“napolnil” svobodo, ki bi drugače
bila zgolj “prazna” možnost nekaj



storiti ali ne storiti. Svoboda, tako kot
človekovo življenje sámo, pridobi
smisel z ljubeznijo. (…) Zato
krščanska svoboda niti najmanj ni
arbitrarnost; je hoja za Kristusom v
izročitvi samega sebe vse do žrtve na
križu. To se lahko zdi protislovno,
toda Gospod je doživel vrhunec svoje
svobode na križu, kot vrhunec
ljubezni. Ko so mu na Kalvariji
klicali: “Če si Božji Sin, stopi s križa,”
je dokazal svojo svobodo kot Sin
ravno s tem, da je ostal na tistem
morišču in do konca izpolnil
usmiljeno Očetovo voljo.«[27]

»Zapeljal si me, Gospod, in dal sem se
zapeljati. Premočan si bil zame in si
zmagal« (Jer 20,7). Kakšna širina
občutij je skrita v tej molitvi preroka
Jeremija! Doumeti lastno poklicanost
kot božji dar — in ne kot preprost niz
obveznosti —, celo, kadar trpimo, je
ravno tako izraz svobode duha. Kako
osvobajajoče je zavedanje, da nas
ima Bog rad takšne, kakršni smo, in



nas v prvi vrsti kliče, naj mu
dovolimo, da nas ljubi.

8. Svoboda duha tudi pomeni, da se
ne vežemo z obveznostmi, ki ne
obstajajo; da se znamo odpovedati in
prilagodljivo spremeniti številne
podrobnosti v življenju, ki so odvisne
od naše svobodne osebne pobude.
Kot nam je že pred dvajsetimi leti
pisal g. Javier, »vsekakor obstajajo
dejanja po dolžnosti in druga, ki
glede na njihovo težo niso takšna;
vendar si moramo tako v enih kot v
drugih svobodno in odgovorno
prizadevati za izpolnjevanje najvišje
zapovedi ljubezni do Boga; tako smo
svobodni in pokorni istočasno in v
vsakem trenutku.«[28]

V Delu moramo vedno ohranjati
vzdušje zaupanja in svobode, ki
omogoča, da tistemu, ki je za to
pristojen, pokažemo, kaj nas skrbi,
da povemo, česa ne razumemo ali kaj
bi bilo treba izboljšati. To ozračje



zaupanja se obenem hrani z zvestobo
in potrpežljivostjo, da vedro in dobre
volje prenašamo človeške omejitve,
nevšečne situacije itd. To je drža
dobrega otroka, ki pri udejanjanju
svoje svobode ščiti dobrine, višje od
njegovega lastnega stališča, četudi je
prepričan, da ima prav: dobrine, kot
sta edinost in mir v družini, ki sta
nekaj neprecenljivega. Nasprotno pa,
»kadar nas naše ideje ločujejo od
drugih, kadar zaradi njih prelomimo
občestvo, edinost z našimi brati, je to
jasen znak, da ne delamo po božjem
duhu.«[29]

9. Čeprav nam določene okoliščine
včasih lahko povzročajo trpljenje, jih
Bog pogosto uporablja za naše
poistovetenje z Jezusom. Kot pravi
Pismo Hebrejcem, se je On »iz tega,
kar je pretrpel, naučil
poslušnosti« (Heb 5,8) in tako
prinesel »vsem, ki so mu poslušni,
izvir večnega odrešenja« (Heb 5,9);
prinesel nam je svobodo božjih



otrok. Sprejemanje človeških
omejitev, ki jih vsi imamo, pri čemer
se jih trudimo, kolikor mogoče,
preseči, je ravno tako izraz in vir
svobode duha. Pomislite pa, kot
nasprotje tega, na žalostno držo
starejšega sina iz prilike (Lk
15,25-30): kako svojemu očetu očita
toliko stvari, ki jih je z grenkobo
hranil v svoji duši, in kako se tudi ni
zmožen pridružiti družinskemu
veselju. Njegova svoboda je postala
majhna in sebična, nezmožna ljubiti
in razumeti, da je »vse, kar je moje,
tvoje« (Lk 15,31). Živel je doma, a ni
bil svoboden, ker je bilo njegovo srce
drugje.

Kako čudovita pa je, prav nasprotno,
zgodba o Moabki Ruti, v kateri
svoboda in izročitev poženeta
korenine v globokem čutu za
pripadnost družini. Ganljivo je videti,
kako ta žena odgovori na vztrajno
ponavljanje svoje tašče, ki jo je
spodbujala, naj si svoje življenje



uredi po svoje: »Ne sili me, naj te
zapustim in odidem od tebe. Kamor
pojdeš ti, pojdem jaz; kjer boš
prenočevala ti, bom prenočevala jaz;
tvoje ljudstvo bo moje ljudstvo in tvoj
Bog bo moj Bog. Kjer boš ti umrla,
bom umrla jaz in tam bom pokopana
(Rut 1,16-17).

Na zadnje, v zrenju presvete Device
Marije še jasneje vidimo, kako se
svoboda razprostira v zvesti izročitvi.
»Razmišljajte sedaj o tistem
izrednem trenutku, v katerem je
nadangel Gabriel sveti Mariji oznanil
načrt Najvišjega. Naša Mati posluša
in vpraša, da bi bolje razumela, kar
jo prosi Gospod; potem pa dá trden
odgovor: Fiat (Lk 1,38) — zgôdi se mi
po tvoji besedi! Ta odgovor je sad
najboljše svobode: svobode odločitve
za Boga.«[30]

Vzgajati in voditi svobodne ljudi

10. Pri izobraževanju igra
pomembno vlogo osebno duhovno



vodstvo, ki se mora vedno odvijati v
vzdušju svobode in biti usmerjeno k
oblikovanju ljudi, ki se bodo čutili
»svobodni kot ptice«.[31] V tem smislu
piše sv. Jožefmarija glede tistih, ki so
prejemniki osebnih pogovorov svojih
bratov ali sester, da »avtoriteta
duhovnega vodja ni oblast. Pustite
dušam vedno veliko svobode duha.
Pomislite na to, kar sem vam
tolikokrat povedal: ker se mi tako
ljubi, to se mi zdi najbolj nadnaraven
izmed vseh razlogov. Naloga
duhovnega vodja je pomagati, da bi
duša hotela — da bi se ji ljubilo —
izpolniti božjo voljo. Ne ukazujte,
ampak svetujte.«[32] Z nasveti v
duhovnem vodstvu se poskuša slediti
delovanju Svetega Duha v vsaki duši
in ji pomagati, da zavzame svoje
mesto pred Bogom in glede svojih
dolžnosti, z osebno svobodo in
odgovornostjo, kajti »pri ustvarjanju
duš se Bog ne ponavlja. Vsakdo je tak,
kakršen je, in z vsakomer je treba



ravnati tako, kot ga je Bog ustvaril, in
tako kot ga Bog vodi.«[33]

Nasvetu se običajno lahko pridružila
ljubezniva spodbuda, ki olajša
prepričanost, da se vedno splača
potruditi za to, da smo zvesti zaradi
ljubezni, svobodno. Pri duhovnem
vodstvu se lahko včasih — jasno, a
vedno obzirno in z ljubeznijo —
izreče tudi “ukazujoč nasvet”, ki
spomni na obveznost do izpolnitve
kake dolžnosti. Moč tega nasveta pa
vseeno ne izhaja iz nasveta samega,
temveč iz te dolžnosti. Če vlada
zaupanje, je mogoče in tudi potrebno
spregovoriti na ta način, in tisti, ki
takšno opozorilo prejme, je zanj
hvaležen, ker v tem dejanju
prepozna srčnost in ljubezen
starejšega brata.

11. Izobraževanje, ki ne zanemarja
potrebe po zahtevnosti, v teku
celotnega življenja v pomembni meri
teži k odpiranju obzorij. Če pa bi se,



nasprotno, omejili zgolj na to, da
zahtevamo in da se od nas zahteva,
bi lahko na zadnje videli le še tisto,
česar ne uspemo storiti, svoje
pomanjkljivosti in omejitve, ter bi
pozabili na najpomembnejše: na
božjo ljubezen do nas.

V tem okviru se spomnimo, kako nas
je sv. Jožefmarija učil, da »smo v Delu
veliki prijatelji svobode in takšni smo
tudi v notranjem življenju: nismo
priklenjeni na sheme ali na metode
(…). Veliko samoodločanja je — in ga
mora biti — celo v duhovnem
življenju.«[34] Zato nas iskrenost v
duhovnem vodstvu, ki nas nagiblje k
svobodnemu odpiranju duše, da bi
prejeli nasvet, vodi tudi k osebni
pobudi, k temu, da z vso svobodo
pokažemo na tisto, v čemer vidimo
možna področja za naš notranji boj,
da bi bili vedno bolj zedinjeni z
Jezusom Kristusom.



Zato izobraževanje, ki vsem podaja
istega duha, ne proizvede
enoličnosti, temveč edinost. S
slikovito prispodobo je sv.
Jožefmarija dejal, da je v Delu
»mogoče hoditi po poti na mnogo
načinov. Lahko gremo po desni, po
levi, cikcak, peš, s konjem. Obstaja
sto tisoč načinov za hojo po božji
poti: glede na okoliščine bo vsakdo
moral ubrati tak ali drugačen
pristop, ker ga k temu zavezuje vest.
Potrebno je edino to, da ne skrene s
poti.«[35] Duh Dela se, tako kot
evangelij, ne nalaga od zgoraj na
naše bitje, temveč ga poživlja: je
seme, ki mu je namenjeno rasti v
zemlji vsakega posameznika.

12. Pri izobraževanje se je
pomembno tudi izogibati
pretiranemu iskanju gotovosti ali
zaščitenosti, ki dušo krči, ki nas
omejuje. »Kdor je srečal Kristusa, se
ne more zapreti v svoje okolje:
žalostna bi bila takšna zožitev!



Odpreti se mora kakor pahljača, da bi
dosegel vse duše.«[36] Kako
pomembno je torej izobraziti se v
potrebi po tem, da živimo brez
strahu pred napakami, brez strahu
pred nedoseganjem visoke ravni,
brez strahu pred nenaklonjenim
okoljem; in da z nadnaravnim
pogledom — razumno in odločno —
delujemo v svojem družbenem in
strokovnem okolju. Ljubezen do
svobode se zato kaže tudi v
spontanosti in iniciativnosti v
apostolatu, usklajeni s konkretnimi
apostolskimi zadolžitvami.
Pomembno je, da se vedno zelo
zavedamo, da je »naš apostolat
predvsem oseben apostolat.«[37] Isto
velja glede spodbujanja apostolskih
aktivnosti s strani direktorjev:
»Nikdar vas nisem hotel vezati,
nasprotno, prizadeval sem si, da bi
nastopali zelo svobodno. Pri svoji
apostolski dejavnosti morate biti
iniciativni, znotraj širokih okvirov,
določenih z našim duhom, da bi — v



vsakem kraju, v vsakem okolju, ob
vsakem času — našli aktivnosti, ki
najbolj ustrezajo okoliščinam.«[38]

13. Še drug pomemben izraz ljubezni
do svobode pride na plan pri
pastoralnem vodenju, ki pritiče
prelatu in njegovim vikarjem, ob
pomoči njihovih pripadajočih svétov.
Premišljujmo še enkrat s
hvaležnostjo te besede svetega
Jožefmarija: »Kot posledica tega duha
svobode, temeljí izobraževanje — in
vodenje — v Delu na zaupanju (…). Z
vodenjem na osnovi nezaupanja se
ne doseže nič. Nasprotno pa je nekaj
rodovitnega spoštljivo ukazovati in
izobraževati duše, tako da se v njih
razvija resnična in sveta svoboda
božjih otrok, pri čemer se učijo
upravljati z lastno svobodo.
Izobraževati in voditi pomeni
ljubiti.«[39]

Spoštljivo ukazovati dušam v prvi
vrsti pomeni obzirno spoštovati



intimnost vsake vesti, ne da bi se
pastoralno vodenje pomešalo z
duhovnim vodstvom. Drugič, na
podlagi tega spoštovanja je moč
razlikovati ukaze od tega, kar so le
primerne spodbude, nasveti ali
predlogi. Na tretjem mestu — vendar
ne manj pomembno — pa je vodenje
s takšnim zaupanjem v druge, da je
vedno, kolikor je le mogoče, prisotno
mnenje dotičnih oseb. Ta drža tistih,
ki so na vodstvenih položajih,
njihova pripravljenost poslušati,
čudovito priča o tem, da je Delo
družina.

Imamo tudi hvaležnosti vredno
izkušnjo popolne svobode, ki v Opus
Dei vlada glede ekonomskih,
političnih in teoloških vprašanj, ki so
prepuščena prosti presoji. »V
zadevah, ki niso povezane z vero,
vsak misli in dela, kot želi, z največjo
svobodo in osebno odgovornostjo.
Pluralizem, ki na logičen in sociološki
način izhaja iz tega dejstva, ne



predstavlja za Delo nikakršnega
problema: še več, ta pluralizem je
izraz pravega duha.«[40] Ta pluralizem
je treba ljubiti in spodbujati, četudi
včasih raznolikost za koga morda
lahko predstavlja napor. Kdor ljubi
svobodo, zmore videti tisto, kar je
pozitivnega in prijetnega v tem, kar
drugi mislijo in delajo na teh
obširnih področjih.

Kar zadeva način za izvajanje
vodenja, je sv. Jožefmarija določil in
vselej odločno opominjal na
kolegialnost, ki je še en izraz tega
duha svobode, ki prepaja življenje v
Opus Dei: »Neštetokrat sem to
ponovil in bom v teku svojega
življenja ponovil še velikokrat, da v
Delu, na vseh ravneh, zahtevam
kolegialno vodenje: zato, da ne pride
do tiranije. To je izraz razumnosti,
kajti pri kolegialnem vodenju se
zadeve lažje proučijo, se bolje
popravljajo napake in se učinkoviteje



izpopolnjujejo apostolske dejavnosti,
ki že dobro delujejo.«[41]

Kolegialnost ni samo, niti na prvem
mestu, metoda ali sistem delovanja
za sprejemanje odločitev; predvsem
je to duh, zakoreninjen v
prepričanju, da imamo vsi možnost
in potrebo po tem, da od drugih
prejemamo nove poglede, podatke
itd., ki nam pomagajo mnenje
izboljšati ali ga celo spremeniti. To
istočasno s seboj prinaša ravno
spoštovanje — še več, pozitivno
spodbujanje — svobode drugih, da
lahko brez kakršnekoli težave
predstavijo svoja stališča.

Spoštovanje in obramba svobode pri
apostolatu

14. Apostolat izvira iz iskrene želje
po tem, da bi drugim omogočili
srečanje z Jezusom Kristusom ali
večjo povezanost z Njim. »Naš
pristop — do duš — je povzet takole,
v teh apostolovih besedah, ki skoraj



kričijo: Caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16,24);
moja ljubezen je z vami vsemi v
Kristusu Jezusu. Z ljubeznijo boste
sejalci miru in veselja v svetu, ko
ljubite in branite osebno svobodo
duš, svobodo, ki jo Kristus spoštuje in
nam jo je pridobil (prim. Gal
4,31).«[42]

Ljubimo predvsem svobodo tistih, ki
jim skušamo pomagati, da se
približajo Gospodu, v apostolatu
prijateljstva in zaupanja; sv.
Jožefmarija nas vabi, naj ga vršimo s
pričevanjem in z besedo. »Tudi pri
apostolskem delovanju — še bolje:
predvsem pri apostolskem delovanju
— hočemo, da ne bi bilo niti
najmanjšega sledu prisile. Bog hoče,
da mu človek služi v svobodi, in zato
ne bi bil apostolat pošten, če ne bi
spoštoval svobode vseh vesti.«[43]

Resnično prijateljstvo prinaša
iskreno medsebojno ljubezen, ki je



resnična zaščita obojestranske
svobode in intimnosti. Apostolat se
ne odvija kot nekakšen dodatek k
prijateljstvu, kajti — kot sem že
zapisal — »ne opravljamo apostolata,
ampak smo apostoli!«[44]; prijateljstvo
sámo je apostolat; prijateljstvo sámo
je dialog, pri katerem dajemo in
prejemamo luč; pri katerem se
porajajo načrti v skupnem
odkrivanju obzorij; pri katerem se
veselimo dobrega in se podpiramo v
težavah; pri katerem nam je lepo, ker
Bog hoče, da smo zadovoljni.

15. Kot veste, je prozelitizem,
pojmovan v svojem izvornem
pomenu, nekaj pozitivnega in
enakovrednega misijonski dejavnosti
za širjenje evangelija.[45] Tako ga je
vedno razumel sv. Jožefmarija, ne pa
v negativnem pomenu, ki ga je ta
termin začel pridobivati v zadnjem
času. Ob vsem tem je treba imeti v
mislih, da včasih besede, mimo tega,
kar bi si mi želeli, pridobivajo



drugačne konotacije, kot so jih
izvorno imele. Zato glede na kontekst
presojajte, kdaj je uporaba tega
termina primerna, saj bi vaši
sogovorniki včasih lahko razumeli
nekaj drugačnega od tega, kar želite
povedati.

Spoštovanje in obramba svobode
vseh se pokaže tudi — in morda še
na prav poseben način —, ko se
določeni osebi postavi vprašanje o
možnosti božjega klica v Delo. Gre za
svobodo, da se posvetuje, s komerkoli
želi, predvsem pa za popolno
svobodo pri razločevanju možnega
poklica in posledične odločitve. Ko
sv. Jožefmarija pojasnjuje nek močan
izraz v evangeljski priliki, tisti 
compelle intrare — prisili, naj
vstopijo (Lk 14,23) —, pravi: »Ker je
spoštovanje osebne svobode vsakega
človeka ključna značilnost našega
duha, ta compelle intrare, ki ga
morate živeti v prozelitizmu ni
nekakšen fizični sunek, temveč obilje



luči, nauka; duhovna spodbuda vaše
molitve in vašega dela, ki je pristno
pričevanje o nauku; množina žrtev,
ki jih znate darovati; nasmeh, ki vam
pride na ustnice, ker ste božji otroci;
otroštvo, ki vas navdaja z vedro srečo
— četudi včasih ne manjka
neprijetnosti v vašem življenju —, ki
jo drugi vidijo in zavidajo. Dodajte
vsemu temu še vašo prikupnost in
vašo človeško simpatijo, pa bomo
imeli vsebino izraza compelle
intrare.«[46] Kako jasno na ta način
postane, da Delo raste in mora vedno
rasti v ozračju svobode, ko — z
odločnostjo in preprostostjo —
ljudem predoča bleščečo lepoto
življenja z Bogom.

* * *

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32). Vse
obljube o osvoboditvi, ki se vrstijo v
teku stoletij, so resnične v tolikšni
meri, kolikor črpajo iz Resnice o
Bogu in o človeku; iz Resnice, ki je



Oseba: Jezus, Pot, Resnica in Življenje
(prim. Jn 14,6). »Tudi danes, po dveh
tisočletjih, stopa pred nas Kristus kot
tisti, ki prinaša človeku svobodo, ki
temelji na resnici, ki človeka rešuje
vsega, kar to svobodo utesnjuje,
manjša ali v korenini spodjeda, v
človekovi duši, srcu in vesti.«[47]

Bog nam je dal svobodo za vedno: ta
dar ni nekaj začasnega, za
udejanjanje samo v času tega
življenja na zemlji. Svoboda, tako kot
ljubezen, »nikoli ne mine« (1 Kor
13,8): nadaljuje se v nebesih. Naša
pot do tja je ravno pot proti svobodi
slave božjih otrok: in libertatem
gloriæ filiorum Dei (Rim 8,21). V
nebesih svoboda ne samo, da ne bo
izginila, ampak bo dosegla svojo
polnost: v objemu božje Ljubezni. »V
nebesih te čaka velika Ljubezen: brez
prevar, brez zvijač; vsa ljubezen, vsa
lepota, vsa veličina, vsa znanost …!
In brez naveličanosti: nasičevala te
bo, brez da bi te zasitila.«[48] Če smo



zvesti, bomo po božjem usmiljenju v
nebesih v polnosti svobodni, zaradi
polnosti ljubezni.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš oče

Rim, 9. januar 2018, obletnica rojstva
sv. Jožefmarija

[1] Sv. Jožefmarija, Pismo 31. 5. 1954,
št. 22.

[2] Frančišek, Ap. spod. Evangelii
gaudium, 24. 11. 2013, št. 170.

[3] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10.
1965, št. 3.

[4] Benedikt XVI., Okr. Spe salvi, 30.
11. 2007, št. 24.

[5] Prav tam.



[6] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 129.

[7] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
25.

[8] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 10.
postaja.

[9] Božji prijatelji, št. 26.

[10] Prav tam.

[11] Prim. Sv. Avguštin, Izpovedi, III,
6, 11.

[12] Božji prijatelji, št. 27.

[13] Frančišek, Homilija, 15. 8. 2014.

[14] Benedikt XVI., Okr. Caritas in
veritate, 29. 6. 2009, št. 68.

[15] Sv. Avguštin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Božji prijatelji, št. 30.



[17] Sv. Tomaž Akvinski, In III Sent.,
d. 29, q. un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Jezus prihaja mimo, št. 17.

[19] Sv. Jožefmarija, Pismo 31. 5.
1954, št. 22.

[20] Frančišek, Homilija, 31. 5. 2013.

[21] Sv. Jožefmarija, Pismo 29. 12.
1947, št. 106.

[22] Sv. Jožefmarija, zapiski z
meditacije, 28. 4. 1963.

[23] Sv. Avguštin, Izpovedi, XIII, 9, 10.

[24] Prav tam.

[25] Božji prijatelji, št. 31.

[26] Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 6. 8. 1993, št. 19.

[27] Benedikt XVI., Govor pri
angelovem češčenju, 1. 7. 2007.



[28] Javier Echevarría, Pastirsko
pismo, 14. 2. 1997, št. 15.

[29] Jezus prihaja mimo, št. 17.

[30] Božji prijatelji, št. 25.

[31] Sv. Jožefmarija, Pismo 14. 9.
1951, št. 38.

[32] Sv. Jožefmarija, Pismo 8. 8. 1956,
št. 38.

[33] Prav tam.

[34] Sv. Jožefmarija, Pismo 29. 9.
1957, št. 70.

[35] Sv. Jožefmarija, Pismo 2. 2. 1945,
št. 19.

[36] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 193.

[37] Sv. Jožefmarija, Pismo 2. 10.
1939, št. 10.

[38] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10.
1942, št. 46.



[39] Sv. Jožefmarija, Pismo 6. 5. 1945,
št. 39.

[40] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 98.

[41] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 12.
1951, št. 5.

[42] Sv. Jožefmarija, Pismo 16. 7.
1933, št. 3.

[43] Sv. Jožefmarija, Pismo 9. 1. 1932,
št. 66.

[44] Pastirsko pismo, 14. 2. 2017, št. 9.

[45] Prim. Kongregacija za verski
nauk, Navodilo o nekaterih vidikih
evangelizacije, 3. 12. 2007, št. 12 in
op. 49.

[46] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10.
1942, št. 9.

[47] Sv. Janez Pavel II., Okr. 
Redemptor hominis, 4. 3. 1979, št. 12.



[48] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št.
995.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Kakršnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila ni dovoljeno.)

(Pro manuscripto)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-9-
januar-2018/ (31. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/

	Prelatovo pismo (9. januar 2018) | Svoboda

