opusdei.org

Prelatovo pismo (9.
januar 2018) |
Svoboda

»Kot dediSCino vam Zelim
zapustiti ljubezen do svobode
in dobro voljo,« je zapisal sv.
JoZefmarija. V sozvocCju z
njegovim naukom nas
prelatovo pismo vabi k
hvaleZnosti za to dediscino in k
premisljevanju o daru svobode.

16. Jan. 2018

Predragi, naj Jezus varuje moje hcere
in sinove!



1. V preteklih mesecih sem skladno s
smernicami sploSnega kongresa
pogosto govoril o svobodi. Sedaj bi
Zelel, da se na teh straneh spomnimo
na nekatere poteze tega velikega
boZjega daru, pri Cemer sledimo
nauku svetega Jozefmarija, ki je bil
vse Zivljenje zaljubljen v svobodo.
»Ne bom se navelical ponavljati,
otroci moji,« je nekoc¢ zapisal, »da je
ena izmed najocitnejSih znacilnosti
duha Opus Dei njegova ljubezen do
svobode in razumevanja.«""' Ob
ponovnem branju in premisljevanju
njegovih besed bodimo zelo hvalezni
Bogu. Tako bomo tudi lazje
pripomogli k temu, da bi ve¢ dus
doseglo »svobodo slave bozjih
otrok« (Rim 8,21).

Strast do svobode, zahteva po njej s
strani ljudi in narodov, je pozitivno
znamenje naSega Casa. Priznati
svobodo vsake Zenske in vsakega



moskega pomeni priznati, da so
osebe: gospodarji svojih lastnih
dejanj in odgovorni zanje, ter zmozni
usmerjati svoje Zivljenje. Cetudi
svoboda vedno ne vodi do
najboljSega razvitja vsakega
posameznika, ne bomo nikdar mogli
pretiravati glede njene
pomembnosti, kajti, Ce ne bi bili
svobodni, ne bi mogli ljubiti.

Vendar je zalostno, da marsikje vlada
veliko nepoznavanje tega, kaj
resnic¢no je svoboda. Pogosto se
zahteva iluzorna svoboda brez
omejitev, kot poslednji cilj napredka,
medtem ko je nemalokrat Zal opaziti
tudi veliko zatiranja in navideznih
oblik svobode, ki so v resnici verige,
ki usuznjujejo. Svoboda, ki se prej ali
kasneje izkaZe za prazno. »Nekateri
se imajo za svobodne, Ce hodijo po
svojih poteh proc¢ od Boga. A ne
opazijo, da pri tem eksistencialno
obuboZajo, da so brez varstva, brez
doma, v katerega se vedno lahko



vrnejo. Prenehajo biti romarji,
blodijo, vedno kroZijo okoli sebe, ne
da bi kdaj prisli na cilj.«™

Poklicani k svobodi

2. Bili smo »poklicani k svobodi« (Gal
5,13). Stvarjenje samo je odraz bozje
svobode. V besedilih Prve Mojzesove
knjige je moc razbrati ustvarjajoco
boZjo ljubezen, njegovo veselje ob
tem, ko svetu posreduje svojo
dobroto, svojo lepoto (prim. 1 Mz
1,31), in ¢loveku svojo svobodo
(prim. 1 Mz 1,26-29). S tem, ko je
vsakega od nas poklical v Zivljenje,
nas je Bog napravil zmoZne izbrati in
hoteti dobro ter z ljubeznijo
odgovoriti na njegovo Ljubezen.
Kljub temu pa je zaradi nase
omejenosti ustvarjenih bitij mozno
tudi to, da se od Boga oddaljimo. »To
je skrivnost boZje Modrosti, ki je ob
stvarjenju Cloveka po svoji podobi in
slicnosti (prim. 1 Mz 1,26) hotela



sprejeti vzviSeno tveganje Cloveske
svobode.«®

To tveganje je Ze v zaCetku zgodovine
dejansko privedlo do zavrnitve boZje
ljubezni z izvirnim grehom. Tako je
oslabela sila ¢loveSke svobode v
smeri dobrega in volja je postala
nekako nagnjena h grehu. Osebni
grehi potem svobodo Se bolj oslabijo,
in zato greh vedno, v vecji ali manjsi
meri, predstavlja suznost (prim. Rim
6,17.20). Kljub temu pa »je Clovek Se
naprej vedno svoboden.«* Ceprav je
»njegova svoboda vedno tudi
krhka«", se ohranja kot nekaksna
temeljna dobrina vsake Cloveske
osebe, ki jo je potrebno varovati. Bog
jo prvi spostuje in ljubi, saj »noce
suznjev, ampak otroke«."

3. »Kjer se je pomnoZil greh, se je Se
veliko bolj pomnozila milost« (Rim
5,20). Z milostjo vznikne nova in
viSja svoboda, za katero »nas je
[Kristus] osvobodil« (Gal 5,1). Gospod



nas osvobaja greha preko svojih
besed in svojih dejanj: prav vsa imajo
zvelicavno moc. Zaradi tega je »v
vseh skrivnostih naSe katoliSke vere
navzoca ta pesem svobodi.«”
Pogosto vas spominjam na potrebo
po tem, da se v srediS¢u naSega
Zivljenja nahaja Jezus Kristus. Da bi
odkrili globlji pomen svobode,
moramo zreti Njega. Osupli smo
sprico svobode tega Boga, ki se iz
Ciste ljubezni odloci izniciti samega
sebe, tako da nase vzame telo,
kakrsno je nasSe. Svoboda, ki se pred
nami razprostira v njegovem bivanju
na zemlji vse do daritve na krizu:
»[Jaz] dam svoje Zivljenje, da ga spet
prejmem. Nih¢e mi ga ne jemlje,
ampak ga dajem sam od sebe« (Jn
10,17-18). V zgodovini ¢lovestva ni
bilo nobenega tako globoko
svobodnega dejanja, kot je
Gospodovo darovanje na krizu: On
»se v smrt izroci s polno svobodo
ljubezni. «*



Janezov evangelij pripoveduje o
Gospodovem pogovoru z nekaterimi,
ki so verovali vanj. V Jezusovih
besedah silovito odmeva obljuba:
»Veritas liberabit vos, resnica vas bo
osvobodila« (Jn 8,32). »Katera je ta
resnica,« se je spraseval sv.
JoZefmarija, »ki v vsem nasem
zivljenju zacenja in koncuje pot
svobode? Povzel vam jo bom z
veseljem in gotovostjo, ki prihajata iz
odnosa med Bogom in njegovimi
ustvarjenimi bitji: zavedanje, da smo
iz8li iz boZjih rok, da smo predmet
posebne ljubezni presvete Trojice, da
smo otroci tako velikega Oceta.
Prosim mojega Gospoda, da bi se
hoteli tega zavedati, dan za dnem
okusati to resnico: tako bomo ravnali
kot svobodni Jjudje.«

4. Zaradi naSega boZjega otrosStva se
nasa svoboda lahko razmahne z vso
mocjo, katero ji daje Bog. Svobodni
nismo takrat, ko se osamosvojimo od
Ocetove hiSe, marvec takrat, ko se



oklenemo svojega polozaja kot sinovi
in hcere. »Kdor ne ve, da je bozji
otrok, ne pozna najgloblje resnice o
sebi;«"” Zivi s hrbtom obrnjen proti
samemu sebi, v navzkriZju s samim
seboj. Kako osvobajajoce je torej
zavedanje, da nas Bog ljubi; kako
osvobajajoce je odpuscanje Boga, ki
nam omogoca, da se vracamo k
samim sebi in na na$ resni¢ni dom
(prim. Lk 15,17-24). Kon¢no tudi z
odpuscanjem drugim izkuSamo to
osvoboditev.

Vera v boZjo ljubezen do vsakogar
izmed nas (prim. 1 Jn 4,16) nas vodi,
da se odzovemo iz ljubezni. Mi lahko
ljubimo, ker nas je On prvi Jjubil
(prim. 1 Jn 4,10). Zavedanje, da se
neskonc¢na bozja ljubezen nahaja ne
le v izvoru naSega obstoja, ampak v
vsakem trenutku, ker je On bliZe nam
kot pa mi sami sebi'"", nas navdaja z
gotovostjo. Ce vemo, da nas Bog
pricakuje v vsakem Cloveku (prim.
Mt 25,40) in da hocCe tudi po nas



postati navzoc v njihovem Zivljenju,
nas to spodbuja, da velikodusno
razdajamo, kar smo prejeli. V naSem
Zivljenju pa, hcere in sinovi moji,
smo prejeli in prejemamo veliko
ljubezni. Razdajanje le-te Bogu in
drugim je za svobodo najznacilnejSe
dejanje. Ljubezen uresnicuje
svobodo, jo odreSuje: omogoca ji
sreCanje z njenim izvorom in z
njenim ciljem v bozji Ljubezni.
»Svoboda dobi svoj pravi smisel, ko
se uporablja v sluzbi odresSujoce
resnice, v iskanju neskon¢ne boZje
ljubezni, ki nas odvezuje vseh
suznosti.«"

Cut za boZje otrostvo zato vodi k
veliki notranji svobodi, h globokemu
veselju in vedremu optimizmu
upanja: spe gaudentes (Rim 12,12).
Zavedanje, da smo boZji otroci, nas
vodi tudi k temu, da ljubimo svet, ki
je iz rok naSega Oceta Boga izSel kot
dober, in da se z Zivljenjem sooamo
Vv jasni zavesti, da je mogoce delati



dobro, premagati greh ter svet
privesti k Bogu. PapeZ Francisek je to
izrazil ob pogledu na naso Mater:
»Od Marije, milosti polne, se u¢imo
tega, da je krScanska svoboda nekaj
vec kot preprosta osvoboditev od
greha. To je svoboda, ki nam
omogoca videti zemeljsko stvarnost v
novi duhovni luci, svoboda, s katero
lahko ljubimo Boga in brate s ¢istim
srcem ter Zivimo v radostnem
upanju na prihod Kristusovega
kraljestva.«"

Svoboda duha

5. Ravnati svobodno, brez
kakrsnekoli prisile, je znacilno za
Clovesko dostojanstvo, Se vec, za
dostojanstvo bozjih hcera in sinov.
IstoCasno je potrebno »okrepiti
ljubezen do svobode, ki ni
samovoljna, temvec resnicno
CloveSka zaradi prepoznavanja
dobrega, ki je pred njo;«™ do
svobode, ki je spravljena z Bogom.



Zaradi tega bi se Zelel zadrzati ob
premisljevanju o pomembnosti
svobode duha. Ne mislim na dvoumni
pomen, ki se v¢asih daje temu izrazu:
na ravnanje v smeri osebnih kapric
in odpor do kakrSnihkoli pravil. V
resnici je svoboda vseh ¢lovesSkih
bitij fizicno omejena z naravnimi
dolznostmi in sprejetimi
obveznostmi (druZinskimi,
poklicnimi, drZzavljanskimi idr.).
Kljub temu pa lahko v vsem
delujemo svobodno, Ce to po¢nemo iz
ljubezni: »Dilige et quod vis fac —
ljubi in delaj, kar hoces$.«"* Resni¢na
svoboda duha je ta obiCajna
zmoznost in drza, da delamo iz
ljubezni, Se zlasti pri prizadevanju,
da bi sledili temu, kar Bog v vsakem
trenutku pricakuje od vsakega
posameznika.

»Me ljubis?« (Jn 21,17); krS¢ansko
Zivljenje je svoboden odgovor na to
Gospodovo vprasanje, poln
iniciativnosti in pripravljenosti. Zato



ni »ni¢ napacnejSega kakor
postavljati svobodo v nasprotje z
izrocitvijo, saj izrocitev nastopi kot
posledica svobode. Poglejte, kadar se
mati iz ljubezni Zrtvuje za svoje
otroke, se je odlocila: in glede na
mero njene ljubezni se bo tako
izrazala njena svoboda. Ce je ta
ljubezen velika, postane svoboda
rodovitna, in dobrobit otrok izhaja iz
te blagoslovljene svobode, ki zahteva
izrocitev, iz te blagoslovljene

izrocitve, ki je prav svoboda.«"®

S tem obzorjem pred ofmi se
razume, da spodbujati svobodo
vsakega Cloveka ne pomeni
zmanjSati zahtevnosti. Kolikor bolj
smo svobodni, bolj lahko ljubimo.
Ljubezen pa je zahtevna: »Vse
prenasa, vse veruje, vse upa, vse
prestane« (1 Kor 13,7). Rasti v
ljubezni obenem pomeni rasti v
svobodi, biti svobodnejsi. Z besedami
sv. TomazZa Akvinskega: »Quanto
aliquis plus habet de caritate, plus



habet de libertate.«"” Cim silnejsa je
nasa ljubezen, tem svobodnejsi smo.
S svobodo duha delujemo tudi takrat,
ko nimamo volje necCesa storiti ali ko
nam je to Se posebej tezko, pa to
storimo iz ljubezni, se pravi, ne zato,
ker nam je vSec¢, ampak ker hoc¢emo.
»Cutiti se moramo boZje otroke in
zZiveti v Zelji, da bi izpolnjevali voljo
naSega Oceta. Delati tako, kot hoce
Bog, zato ker se nam ljubi, kar je
najbolj nadnaraven razlog.«"™®

6. Veselje ravno tako izraza svobodo
duha. »Na ¢loveski ravni,« nam pravi
sv. Jozefmarija, »vam Zelim kot
dediS¢ino zapustiti ljubezen do
svobode in dobro voljo.«"” Ti dve
stvari se zdita zelo razli¢ni, vendar
sta povezani, kajti zavedanje, da smo
svobodni za ljubezen, nam daje v dusi
izkusSati veselje in s tem dobro voljo:
pogled na svet, ki nam onkraj
naravnega omogoca videti pozitivno
— in eventualno tudi zabavno — plat
vseh stvari in okoli$¢in. Kot pravi



papez Francisek, On »je zacCetnik
veselja, Stvarnik veselja. In to veselje
v duhu nam daje resni¢no krsc¢ansko
svobodo. Brez veselja kristjani ne
moremo biti svobodni, ampak se
spremenimo v suznje lastne
Zalosti.«*”

To veselje je poklicano, da preplavi
vse nase zivljenje. Bog hoce, da smo
zadovoljni. Ko Jezus govori
apostolom, pravi tudi nam: »da bo
moje veselje v vas in da bo vase
veselje dopolnjeno« (Jn 15,11). Zato
lahko z veseljem izpolnjujemo tudi
dolZnosti, ki se nam morda zdijo
neprijetne. Kot pravi sv. JoZzefmarija,
»ni dopustno misliti, da je mogoce z
veseljem opravljati samo tisto delo, ki
nam je viec.«*" Z veseljem — ne
brezvoljno — lahko storimo tisto, kar
je tezko, kar nam ni vSec, Ce to
opravimo iz ljubezni in z ljubeznijo,
in zatorej svobodno. V glasni molitvi
je 28. aprila 1968 sv. JoZefmarija
takole razlagal razsvetljenja, ki jih je



prejel daljnega leta 1931: »Ti,

Gospod, si mi dal razumeti, da imeti
kriz pomeni najti sreco, veselje.
Razlog — sedaj to vidim jasneje kot
kdajkoli — pa je ta: imeti kriZ pomeni
poistovetiti se s Kristusom, pomeni
biti Kristus, in zato biti boZji sin.«"*”

7. Celotna boZja postava in vse, kar je
bozja volja za vsakega posameznika,
ni postava, ki bi zatirala svobodo;
nasprotno, to je lex perfecta libertatis
(prim. Jak 1,25), popolna postava
svobode, tako kot evangelij sam, ker
je v celoti zaobseZena v postavi
ljubezni in ne zgolj kot zunanja
norma, ki ukazuje ljubiti, temvec
hkrati kot notranja milost, ki daje
moc za ljubezen. »Pondus meum
amor meus«, moja gibalna sila je
ljubezen moja, je dejal sv.
Avgustin®, pri ¢emer ni meril na
oCitno dejstvo, da je ljubiti v¢asih
naporno, temvec na to, da je
ljubezen, ki jo nosimo v srcu, tisto,
kar nas Zene, kar nas popelje



vsepovsod. »Eo feror, quocumque
feror«, ta me nosi, kamorkoli grem.
Naj vsak izmed nas premisli: katera
je tista ljubezen, ki me vodi
vsepovsod?

[24]

Kdor pusti, da boZja Ljubezen
prevzame njegovo srce, osebno
izkusi, kako zelo drzi, da si »svoboda
in izrocitev ne nasprotujeta, temvec
se vzajemno podpirata. Svoboda se
lahko izroc¢i samo iz ljubezni;
drugega nacina ne vidim. To ni bolj
ali manj posrecena besedna igra. V
prostovoljni izrocitvi, v vsakem
trenutku tega predanega posvecanja
svoboda prenavlja ljubezen in
prenovitev pomeni biti nenehno
mlad, velikoduSen, zmoZen velikih
idealov in velikih Zrtev.«*!
Pokorscina Bogu je tako ne samo
svobodno, temvec tudi osvobajajoce
dejanje.

»Jaz imam za jed hrano, ki je vi ne
poznate,« pravi Jezus svojim



ucCencem: »Moja hrana je, da
uresnicim voljo tistega, ki me je
poslal, in dokon¢am njegovo

delo« (Jn 4,32-34). Za Jezusa biti
pokoren Ocetu pomeni hrano: to mu
daje moc. Tako tudi za nas: biti
Jezusov ucenec, kot je razlozil sv.
Janez Pavel II. pomeni »da se
oklepamo Jezusove osebe same,
delimo Jezusovo Zivljenje in smo
deleZni Jezusove usode, da imamo
delezZ pri njegovi svobodni in ljubeci
pokorscéini do Ocetove volje.«*®

Benedikt XVI. premisljuje o tej tesni
zvezi med svobodo in izrocitvijo: »V
svoji pokorscini OcCetu Jezus
uresnicuje svojo svobodo kot
zavestno izbiro, ki jo spodbuja
ljubezen. Kdo je svobodnejsi od
Njega, ki je VsemogocCni? Vendar
svoje svobode ni udejanjal
samovoljno ali oblastno. Zivel jo je
kot sluzZenje. Na ta nacin je s smislom
“napolnil” svobodo, ki bi drugace
bila zgolj “prazna” moznost nekaj



storiti ali ne storiti. Svoboda, tako kot
Clovekovo Zivljenje sdmo, pridobi
smisel z ljubeznijo. (...) Zato
krSc¢anska svoboda niti najmanj ni
arbitrarnost; je hoja za Kristusom v
izrocCitvi samega sebe vse do Zrtve na
kriZu. To se lahko zdi protislovno,
toda Gospod je dozivel vrhunec svoje
svobode na krizu, kot vrhunec
ljubezni. Ko so mu na Kalvariji
Klicali: “Ce si BoZji Sin, stopi s kriza,”
je dokazal svojo svobodo kot Sin
ravno s tem, da je ostal na tistem
moriScu in do konca izpolnil
usmiljeno Ocetovo voljo.«**”

»Zapeljal si me, Gospod, in dal sem se
zapeljati. Premocan si bil zame in si
zmagal« (Jer 20,7). Kaksna Sirina
obcutjj je skrita v tej molitvi preroka
Jeremija! Doumeti lastno poklicanost
kot bozji dar — in ne kot preprost niz
obveznosti —, celo, kadar trpimo, je
ravno tako izraz svobode duha. Kako
osvobajajoce je zavedanje, da nas
ima Bog rad taksne, kakrsni smo, in



nas v prvi vrsti klice, naj mu
dovolimo, da nas ljubi.

8. Svoboda duha tudi pomeni, da se
ne veZemo z obveznostmi, ki ne
obstajajo; da se znamo odpovedati in
prilagodljivo spremeniti Stevilne
podrobnosti v Zivljenju, ki so odvisne
od nase svobodne osebne pobude.
Kot nam je Ze pred dvajsetimi leti
pisal g. Javier, »vsekakor obstajajo
dejanja po dolZnosti in druga, ki
glede na njihovo teZo niso taksna;
vendar si moramo tako v enih kot v
drugih svobodno in odgovorno
prizadevati za izpolnjevanje najvisje
zapovedi ljubezni do Boga; tako smo
svobodni in pokorni isto€asno in v
vsakem trenutku. «***

V Delu moramo vedno ohranjati
vzdusSje zaupanja in svobode, ki
omogoca, da tistemu, ki je za to
pristojen, pokaZemo, kaj nas skrbi,
da povemo, Cesa ne razumemo ali kaj
bi bilo treba izboljsati. To ozracje



zaupanja se obenem hrani z zvestobo
in potrpeZljivostjo, da vedro in dobre
volje prenasamo Cloveske omejitve,
nevsecne situacije itd. To je drza
dobrega otroka, ki pri udejanjanju
svoje svobode $citi dobrine, visje od
njegovega lastnega stalisca, Cetudi je
preprican, da ima prav: dobrine, kot
sta edinost in mir v druzini, ki sta
nekaj neprecenljivega. Nasprotno pa,
»kadar nas nase ideje locujejo od
drugih, kadar zaradi njih prelomimo
obcCestvo, edinost z naSimi brati, je to
jasen znak, da ne delamo po bozZjem
duhu.«*”

9. Ceprav nam dolocene okolis¢ine
vCasih lahko povzrocajo trpljenje, jih
Bog pogosto uporablja za nase
poistovetenje z Jezusom. Kot pravi
Pismo Hebrejcem, se je On »iz tega,
kar je pretrpel, naucil

poslusnosti« (Heb 5,8) in tako
prinesel »vsem, ki so mu poslusni,
izvir vecnega odreSenja« (Heb 5,9);
prinesel nam je svobodo boZjih



otrok. Sprejemanje ¢loveskih
omejitev, ki jih vsi imamo, pri cemer
se jih trudimo, kolikor mogoce,
preseci, je ravno tako izraz in vir
svobode duha. Pomislite pa, kot
nasprotje tega, na Zalostno drzo
starejSega sina iz prilike (Lk
15,25-30): kako svojemu ocCetu oCita
toliko stvari, ki jih je z grenkobo
hranil v svoji dusi, in kako se tudi ni
zmoZen pridruziti druzinskemu
veselju. Njegova svoboda je postala
majhna in sebi¢na, nezmozna ljubiti
in razumeti, da je »vse, kar je moje,
tvoje« (Lk 15,31). Zivel je doma, a ni
bil svoboden, ker je bilo njegovo srce
drugje.

Kako Cudovita pa je, prav nasprotno,
zgodba o Moabki Ruti, v kateri
svoboda in izrocitev poZeneta
korenine v globokem Cutu za
pripadnost druZini. Ganljivo je videti,
kako ta Zena odgovori na vztrajno
ponavljanje svoje tasce, ki jo je
spodbujala, naj si svoje Zivljenje



uredi po svoje: »Ne sili me, naj te
zapustim in odidem od tebe. Kamor
pojdes ti, pojdem jaz; kjer bos
prenocevala ti, bom prenocevala jaz;
tvoje ljudstvo bo moje ljudstvo in tvoj
Bog bo moj Bog. Kjer bos ti umrla,
bom umrla jaz in tam bom pokopana
(Rut 1,16-17).

Na zadnje, v zrenju presvete Device
Marije Se jasneje vidimo, kako se
svoboda razprostira v zvesti izrocitvi.
»RazmiSljajte sedaj o tistem
izrednem trenutku, v katerem je
nadangel Gabriel sveti Mariji oznanil
nacrt NajviSjega. NaSa Mati poslusa
in vprasa, da bi bolje razumela, kar
jo prosi Gospod; potem pa da trden
odgovor: Fiat (Lk 1,38) — zgodi se mi
po tvoji besedi! Ta odgovor je sad
najboljsSe svobode: svobode odlocitve
za Boga.«™”

Vzgajati in voditi svobodne ljudi

10. Pri izobraZevanju igra
pomembno vlogo osebno duhovno



vodstvo, ki se mora vedno odvijati v
vzdusSju svobode in biti usmerjeno k
oblikovanju ljudi, ki se bodo cutili
»svobodni kot ptice«.” V tem smislu
piSe sv. Jozefmarija glede tistih, ki so
prejemniki osebnih pogovorov svojih
bratov ali sester, da »avtoriteta
duhovnega vodja ni oblast. Pustite
duSam vedno veliko svobode duha.
Pomislite na to, kar sem vam
tolikokrat povedal: ker se mi tako
ljubi, to se mi zdi najbolj nadnaraven
izmed vseh razlogov. Naloga
duhovnega vodja je pomagati, da bi
dusa hotela — da bi se ji ljubilo —
izpolniti bozjo voljo. Ne ukazujte,
ampak svetujte.«** Z nasveti v
duhovnem vodstvu se poskusa slediti
delovanju Svetega Duha v vsaki dusi
in ji pomagati, da zavzame svoje
mesto pred Bogom in glede svojih
dolZnosti, Z osebno svobodo in
odgovornostjo, kajti »pri ustvarjanju
dus se Bog ne ponavlja. Vsakdo je tak,
kakrsen je, in z vsakomer je treba



ravnati tako, kot ga je Bog ustvaril, in
tako kot ga Bog vodi.«"*”

Nasvetu se obiCajno lahko pridruzila
ljubezniva spodbuda, ki olajsa
prepricanost, da se vedno splaca
potruditi za to, da smo zvesti zaradi
ljubezni, svobodno. Pri duhovnem
vodstvu se lahko v¢asih — jasno, a
vedno obzirno in z ljubeznijo —
izreCe tudi “ukazujo¢ nasvet”, ki
spomni na obveznost do izpolnitve
kake dolZnosti. Moc tega nasveta pa
vseeno ne izhaja iz nasveta samega,
temvec iz te dolZnosti. Ce vlada
zaupanje, je mogoce in tudi potrebno
spregovoriti na ta nacin, in tisti, ki
takSno opozorilo prejme, je zanj
hvaleZen, ker v tem dejanju
prepozna sr¢nost in ljubezen
starejSega brata.

11. Izobrazevanje, ki ne zanemarja
potrebe po zahtevnosti, v teku
celotnega Zivljenja v pomembni meri
teZi k odpiranju obzorij. Ce pa bi se,



nasprotno, omejili zgolj na to, da
zahtevamo in da se od nas zahteva,
bi lahko na zadnje videli le Se tisto,
Cesar ne uspemo storiti, svoje
pomanjkljivosti in omejitve, ter bi
pozabili na najpomembnejSe: na
boZjo ljubezen do nas.

V tem okviru se spomnimo, kako nas
je sv. JoZefmarija ucil, da »smo v Delu
veliki prijatelji svobode in takSni smo
tudi v notranjem Zivljenju: nismo
priklenjeni na sheme ali na metode
(...). Veliko samoodloCanja je — in ga
mora biti — celo vduhovnem
zivljenju.«** Zato nas iskrenost v
duhovnem vodstvu, ki nas nagiblje k
svobodnemu odpiranju duse, da bi
prejeli nasvet, vodi tudi k osebni
pobudi, k temu, da z vso svobodo
pokaZemo na tisto, v cemer vidimo
mozna podrocja za nas notranji boj,
da bi bili vedno bolj zedinjeni z
Jezusom Kristusom.



Zato izobraZevanje, ki vsem podaja
istega duha, ne proizvede
enoli¢nosti, temvec edinost. S
slikovito prispodobo je sv.
Jozefmarija dejal, da je v Delu
»mogoce hoditi po poti na mnogo
nacinov. Lahko gremo po desni, po
levi, cikcak, pes, s konjem. Obstaja
sto tiso€ nacinov za hojo po bozji
poti: glede na okolis¢ine bo vsakdo
moral ubrati tak ali drugacen
pristop, ker ga k temu zavezuje vest.
Potrebno je edino to, da ne skrene s
poti.«®® Duh Dela se, tako kot
evangelij, ne nalaga od zgoraj na
nase bitje, temvec ga poZivlja: je
seme, ki mu je namenjeno rasti v
zemlji vsakega posameznika.

12. Pri izobraZevanje se je
pomembno tudi izogibati
pretiranemu iskanju gotovosti ali
zaScCitenosti, ki duSo krci, ki nas
omejuje. »Kdor je srecal Kristusa, se
ne more zapreti v svoje okolje:
zalostna bi bila takSna zozitev!



Odpreti se mora kakor pahljaca, da bi
dosegel vse duse.«** Kako
pomembno je torej izobraziti se v
potrebi po tem, da Zivimo brez
strahu pred napakami, brez strahu
pred nedoseganjem visoke ravni,
brez strahu pred nenaklonjenim
okoljem; in da z nadnaravnim
pogledom — razumno in odlo¢no —
delujemo v svojem druZbenem in
strokovnem okolju. Ljubezen do
svobode se zato kaze tudi v
spontanosti in iniciativnosti v
apostolatu, usklajeni s konkretnimi
apostolskimi zadolZitvami.
Pomembno je, da se vedno zelo
zavedamo, da je »nas apostolat
predvsem oseben apostolat.«*” Isto
velja glede spodbujanja apostolskih
aktivnosti s strani direktorjev:
»Nikdar vas nisem hotel vezati,
nasprotno, prizadeval sem si, da bi
nastopali zelo svobodno. Pri svoji
apostolski dejavnosti morate biti
iniciativni, znotraj Sirokih okvirov,
dolo¢enih z naSim duhom, da bi — v



vsakem kraju, v vsakem okolju, ob
vsakem ¢asu — nasli aktivnosti, ki
najbolj ustrezajo okolis¢inam.«®"

13. Se drug pomemben izraz ljubezni
do svobode pride na plan pri
pastoralnem vodenju, ki pritice
prelatu in njegovim vikarjem, ob
pomoci njihovih pripadajocih svétov.
PremiSljujmo Se enkrat s
hvaleZnostjo te besede svetega
JozZefmarija: »Kot posledica tega duha
svobode, temelji izobraZevanje — in
vodenje — v Delu na zaupanju (...). Z
vodenjem na osnovi nezaupanja se
ne doseZe nic¢. Nasprotno pa je nekaj
rodovitnega spostljivo ukazovati in
izobraZevati duse, tako da se v njih
razvija resnic¢na in sveta svoboda
bozjih otrok, pri Cemer se ucijo
upravljati z lastno svobodo.
Izobrazevati in voditi pomeni
Jjubiti.«®”

Spostljivo ukazovati duSam v prvi
vrsti pomeni obzirno spostovati



intimnost vsake vesti, ne da bi se
pastoralno vodenje pomesalo z
duhovnim vodstvom. Drugic, na
podlagi tega spoStovanja je moc
razlikovati ukaze od tega, kar so le
primerne spodbude, nasveti ali
predlogi. Na tretjem mestu — vendar
ne manj pomembno — pa je vodenje
s takSnim zaupanjem v druge, da je
vedno, kolikor je le mogoce, prisotno
mnenje doti¢nih oseb. Ta drZa tistih,
ki so na vodstvenih poloZajih,
njihova pripravljenost poslusati,
cudovito prica o tem, da je Delo
druzina.

Imamo tudi hvaleZnosti vredno
izkusnjo popolne svobode, ki v Opus
Dei vlada glede ekonomskih,
politi¢nih in teoloskih vprasanj, ki so
prepuscena prosti presoji. »V
zadevah, ki niso povezane z vero,
vsak misli in dela, kot Zeli, z najvecjo
svobodo in osebno odgovornostjo.
Pluralizem, ki na logicen in socioloski
nacin izhaja iz tega dejstva, ne



predstavlja za Delo nikakrSnega
problema: Se vec, ta pluralizem je
izraz pravega duha.«"*” Ta pluralizem
je treba ljubiti in spodbujati, Cetudi
vcasih raznolikost za koga morda
lahko predstavlja napor. Kdor ljubi
svobodo, zmore videti tisto, kar je
pozitivnega in prijetnega v tem, kar
drugi mislijo in delajo na teh
obsirnih podrocjih.

Kar zadeva nacin za izvajanje
vodenja, je sv. JoZzefmarija dolocil in
vselej odlo¢no opominjal na
kolegialnost, ki je Se en izraz tega
duha svobode, ki prepaja Zivljenje v
Opus Dei: »NeStetokrat sem to
ponovil in bom v teku svojega
Zivljenja ponovil Se velikokrat, da v
Delu, na vseh ravneh, zahtevam
kolegialno vodenje: zato, da ne pride
do tiranije. To je izraz razumnosti,
kajti pri kolegialnem vodenju se
zadeve lazje proucijo, se bolje
popravljajo napake in se ucinkoviteje



izpopolnjujejo apostolske dejavnosti,
ki Ze dobro delujejo.«™*"

Kolegialnost ni samo, niti na prvem
mestu, metoda ali sistem delovanja
za sprejemanje odlocitev; predvsem
je to duh, zakoreninjen v
prepricanju, da imamo vsi moznost
in potrebo po tem, da od drugih
prejemamo nove poglede, podatke
itd., ki nam pomagajo mnenje
izboljsati ali ga celo spremeniti. To
istoc¢asno s seboj prinasa ravno
spostovanje — Se vec, pozitivno
spodbujanje — svobode drugih, da
lahko brez kakr$nekoli teZave
predstavijo svoja staliSca.

Spostovanje in obramba svobode pri
apostolatu

14. Apostolat izvira iz iskrene Zelje
po tem, da bi drugim omogocili
sreCanje z Jezusom Kristusom ali
vecjo povezanost z Njim. »Na§
pristop — do dus — je povzet takole,
v teh apostolovih besedah, ki skoraj



kric¢ijo: Caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16,24);
moja ljubezen je z vami vsemi v
Kristusu Jezusu. Z ljubeznijo boste
sejalci miru in veselja v svetu, ko
ljubite in branite osebno svobodo
dus, svobodo, ki jo Kristus spoStuje in
nam jo je pridobil (prim. Gal
4,31).«*

Ljubimo predvsem svobodo tistih, ki
jim skuSamo pomagati, da se
priblizajo Gospodu, v apostolatu
prijateljstva in zaupanja; sv.
JoZefmarija nas vabi, naj ga vrSimo s
pricevanjem in z besedo. »Tudi pri
apostolskem delovanju — Se bolje:
predvsem pri apostolskem delovanju
— hocéemo, da ne bi bilo niti
najmanjSega sledu prisile. Bog hoce,
da mu ¢lovek sluZi v svobodi, in zato
ne bi bil apostolat poSten, Ce ne bi
spostoval svobode vseh vesti. «**

Resni¢no prijateljstvo prinasa
iskreno medsebojno ljubezen, ki je



resnicna zaScCita obojestranske
svobode in intimnosti. Apostolat se
ne odvija kot nekaksen dodatek k
prijateljstvu, kajti — kot sem Ze
zapisal — »ne opravljamo apostolata,
ampak smo apostolil«*"; prijateljstvo
samo je apostolat; prijateljstvo samo
je dialog, pri katerem dajemo in
prejemamo lugé; pri katerem se
porajajo nacrti v skupnem
odkrivanju obzorij; pri katerem se
veselimo dobrega in se podpiramo v
tezavah; pri katerem nam je lepo, ker
Bog hoce, da smo zadovoljni.

15. Kot veste, je prozelitizem,
pojmovan v svojem izvornem
pomenu, nekaj pozitivnega in
enakovrednega misijonski dejavnosti
za §irjenje evangelija.”' Tako ga je
vedno razumel sv. JoZefmarija, ne pa
v negativnem pomenu, ki ga je ta
termin zacel pridobivati v zadnjem
casu. Ob vsem tem je treba imeti v
mislih, da v€asih besede, mimo tega,
kar bi si mi Zeleli, pridobivajo



drugacne konotacije, kot so jih
izvorno imele. Zato glede na kontekst
presojajte, kdaj je uporaba tega
termina primerna, saj bi vasi
sogovorniki vcasih lahko razumeli
nekaj drugacnega od tega, kar Zelite
povedati.

Spostovanje in obramba svobode
vseh se pokaZze tudi — in morda Se
na prav poseben nacin —, ko se
doloCeni osebi postavi vprasanje o
moznosti boZjega klica v Delo. Gre za
svobodo, da se posvetuje, s komerkoli
Zeli, predvsem pa za popolno
svobodo pri razloCevanju moznega
poklica in posledi¢ne odlocitve. Ko
sv. JoZefmarija pojasnjuje nek mocan
izraz v evangeljski priliki, tisti
compelle intrare — prisili, naj
vstopijo (Lk 14,23) —, pravi: »Ker je
spostovanje osebne svobode vsakega
Cloveka kljuCna znacilnost naSega
duha, ta compelle intrare, ki ga
morate Ziveti v prozelitizmu ni
nekaksSen fizi¢ni sunek, temvec obilje



luci, nauka; duhovna spodbuda vase
molitve in vaSega dela, ki je pristno
pri¢evanje o nauku; mnozina zrtev,
ki jih znate darovati; nasmeh, ki vam
pride na ustnice, ker ste bozji otroci;
otrostvo, ki vas navdaja z vedro sreco
— Cetudi v€asih ne manjka
neprijetnosti v vaSem Zivljenju —, ki
jo drugi vidijo in zavidajo. Dodajte
vsemu temu Se vaSo prikupnost in
vaso Clovesko simpatijo, pa bomo
imeli vsebino izraza compelle
intrare.«*® Kako jasno na ta nacin
postane, da Delo raste in mora vedno
rasti v ozrac¢ju svobode, ko — z
odlocnostjo in preprostostjo —
ljudem predoca blesceco lepoto
Zivljenja z Bogom.

kK 3k

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32). Vse
obljube o osvoboditvi, ki se vrstijo v
teku stoletij, so resnic¢ne v tolikSni
meri, kolikor ¢rpajo iz Resnice o
Bogu in o Cloveku; iz Resnice, ki je



Oseba: Jezus, Pot, Resnica in Zivljenje
(prim. Jn 14,6). »Tudi danes, po dveh
tisoCletjih, stopa pred nas Kristus kot
tisti, ki prinasa ¢loveku svobodo, ki
temelji na resnici, ki cloveka reSuje
vsega, kar to svobodo utesnjuje,
manjsa ali v korenini spodjeda, v
¢lovekovi dusi, srcu in vesti.«*”!

Bog nam je dal svobodo za vedno: ta
dar ni nekaj zaCasnega, za
udejanjanje samo v ¢asu tega
Zivljenja na zemlji. Svoboda, tako kot
ljubezen, »nikoli ne mine« (1 Kor
13,8): nadaljuje se v nebesih. Nasa
pot do tja je ravno pot proti svobodi
slave boZjih otrok: in libertatem
glorie filiorum Dei (Rim 8,21). V
nebesih svoboda ne samo, da ne bo
izginila, ampak bo dosegla svojo
polnost: v objemu boZje Ljubezni. »V
nebesih te ¢aka velika Ljubezen: brez
prevar, brez zvijac; vsa ljubezen, vsa
lepota, vsa velifina, vsa znanost ...!
In brez naveli¢anosti: nasicevala te
bo, brez da bi te zasitila.«** Ce smo



zvesti, bomo po boZjem usmiljenju v
nebesih v polnosti svobodni, zaradi
polnosti lJjubezni.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja
vas oCe

Rim, 9. januar 2018, obletnica rojstva
sv. JoZzefmarija

[1] Sv. JoZefmarija, Pismo 31. 5. 1954,
St. 22.

[2] FranciSek, Ap. spod. Evangelii
gaudium, 24. 11. 2013, st. 170.

[3] Sv. JoZefmarija, Pismo 24. 10.
1965, st. 3.

[4] Benedikt XVI., Okr. Spe salvi, 30.
11. 2007, st. 24.

[5] Prav tam.



[6] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 129.

[7] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji, St.
25.

[8] Sv. JoZefmarija, KriZev pot, 10.
postaja.

[9] BoZji prijatelji, st. 26.
[10] Prav tam.

[11] Prim. Sv. Avgustin, Izpovedi, 111,
6, 11.

[12] BoZji prijatelji, St. 27.
[13] FranciSek, Homilija, 15. 8. 2014.

[14] Benedikt XVI., Okr. Caritas in
veritate, 29. 6. 2009, St. 68.

[15] Sv. Avgustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] BoZji prijatelji, St. 30.



[17] Sv. Tomaz Akvinski, In III Sent.,
d. 29, . un,, a. §, qla. 3 s.c. 1.

[18] Jezus prihaja mimo, St. 17.

[19] Sv. JoZefmarija, Pismo 31. 5.
1954, §t. 22.

[20] FranciSek, Homilija, 31. 5. 2013.

[21] Sv. JoZefmarija, Pismo 29. 12.
1947, §t. 106.

[22] Sv. JoZefmarija, zapiski z
meditacije, 28. 4. 1963.

[23] Sv. Avgustin, Izpovedi, XIII, 9, 10.
[24] Prav tam.
[25] BoZji prijatelji, St. 31.

[26] Sv. Janez Pavel II., Okr. Veritatis
splendor, 6. 8. 1993, st. 19.

[27] Benedikt XVI., Govor pri
angelovem ceScenju, 1. 7. 2007.



[28] Javier Echevarria, Pastirsko
pismo, 14. 2. 1997, st. 15.

[29] Jezus prihaja mimo, St. 17.
[30] BoZji prijatelji, st. 25.

[31] Sv. JoZefmarija, Pismo 14. 9.
1951, st. 38.

[32] Sv. JoZefmarija, Pismo 8. 8. 1956,
St. 38.

[33] Prav tam.

[34] Sv. JoZefmarija, Pismo 29. 9.
1957, §t. 70.

[35] Sv. JoZefmarija, Pismo 2. 2. 1945,
S§t. 19.

[36] Sv. JoZefmarija, Brazda, St. 193.

[37] Sv. JoZefmarija, Pismo 2. 10.
1939, st. 10.

[38] Sv. Jozefmarija, Pismo 24. 10.
1942, §t. 46.



[39] Sv. JoZefmarija, Pismo 6. 5. 1945,
§t. 39.

[40] Sv. JoZefmarija, Pogovori, St. 98.

[41] Sv. JoZefmarija, Pismo 24. 12.
1951, 8t. 5.

[42] Sv. JoZefmarija, Pismo 16. 7.
1933, st. 3.

[43] Sv. JoZefmarija, Pismo 9. 1. 1932,
St. 66.

[44] Pastirsko pismo, 14. 2. 2017, §t. 9.

[45] Prim. Kongregacija za verski
nauk, Navodilo o nekaterih vidikih
evangelizacije, 3. 12. 2007, st. 12 in
op. 49.

[46] Sv. JoZefmarija, Pismo 24. 10.
1942, s§t. 9.

[47] Sv. Janez Pavel II., Okr.
Redemptor hominis, 4. 3. 1979, st. 12.



[48] Sv. JoZzefmarija, Kovacnica, St.
995.

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Kakrsnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila ni dovoljeno.)

(Pro manuscripto)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-9-
januar-2018/ (31. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/

	Prelatovo pismo (9. januar 2018) | Svoboda

