
opusdei.org

Prelatovo pismo (19.
marec 2022) |
Zvestoba

V tem pastirskem pismu prelat
Opus Dei premišljuje o
nekaterih vidikih zvestobe
Jezusu Kristusu in poklicanosti
v Delu, pri čemer sledi učenju
svetega Jožefmarija.

19. Mar. 2022

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

Bodimo zvesti, splača se!



1. S tem domačim izrazom, ki izvira
iz neke stare pesmi, nas je sv.
Jožefmarija spodbujal, naj bomo zelo
zvesti. Pogosto se spomnim, kako
smo 23. avgusta 1963, na poletnem
tečaju v Pamploni, med klepetom z
našim očetom prepevali to pesem.
Nekateri smo opazili, da je naš oče
takrat poslušal naše petje in medtem
po tihem ponavljal: Splača se,
splača se. V tem smo videli spontan
izraz njegove žive izkušnje. Napor,
vložen v razvoj Dela, se je splačal:
toliko truda, toliko trpljenja, toliko
težav, obenem pa ogromno veselja.
Zvestoba mora nujno biti vesela, celo
v trpljenju – z veseljem v Gospodu, ki
je naša moč (prim. Neh 8,10).

Zvestoba je širok pojem z različnimi
pomeni: »točnost ali verodostojnost
pri uresničevanju kakšne naloge«,
»natančna kopija kakega besedila«,
»dosledno izpolnjevanje dolžnosti,
obljube« itd. Posebej relevantno je
razmišljati o zvestobi v odnosih med



osebami, v njeni človeško najgloblji
razsežnosti: v ljubezni. »Zvestoba
skozi čas je ime ljubezni.«[1] Pristna
ljubezen je sama po sebi dokončna, je
zvesta, čeprav lahko zaradi človeške
šibkosti odpove.

Zvestoba zaobjema vse razsežnosti
našega življenja, saj je njen predmet
oseba v svoji celovitosti: razum,
volja, čustva, odnosi in spomin. Želel
bi, da se ob bližajoči se stoletnici Dela
na teh straneh zadržimo ob
nekaterih mislih, pri čemer naj nas
vodijo zlasti besedila svetega
Jožefmarija.

Zvestoba poklicu, zvestoba Jezusu
Kristusu

2. Krščanski poklic, v vsakem izmed
svojih konkretnih izrazov, je božji
klic k svetosti. Klic božje ljubezni
naši ljubezni v odnosu, v katerem je
vedno na prvem mestu božja
zvestoba: Bog je zvest (2 Tes 3,3; 1 Kor
1,9). »Naša zvestoba ni nič drugega



kot odgovor na zvestobo Boga; Boga,
ki je zvest svoji besedi, ki je zvest
svoji obljubi.«[2]

Vera v božjo zvestobo daje moč
našemu upanju, kljub temu da zaradi
svoje osebne šibkosti včasih nismo
povsem zvesti – v malem in morda
ob kakšni priložnosti tudi v velikem.
Takrat je zvestoba v tem, da s
pomočjo božje milosti prehodimo pot
izgubljenega sina (prim. Lk 15,11-32).
Zvestoba Jezusu Kristusu od nas
zahteva nenehno čuječnost, kajti
na naše skromne moči se ne gre
zanašati. Boriti se moramo vedno,
vse do poslednjega trenutka
našega življenja na zemlji: to je
naša usoda.[3]

Vztrajno si moramo prizadevati za
zedinjenje z Gospodom. To
zedinjenje z Jezusom iščemo in
najdemo pri delu, v družini, v vsem
…, na najodličnejši način pa v
evharistiji, pokori in molitvi. Poleg



tega nismo sami; na voljo imamo tudi
pomoč drugih, zlasti v osebnem
duhovnem vodstvu. Bodimo hvaležni
za to možnost, da lahko svojo dušo
iskreno odpremo ter prejmemo
spodbudo in nasvet na poti
naraščanja naše ljubezni do Boga.
Kjer pa se hrani naša ljubezen, tam
se krepi naša zvestoba: Zaljubi se in
ne boš »Ga« zapustil.[4]

3. Zvestoba se pokaže zlasti takrat, ko
zahteva trud in trpljenje. Tudi v tem
nas razsvetljuje zgled naše Matere,
Device verne (zveste): »Zvestoba je
lahko samo takšna doslednost, ki
traja vse življenje. Marijin fiat pri
oznanjenju doseže svojo polnost v
tihem fiatu, ki ga izreče ob vznožju
križa.«[5]

Z božjo pomočjo smo lahko zvesti,
lahko napredujemo na poti
poistovetenja z Jezusom Kristusom,
da bi naš način mišljenja, hotenja,
gledanja na osebe in na svet postajal



bolj in bolj njegov način, po
nenehnem začenjanju in ponovnem
začenjanju, pri katerem zavest o
našem božjem otroštvu daje
veselje našemu spreobrnjenju.[6]

Tako se bo v našem življenju
uresničila spodbuda, s katero sv.
Pavel nagovarja Filipljane: Isto
mišljenje [čutenje] naj bo v vas, ki je
tudi v Kristusu Jezusu (Flp 2,5).

4. Srečanje in zedinjenje z Jezusom
Kristusom se udejanja v Cerkvi, ki je
na viden način Ljudstvo, sestavljeno
iz mnogih ljudstev. Po svoji zgradbi je
Kristusovo telo, po delovanju pa je
zakrament: celotno odrešenje prihaja
od Kristusa po Cerkvi, še prav
posebej zato, ker Cerkev uresničuje
evharistijo in evharistija uresničuje
Cerkev.

Vselej dokazljivo dejstvo, da Cerkev
sestavljamo moški in ženske, ki smo
šibki in imamo napake, ne sme
zmanjšati naše ljubezni do nje.



Imejmo vedno v mislih, da je na
prvem mestu Cerkev […] ravno to:
Kristus, navzoč med nami; Bog, ki
se bliža človeštvu, da bi ga rešil, ki
nas kliče s svojim razodetjem, ki
nas posvečuje s svojo milostjo, ki
nas nenehno podpira s svojo
pomočjo, v malih in velikih bojih
vsakdanjega življenja.[7]

Zvestoba Kristusu je zatorej zvestoba
Cerkvi. V Cerkvi pa si prizadevamo
živeti in spodbujati edinost z vsemi,
zlasti s škofi in še prav posebej s
papežem, ki je vidno počelo edinosti
vere in občestva. Naj vsak izmed nas
v sebi ohranja živo to željo našega
očeta: Omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam!

Zvestoba Jezusu Kristusu in Cerkvi za
nas pomeni zvestobo našemu poklicu
v Opus Dei, tako da živimo v duhu, ki
smo ga prejeli od svetega
Jožefmarija, ki je bil in je resnično
naš oče v Delu. Tako je to izrazil on v



nekem zgodnjem pismu,
namenjenem vsem svojim otrokom: 
Nenehno povzdigujem svojo
hvaležno dušo h Gospodu, od
katerega izvira vsaka družina v
nebesih in na zemlji (Ef 3,15-16),
ker mi je dal to duhovno
očetovstvo, ki sem ga po njegovi
milosti prevzel s polnim
zavedanjem, da sem na zemlji
samo zato, da ga uresničim. Zato
vas imam rad z očetovskim in
materinskim srcem.[8] To, da smo
zvesti sinovi in hčere svetega
Jožefmarija, je pot naše poklicanosti,
da bi bili zvesti božji sinovi in hčere
v Kristusu.

Gotovo se spomnite teh misli našega
očeta: Božji klic od nas zahteva
nedotakljivo, trdno, deviško,
veselo, neizpodbitno zvestobo veri,
čistosti in póti.[9] Naj na tem mestu
izpostavim samo veselje. Zvestobo, ki
je svoboden odgovor na božjo milost,
človek doživlja z veseljem in dobro



voljo. V veliko pomoč nam bo, če se
spomnimo še na te njegove besede: S
človeškega vidika vam kot
dediščino želim zapustiti ljubezen
do svobode in dobro voljo.[10]

5. Med premišljevanjem o zvestobi v
Delu ne moremo, da ne bi pomislili
na blaženega Álvara. Spominjam se,
da je sv. Jožefmarija 19. februarja
1974 v Álvarovi odsotnosti dejal: 
Želel bi, da ga posnemate v
marsičem, predvsem pa v
lojalnosti. […] Vedno sta ga
spremljala nasmeh in zvestoba
brez primere.[11] Pogosto se zadržim
ob svetopisemskih besedah vir fidelis
multum laudabitur (Prg 28,20: zvest
mož bo obilno blagoslovljen);
vklesane so nad nekimi vrati v Villi
Vecchii, ki vodijo ravno v pisarno,
kjer je dolga leta delal bl. Álvaro.

Svojo dušo dvigam h Gospodu tudi v
zahvalo za zvestobo mnogih mož in
žena, ki so pot prehodili pred nami



ter so nam zapustili dragoceno
pričevanje, da se splača, kot je bilo
rečeno na začetku teh strani.

Naš oče je dejal, da bo vsakogar, ki se
približa Delu, četudi le za kratek čas,
vedno spremljala naša ljubezen. Pri
tem je imel še toliko bolj v mislih
tiste, ki so bili nekaj časa v Delu in so
pozneje izbrali drugačno pot. Tiste
pa, ki so se kdaj čutili ranjene,
prosimo odpuščanja iz vsega srca.

Apostolska zvestoba

6. Krščanska poklicanost k svetosti, k
poistovetenju z Jezusom Kristusom je
– v vseh svojih oblikah, na tak ali
drugačen način – apostolska
poklicanost: Ne gre ločevati
notranjega življenja in apostolata,
kot tudi v Kristusu ni mogoče
ločevati njegove narave Boga-
Človeka ter naloge Odrešenika.[12]

V vsakem obdobju – v našem je to še
posebej opazno – je v svetu navzoča



ogromna, mnogokrat nezavedna žeja
po Bogu. Vedno znova se izpolnjujejo
tiste preroške besede: Glejte, pridejo
dnevi, govori Gospod Bog, ko bom
poslal v deželo lakoto; ne lakote po
kruhu in ne žeje po vodi, temveč po
poslušanju Gospodove besede (Am
8,11).

Kolikokrat smo v molitvi
premišljevali tisto gorečo spodbudo
svetega Jožefmarija: Predragi, Jezus
nas priganja. Ponovno hoče biti
povzdignjen, ne na križu, ampak v
slavi vseh človeških dejavnosti, da
bi k sebi pritegnil vse stvari (Jn
12,32).[13]

Ob pogledu na težave, s katerimi se
srečuje krščansko življenje na tem
svetu – ateizem, brezbrižnost,
relativizem, materialistični
naturalizem, hedonizem itd. –, nam
morda na misel pride trditev sv.
Janeza: Ne ljubite sveta in tudi ne
tistega, kar je v svetu (1 Jn 2,15), ki se



nanaša na to, kar v svetu nasprotuje
Bogu in je povzeto v trojnem
poželenju (prim. 1 Jn 2,16). Toda
obenem je svet, kot božja stvaritev,
dober: Bog je namreč svet tako
vzljubil, da je dal svojega
edinorojenega Sina, da bi se nihče,
kdor vanj veruje, ne pogubil, ampak bi
imel večno življenje (Jn 3,16).

7. Kakor naš oče si prizadevajmo 
strastno ljubiti svet,[14] saj je to kraj
našega srečevanja z Bogom in pot do
večnega življenja. To je ljubezen, ki
izključuje posvetnost: smo od sveta,
ampak nočemo biti posvetni. Sem na
primer sodi tudi življenje v duhu in
dejanski praksi uboštva, ki nas
osvobaja mnogih vezi ter nam daje v
pozitivnem smislu slišati besede
svetega Pavla: Vse je vaše, vi
Kristusovi, Kristus pa božji (1 Kor
3,22-23). Pričevanje skromnega in
zmernega življenja je – tako danes
kot vedno – bil način, da smo sol in



luč v tem svetu, ki ga moramo
preoblikovati s Kristusovo ljubeznijo.

Ob tej resnici – vse je vaše – se
veselimo zaradi veselja drugih,
uživamo v vseh dobrih rečeh, ki nas
obdajajo, ter čutimo, da se nas
osebno tičejo izzivi našega časa.
Obenem nas globoko v duši boli
zaradi razmer po svetu, zlasti zaradi
realnosti vojne ter drugih potreb in
trpljenja mnogih ljudi, posebej
najšibkejših. Vendar ponavljam, ne
dopuščajmo pesimizma. Nasprotno,
udejanjajmo vero v živo resničnost
evangelija – ki je božja moč v rešitev
vsakomur, ki veruje (Rim 1,16) – in
vero v sredstva: molitev, mrtvičenje,
evharistija (!) in delo. Tako bomo
ohranili upanja poln pogled na svet.

Vera je osnova za zvestobo. Ne
prazno zaupanje v naše človeške
sposobnosti, temveč vera v Boga, ki
je temelj upanja (prim. Heb 11,1).
»Bog je temelj upanja. Ne katerikoli



bog, marveč Bog, ki ima človeško
obličje in ki nas je ljubil do konca:
vsakega posameznika in človeštvo
kot celoto.«[15]

Prisluhnimo znova našemu očetu: Če
ste zvesti, bo kot sad vaše tihe in
ponižne izročitve Gospod – po
vaših rokah – uresničeval čudovite
reči. Ponovno bomo doživeli tisti
odlomek iz Lukovega evangelija:
Dvainsedemdeseteri so se veseli
vrnili in govorili: Gospod, celo
demoni so nam pokorni v tvojem
imenu (Lk 10,17).[16]

Zvestoba poklicu in običajno življenje

8. V posameznikovem življenju se
lahko od časa do časa pojavijo
izredne okoliščine, vendar dobro
vemo, da se zedinjenje z Gospodom
in skupaj z Njim naše apostolsko
poslanstvo mora uresničevati
predvsem v običajnem življenju: v
družini, pri poklicnem delu, v
prijateljstvu, v družbenih dolžnostih



… »To je glavni kraj našega
srečevanja z Bogom,«[17] nas je
spominjal g. Javier v enem od svojih
prvih pisem.

Srečati Gospoda v celotnem
dogajanju vsakega dne pomeni
odkriti vrednost malega, drobnih
stvari, podrobnosti, v katerih lahko
tolikokrat pokažemo svojo ljubezen
do Boga in ljubezen do drugih. Jezus
sam nam je rekel: Kdor je v
najmanjšem zvest, je zvest tudi v
velikem, kdor pa je v najmanjšem
krivičen, je krivičen tudi v velikem (Lk
16,10). To zvestobo v malem Gospod
nagrajuje z veličino svojega lastnega
veselja (prim. Mt 25,21).

Iz osebne izkušnje vemo, da ta
zvestoba v malem ni nikakršna 
malenkost, nasprotno: Vztrajanje v
drobnih stvareh iz ljubezni je
junaško.[18] Ljubezen je tisto, kar
daje največjo vrednost vsakemu
človeškemu opravilu. Zvestoba je



zvestoba neki zavezi ljubezni,
ljubezen do Boga pa je poslednji
smisel svobode. Ta svoboda duha
človeku daje sposobnost ljubiti tisto,
kar je treba narediti, tudi kadar to
pomeni žrtev, in takrat lahko
izkusimo, kar nam zagotavlja Jezus: 
Vzemite nase moj jarem in učite se od
mene, ker sem krotak in v srcu
ponižen, in našli boste počitek svojim
dušam; kajti moj jarem je prijeten in
moje breme je lahko (Mt 11,29-30). In
sv. Avguštin pojasnjuje: »Človek v
tem, kar ljubi, bodisi čuti težave
bodisi ljubi težavo sámo […].
Prizadevanja njih, ki ljubijo, nikdar
niso mučna.«[19]

9. Dobro vemo, da je srečanje z
Bogom, ljubezen do Boga, neločljivo
povezano z ljubeznijo in služenjem
drugim; da sta obe zapovedi ljubezni
neločljivi. S svojo bratsko ljubeznijo,
ki je zanesljivo znamenje
nadnaravnega življenja, gradimo
svojo zvestobo in prinašamo zvestobi



drugih več veselja: Mi vemo, da smo
prešli iz smrti v življenje, ker brate
ljubimo. Kdor ne ljubi, ostaja v smrti
(1 Jn 3,14). S kakšno močjo nas sv.
Jožefmarija spodbuja k bratstvu! S
srcem, otroci moji, služite drug
drugemu s srcem. Ko gre
ljubeznivost skozi presveto
Jezusovo Srce in skozi presladko
Srce Device Marije, se bratska
ljubezen udejanja z vso svojo
človeško in božjo močjo. Spodbuja
k prenašanju bremen, človeka
razbremenjuje, mu zagotavlja
veselje v boju. Ni nekaj lepljivega,
ampak nekaj, kar duši okrepi
krila, da se dvigne še više; bratska
ljubezen, ki ne išče svoje koristi, ji
omogoča, da v duhu prostovoljne
žrtve poleti in slavi Gospoda.[20]

V zvezi z mestom, ki ga v našem
običajnem življenju zavzema delo, bi
lahko razmislili – in se osebno
izprašali – o marsičem, kar je
zaobjeto v besedah posvečevati



delo, posvečevati se v delu,
posvečevati z delom.[21] Naj vas
sedaj povabim k premišljevanju o
tem, kako bi lahko delo še bolje
spreminjali v molitev, kar ne pomeni
zgolj tega, da v čas dela vključimo
kak detajl pobožnosti. Na mnogo
načinov nam je o tem govoril naš
oče. Preberimo še enkrat te njegove
besede: Opravljajte torej svoje delo
v zavedanju, da vas Bog gleda:
Laborem manuum mearum
respexit Deus (1 Mz 31, 42). Naša
opravila morajo zato biti sveta in
Njega vredna naloga; ne samo
dovršena do podrobnosti, temveč
dokončana z moralno poštenostjo,
plemenitostjo, lojalnostjo,
pravičnostjo. Na ta način bo vaše
poklicno delo ne samo pošteno in
sveto, ampak bo tudi zaradi tega
postalo molitev.[22]

Pri delu pogosto doživljamo tudi
svoje omejitve in pomanjkljivosti. A
če se kljub vsemu potrudimo za to 



zavedanje, da nas Bog gleda, bomo
mogli kot nam namenjene zaslišati
besede svetega Pavla: vaš trud v
Gospodu ni prazen (1 Kor 15,58). Kot
je to povzel naš oče: nič se ne izgubi.

Stalno in spremenljivo v življenju Dela

10. Osebna zvestoba lastnemu
poklicu v Delu je neizogibno
povezana z institucionalno zvestobo,
se pravi s tem, da Delo kot ustanova
ostane zvesta božji volji tako, kot
nam je to predal ustanovitelj.

Leta 2016 nas je g. Javier spomnil na
te besede svetega Jožefmarija: Tako
kot se istovetnost osebe ohranja
skozi različna obdobja rasti: v
otroštvu, odraščanju, zrelosti …,
tako je tudi v našem primeru
navzoč razvoj; drugače bi bili
mrtva stvar. Nespremenljivo
ostaja jedro, bistvo, duh, razvijajo
pa se načini izražanja in
ravnanja, ki so vselej stari in novi,
vselej sveti.[23]



Ob tem besedilu sem takrat pomislil,
da je predvsem osebni apostolat – ki
je v Delu poglaviten – ter krščansko
usmerjanje poklicnih dejavnosti,
ustanov in človeških struktur tisto
področje, v katero želimo vlagati
iniciativnost in ustvarjalnost, da bi
dosegli iskren prijateljski odnos z
mnogimi ljudmi in družbi prinašali
luč evangelija. S pomočjo te
iniciativnosti in ustvarjalnosti iščemo
tudi nove apostolske aktivnosti
znotraj brezmejnega morja, ki nam
ga predstavlja duh Dela.

11. To ustvarjalnost lahko razumemo
tudi kot različico tega, čemur včasih
rečemo dinamična zvestoba ali tudi 
ustvarjalna zvestoba. Gre za
zvestobo, ki izključuje tako
površinsko slo po spremembah kot
tudi držo, ki bi a priori nasprotovala
vsemu, kar bi bilo ali bi se zdelo
določena novost. Zaradi te naše
poklicanosti smo navzoči pri
samem izvoru pristnih sprememb,



do katerih prihaja v družbi, in za
svoje jemljemo tudi napredke
drugih obdobij.[24] Zato moramo
razumeti in z drugimi deliti
hrepenenja našega časa, obenem pa
se ne prilagajati katerikoli modi ali
navadi, pa naj se zdi še tako sodobna
ali razširjena, če se izkaže kot
nasprotna duhu, ki nam ga je Bog dal
po našem ustanovitelju, tudi če je
razlog za to nezdružljivost s človeško
omiko in družinskim vzdušjem,
značilnim za Delo. V tem pogledu 
nikdar ne bo potrebe, da bi se
prilagajali svetu, saj smo od sveta;
prav tako nam ne bo treba
zasledovati človeškega napredka,
saj smo mi oziroma ste vi, otroci
moji, tisti, ki skupaj z drugimi
ljudmi sredi sveta uresničujete ta
napredek s svojim običajnim
delom.[25]

Treba je tudi upoštevati, da je v
primeru določb, veljavnih za celotno
Delo (npr. v zvezi s sredstvi



duhovnega izobraževanja: krožki,
meditacije, obnove itd.), kot je
razumljivo, za razločevanje o
primernosti morebitnih sprememb
na koncu pristojen oče skupaj z
Generalnim svetom in Centralnim
svetom. Marsikatera sprememba na
tej ravni pa ni nepomembna za duha
in jo je treba preučiti razumno. Z
vaše strani ne imejte zadržkov pri
tem, da odgovornim za dejavnosti
predlagate apostolske projekte v
duhu iniciativnosti, pa tudi edinosti –
ne da bi prenehali veslati skupaj –, v
želji, da bi mnogim ljudem prinašali
veselje evangelija. Na vsak način pa
bodimo prepričani, da »Dela ne
uresničujemo sami niti se ne
zanašamo samo na svoje skromne
moči, temveč na moč in oblast
našega Gospoda«.[26]

12. S svojo osebno zvestobo in z
odgovornostjo vseh pri ohranjanju
institucionalne zvestobe bomo kljub
svojim osebnim omejitvam z božjo



pomočjo mogli – skozi spremenljivost
zgodovinskih trenutkov – graditi
neprekinjeno celovitost Dela v
zvestobi njegovemu izvoru. Gre za
bistveno neprekinjenost med
preteklostjo, sedanjostjo in
prihodnostjo, ki je značilna za živo
stvarnost. Gospod Javier nas je leta
2015 spodbujal, naj svetega
Jožefmarija prosimo, da bi Delo
prišlo do 2. oktobra 2028 z isto
gonilno silo in svežino duha, ki jo je
imel naš oče 2. oktobra 1928.

Tako se bo po božjem usmiljenju
lahko uresničilo, kar je videl sv.
Jožefmarija: Vidim Delo, kot
projekcijo v teku stoletij, vedno
mlado, prikupno, lépo in
rodovitno, kako brani Kristusov
mir, da bi ga imeli vsi ljudje.
Prispevali bomo k temu, da se v
družbi priznajo pravice človeške
osebe, družine, Cerkve. Naše delo
bo doseglo, da bo manj
bratomornega sovraštva in



nezaupanja med narodi, moje
hčere in sinovi pa bodo – fortes in
fide (1 Pet 5,9), trdni v veri – znali
vsakršno rano pomaziliti s
Kristusovo ljubeznijo, ki je miline
poln balzam.[27]

Naši Materi, sveti Mariji, zvesti
Devici, in svetemu Jožefu priporoča
nenehno obnavljanje naše zvestobe
ter vas z vso ljubeznijo blagoslavlja

vaš oče

Rim, 19. marec 2022

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Kakršnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila ni dovoljeno.)

(Pro manuscripto)



[1] Benedikt XVI., Govor, 12. 5. 2010.

[2] Frančišek, Homilija, 15. 4. 2020.

[3] Pismo 28. 3. 1973, št. 9.

[4] Pot, št. 999.

[5] Sv. Janez Pavel II., Homilija, 26. 1.
1979.

[6] Jezus prihaja mimo, št. 64.

[7] Jezus prihaja mimo, št. 131.

[8] Pismo 6. 5. 1945, št. 23.

[9] Pismo 24. 3. 1931, št. 43.

[10] Pismo 31. 5. 1954, št. 22.

[11] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 19. 2. 1974.

[12] Jezus prihaja mimo, št. 122.

[13] Navodilo, 1. 4. 1937, št. 1.

[14] Pogovori, št. 118.



[15] Benedikt XVI., okr. Spe salvi, št. 31.

[16] Pismo 24. 3. 1930, št. 23.

[17] Javier Echevarría, Pastirsko
pismo, 28. 11. 1995, št. 16.

[18] Pot, št. 813.

[19] Sv. Avguštin, De bono viduitatis,
21, 26.

[20] Pismo 14. 2. 1974, št. 23.

[21] Jezus prihaja mimo, št. 45.

[22] Pismo 15. 10. 1948, št. 26.

[23] Pismo 29. 9. 1957, št. 56.

[24] Pismo 14. 2. 1950, št. 21.

[25] Pismo 9. 1. 1932, št. 92.

[26] Javier Echevarría, Pastirsko
pismo, 28. 11. 1995, št. 11.

[27] Pismo 16. 7. 1933, št. 26.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-19-
marec-2022-zvestoba/ (4. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-19-marec-2022-zvestoba/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-19-marec-2022-zvestoba/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-19-marec-2022-zvestoba/

	Prelatovo pismo (19. marec 2022) | Zvestoba

