
opusdei.org

Prelatovo pismo (16.
februar 2023) |
Bratstvo

S temi vrsticami nas msgr.
Fernando Ocáriz vabi k
premišljevanju o nekaterih
držah in ravnanjih, v katerih se
odraža bratstvo.

16. Feb. 2023

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

1. S tem pismom vas želim povabiti,
da se skupaj z mano zadržite ob
vsebini Gospodovih besed, o katerih



tako pogosto premišljujemo: »To je
moja zapoved, da se ljubite med
seboj, kakor sem vas jaz ljubil« (Jn
15,12).

Jezus nas je ljubil do skrajnosti, do te
mere, da je dal življenje za vsakogar
izmed nas. To vemo in to želimo
verovati z bolj živo in dejavno vero,
za katero ga prosimo kakor apostoli:
»Pomnôži nam vero!« (Lk 17,5). Tako
bomo lahko skupaj s svetim Janezom
povsem prepričani rekli: »Mi smo
spoznali ljubezen, ki jo ima Bog do
nas, in verujemo vanjo« (1 Jn 4,16).

»Bog je ljubezen« (1 Jn 4,8) in nas
kliče k ljubezni: »To je naša najvišja
poklicanost, naša najodličnejša
poklicanost, in z njo je združeno tudi
veselje krščanskega upanja. Kdor
ljubi, ima veselje upanja, da se bo
srečal z véliko ljubeznijo, ki je
Gospod.«[1]

Naša ljubezen do Boga – nadnaravna
ljubezen – je odgovor na tisto božjo



ljubezen do vsakega izmed nas, ki
nam jo Gospod sam postavlja kot
zgled in obzorje naše ljubezni do
drugih. Ljubezen do Boga in ljubezen
do drugih sta združeni do te mere, da
»pri kateremkoli dejanju bratstva
glava in srce marsikdaj ne moreta
razločiti, ali gre za služenje Bogu ali
za služenje bratom in sestram; kajti v
drugem primeru bi to pomenilo, da
Bogu služimo dvakrat«.[2]

2. Ljubezen do drugih je v našem
življenju tako odločilna, da »vemo,
da smo prešli iz smrti v življenje, ker
brate ljubimo« (1 Jn 3,14). Krepost
ljubezni se uresničuje na tisoč
načinov in zajema ves svet. Do
nikogar ne moremo biti brezbrižni,
saj je »vsak od nas sad božje misli.
Vsak od nas je zaželen, vsak od nas je
ljubljen, vsak od nas je potreben«.[3]

V teh vrsticah bi želel, da razmislimo
o nekaterih posebej pomenljivih
držah in ravnanjih, v katerih se



bratstvo odraža. Na neki način jih
povzemajo te besede svetega
Jožefmarija: »S kakšno vztrajnostjo je
apostol Janez oznanjal mandatum
novum! – ‘Ljubite drug drugega!’ –
Kar pokleknil bi, brez zganjanja
komedije – k temu me kliče srce – in
vas pri božji ljubezni prosil, da se
imate radi, da si pomagate, da se
podpirate, da znate drug drugemu
odpuščati.«[4]

Širina razumevanja

3. Lahko se zgodi, da ob besedi 
razumevanje v kontekstu osebnih
odnosov pomislimo zgolj na eno
izmed njenih razsežnosti: na to, da
nas napake in pomanjkljivosti drugih
ne čudijo. Vendar v tem primeru ne
bi bila povsem razumljiva tista točka
knjige Pot: »Bolj kot v dajanju je
ljubezen v razumevanju.«[5]

Razumevanje, ki je sad ljubezni,
»dojame«, »vidi« na prvem mestu
kreposti in dobre lastnosti drugih, ne



pa napak ali pomanjkljivosti.
Spominjam se meditacije, ki jo je g.
Javier imel 26. avgusta 1999 na
nekem poletnem tečaju v Olbeiri
(dom duhovnih vaj v Galiciji, v
Španiji): na vso moč nas je ljubeznivo
spodbujal, »naj ne gledamo na ljudi
skozi njihove napake, ampak skozi
njihove kreposti«. Ljubezen nam
daje, da z veseljem vidimo, kar je v
drugih pozitivnega. »Dobrobiti
bližnjega se moramo veseliti kakor
svoje lastne«;[6] to je ravno obratno
od drže, ko gledamo na druge s tistim
temnim grehom, ki je zavist, v smislu
žalosti zaradi dobrine nekoga
drugega.

Po drugi strani pa je vsak človek
vedno vreden več, kot zmoremo
videti z običajnim spoznavanjem. Na
neki način se pogosto dogaja, kar
beremo v Svetem pismu, ko nas
Pismo Hebrejcem spodbuja, naj ne
pozabimo na gostoljubnost: po njeni



zaslugi so nekateri »pogostili angele,
ne da bi se zavedali« (Heb 13,2).

4. Razumevanje, ki se rodi iz
ljubezni, pa še vedno dopušča, da
napake in pomanjkljivosti drugih
vidimo: na ta način osebo razumemo
tako v pozitivnem kot v negativnem
pogledu. In prepričani smo lahko –
ljubezen to vidi, ker je nadvse modra
–, da je pozitivno mnogo večje od
negativnega. V vsakem primeru pa
negativne reči niso razlog za
oddaljitev, temveč za molitev in
pomoč; razlog za več ljubezni, in če je
potrebno, za bratski opomin.

Naš oče je na mnogo načinov vztrajal
pri tem včasih tudi junaškem izrazu
ljubezni: »Opravljajte bratski
opomin, ne sit populus Domini sicut
oves absque pastore (4 Mz 27,17), da
ta nadnaravna družina, ki je Božje
delo, ne bo kakor množica ovc brez
pastirja. Vedno sem vas učil, hčere in



sinovi moji, da mora v Delu vsakdo
biti tako pastir kot ovca.«[7]

5. Vsi smo šibki in ne moremo se
čuditi, če se v nas pojavijo reakcije
jeze ali nerazumevanja do drugih
ljudi. Vendar teh reakcij ne smemo
sprejeti in jih upravičevati, temveč je
to trenutek, ko lahko prosimo
Gospoda za odpuščanje in molimo k
njemu, naj pomnoži našo sposobnost
imeti rad, naj nam da več tistega
razumevanja, ki je sad ljubezni. In ne
da bi nas spričo naše šibkosti
prevzelo malodušje, bomo Boga
prosili za pomoč, da bi mu naposled
polni hvaležnosti mogli reči: »Razširil
si mi srce« (prim. Ps 119,32).

Pomembno je na primer, da se
trudimo obvladati in ublažiti
nepotrpežljivost, ki se lahko sama od
sebe pojavi ob resničnih ali ne tako
resničnih napakah drugih (včasih
utegne biti pomanjkljivost predvsem
v naših očeh). Takšna



nepotrpežljivost lahko privede do
pomanjkanja razumevanja in s tem
do pomanjkanja ljubezni. Močne so
starodavne besede svetega Ciprijana
iz Kartagine: »Ljubezen je vez, ki
združuje brate, temelj miru,
povezanost, ki daje trdnost edinosti;
je višja od upanja in vere, presega
miloščino in mučeništvo; je tisto, kar
bo za vedno ostalo z nami v nebesih.
Če pa ji vzameš potrpljenje, bo
uničena.«[8]

6. Razumevanje, sad bratske ljubezni,
nas vodi tudi proč od razlikovanja v
medsebojnih odnosih, do katerega bi
lahko prišlo, kadar opazimo
drugačnost. V resnici je ta
raznolikost pogosto le bogastvo
značajev, občutljivosti, interesov itd.
Naš oče nam to pojasni takole:
»Stalno morate živeti tudi bratstvo, ki
je nad vsemi naravnimi simpatijami
in antipatijami, ter se med seboj
ljubiti kot pravi bratje, v
medsebojnih odnosih in



razumevanju, značilnem za tiste, ki
so del tesno povezane družine.«[9]

Poleg prizadevanja za ljubezen in
razumevanje do drugih je prav tako
pomembno, da pripomoremo k temu,
da bi nas oni mogli ljubiti. V tem
pogledu vas spominjam na to, o
čemer sem vam že pisal:
»Napredovanje v priljudnosti,
veselju, potrpežljivosti, optimizmu,
rahločutnosti in v vseh krepostih, ki
sobivanje delajo prijetno, je
pomembno za to, da bi se ljudje
mogli čutiti sprejete in bi bili
srečni.«[10] Na ta način se ustvarja
vzdušje bratstva, v katerem lahko
vsak od nas pomnoži učinek, ki ga
prinaša ljubeznivost drugega, in
skupaj doživljamo tisto 
stokratnopovračilo, ki nam ga je
obljubil Gospod, ter stopamo proti
večnemu življenju (prim. Mt 19,29).

Zaklad odpuščanja



7. Razumevanje je tudi v tesni zvezi z
nadvse pomembno držo odpuščanja:
s prošnjo za odpuščanje in z
odpuščanjem. Meseca aprila 1974
nam je naš oče dejal, da je »v našem
življenju kristjanov, božjih otrok v
Opus Dei, najbolj božje to, da
odpuščamo tistim, ki so nas
prizadeli«. In nato je z vso
preprostostjo dodal: »Ni se mi bilo
treba naučiti odpuščati, ker me je
Gospod naučil ljubiti.« Med
številnimi posledicami in izrazi
božjega posinovljenja morda ne bi
spontano najprej pomislili na
odpuščanje. Vendar razumemo, da
biti božji otroci pomeni biti Kristus,
naše poistovetenje z njim. Kristus pa
je prišel na ta svet, večni Sin je postal
človek prav zato, da bi odpuščal.
Zatorej lahko rečemo, da »nas nič ne
priliči Bogu v tolikšni meri kot naša
pripravljenost odpuščati«.[11]

Kolikokrat molimo očenaš in
meditiramo o tej molitvi! Odpuščanje



drugim je tako odločilno, da je ravno
pogoj za to, da Bog odpusti nam.
Kako dobro je prositi Gospoda, naj
nas nauči odpuščati zares in vedno.
Še več, s sveto drznostjo ga prosímo,
da bi kakor naš oče dosegli tolikšno
ljubezen do drugih, da se nam
odpuščanja ne bi bilo treba učiti.[12]

Bilo bi čudovito, če bi si želeli priti do
točke, ko bi ljubili tako močno, da se
nikoli ne bi počutili užaljene.

8. Enako pomembno kot
razumevanje in odpuščanje je to, da
se naučimo prositi za odpuščanje
tudi v majhnih ali vsakdanjih
navzkrižjih. Iskrena prošnja za
odpuščanje je marsikdaj edini način
za ponovno vzpostavitev harmonije
v odnosih, tudi če – bolj ali manj
upravičeno – menimo, da smo bili
sami prizadeti v večji meri. Stroga
pravičnost kot taka, osnovana na
teoretičnih izračunih, ni bila tisto,
zaradi česar je Božji Sin v našem
imenu prosil Očeta za odpuščanje,



temveč ga je k temu privedla
zastonjska ljubezen, ki se ozira le na
to, kar lahko stori za druge.

Hčere in sinovi moji, naj ne mislimo,
da je to sicer zelo lepo, toda preveč
za našo majhnost. Vsekakor je cilj
nadvse visok. Vendar se mu lahko z
božjo milostjo po malem
približujemo, če z naše strani ne
opustimo duhovnega prizadevanja –
odgovor ljubezni na Ljubezen –, ki se
vsak dan obnavlja.

Duh služenja

»Največja ambicija božjih otrok v
njegovem Opus Dei […] mora vedno
biti služenje.«[13] Vztrajanje svetega
Jožefmarija pri tem nauku prav
dobro razumemo, ko beremo in
premišljujemo Gospodove besede:
»Sin človekov ni prišel, da bi mu
stregli, ampak da bi stregel« (Mr
10,45); »Jaz sem sredi med vami
kakor tisti, ki streže« (Lk 22,27).



Duh služenja je izraz ljubezni,
naklonjenosti, ki potrebe drugih čuti
kot nekaj zelo lastnega. S kakšno
močjo nam je o tem govoril naš oče:
»Ni mi mar, da to večkrat ponavljam.
Ljubezen potrebujejo vsi ljudje in
tudi mi v Delu jo potrebujemo.
Prizadevajte si, da bo brez
sentimentalnosti vaša naklonjenost
do vaših bratov oziroma sester
nenehno rasla. Vse, kar se tiče koga
drugega izmed mojih otrok, mora biti
– zares! – nekaj zelo našega. Tistega
dne, ko bi živeli kakor tujci ali
brezbrižneži, bi ubili Opus Dei.«[14]

Lahko bi se zgodilo, da nehote živimo
kot tuji ali brezbrižni ljudje zaradi
pretiranega posvečanja dejavnostim,
kar bi nam dejansko preprečevalo,
da bi se med seboj spoznali, bili drug
z drugim ter se zares zanimali za
druge. Moje hčere in sinovi, na misel
in v srce mi prihajajo besede, ki nam
jih je z vso močjo svoje duše



ponavljal sv. Jožefmarija: »Imejte se
radi!«

10. Drugim si želimo služiti, vedoč,
da tako služimo Jezusu Kristusu:
»Resnično, povem vam: Karkoli ste
storili enemu od teh mojih
najmanjših bratov, ste meni
storili« (Mt 25,40). Zato je dobro, da
vsak od nas pomisli: »Samo moja
pripravljenost, da se bližnjemu
približam, da mu izkazujem
ljubezen, me napravi tudi
dovzetnega za Boga. Samo služba
bližnjemu mi odpre oči za to, kaj
stori Bog zame in kako me ljubi.«[15]

Vsi iz izkušnje vemo, da je služenje
drugim pogosto povezano z
določenim naporom. »Ne mislite […],
da je spreminjanje življenja v
služenje nekaj lahkega. To dobro
željo je treba udejanjiti, kajti božje
kraljestvo ni v besedi, temveč v
dejanju (1 Kor 4,20), in stalna pomoč
drugim v praksi ni mogoča brez



žrtve.«[16] Vendar je to prizadevanje,
ki izvira iz ljubezni, vedno vir
veselja; to veselje pa ne more izhajati
iz sebičnosti.

Skratka, duh služenja je izraz bratske
ljubezni in »bratska ljubezen nam je
lahko le darovana, ne more biti
plačilo za to, kar drugi dela, niti
predujem za to, kar upamo, da bo
naredil«.[17]

Sejalci miru in veselja

11. Eden izmed izrazov duha
služenja, ki na neki način vključuje
vse druge, je sejanje miru in veselja.
Ker lahko ta mir in veselje dajemo le,
če ju imamo, oba pa sta božji dar, je
najboljši način za njuno rast to, da
skrbno negujemo trenutke naše
bližine z Bogom: zakramente in
osebno molitev.

V življenju kateregakoli človeka ne
manjka bolj ali manj pogostih, bolj
ali manj hudih tegob in trpljenja, ki



navadno povzročajo različne občutke
nemiru in žalosti. To so stanja duha,
ki jih moremo in moramo premagati
ter znova pridobiti veselje na osnovi
vere in ljubezni, ki jo ima Bog do
vsakogar od nas danes in zdaj (prim.
1 Jn 4,16).

Naše veselje ne sme biti
zakoreninjeno v nas samih, temveč v
Gospodu. Tako bomo kljub težavam
mogli ohranjati moč duha, da bomo v
večji meri pozabili nase in drugim
prinašali tisto od Boga izhajajoče
veselje. V tem smislu preberimo te
besede iz Nehemijeve knjige, kot da
bi bile namenjene tudi nam: »Ne
bodite žalostni, kajti Gospodovo
veselje je vaša moč« (Neh 8,10).

12. Razmeroma pogosto mi v pismih,
ki mi jih pošiljate, pripovedujete o
težkih situacijah, v katerih se
nahajate. Želel bi biti zelo blizu
vsakemu izmed vas ter vas
spremljati, ko skrbite za bolnega



otroka, za ostarelo in onemoglo
mater, ali v okoliščinah, ki
predstavljajo posebno trpljenje. Vse,
kar je vašega, skušam nositi v svojem
srcu in pri svoji vsakodnevni sveti
maši.

V teh in mnogih drugih situacijah se
spomnimo, da Gospod blagoslavlja s
križem in da, kot nam je na podlagi
obilne izkušnje zagotavljal naš oče,
»pristna ljubezen s seboj prinaša
veselje: veselje, ki ima korenine v
obliki križa«.[18] Poleg tega, če prav
živimo v duhu bratstva, nismo nikoli
sami: vsi skupaj – cor unum et anima
una – nosimo sladko breme
Gospodovega križa z notranjo
gotovostjo, da je navsezadnje njegov
jarem prijeten in njegovo breme
lahko (prim. Mt 11,30). V tem smislu
smo gotovo velikokrat brali in
premišljevali te besede svetega
Jožefmarija z iskreno željo, da bi jih
naredili za svoje lastno življenje:
»Predati se služenju dušam in



pozabiti nase je tako učinkovito, da
Bog to nagradi z veselja polno
ponižnostjo.«[19]

Življenje v družini

13. Velika večina vseh vas ne živi v
centrih Dela. Vendar pa, kot piše naš
oče, »vsi, ki pripadamo Opus Dei,
otroci moji, sestavljamo en sam dom:
razlog, da tvorimo eno samo družino,
ne temelji na materialnosti skupnega
življenja pod isto streho. Kakor prvi
kristjani smo cor unum et anima una
(Apd 4,32) in nihče v Delu ne bo
nikdar mogel občutiti grenkobe
brezbrižnosti.«[20]

Da bi ta velika večina vernikov Dela,
ki ne živite v centrih –
supernumerariji in pridruženi –,
mogla prejemati toplino dóma Opus
Dei in k njej prispevati, je potrebno,
da nekateri izmed vas – numerarije
in numerariji – tudi materialno
izgrajujejo ta dom na sedežu centrov,
v katere ste vsi ostali vključeni glede



na svoje okoliščine. Vsekakor so
materialni prostori centrov zelo
koristni za izvajanje izobraževalnih
dejavnosti, za apostolske aktivnosti
itd., četudi veste, da se vse to počne
tudi takrat, ko teh prostorov ni, zlasti
v krajih, kjer je apostolsko delo še
zelo na začetku.

Seveda lahko včasih pride do
situacije, ko je zaradi dela, zdravja,
družinskih obveznosti ipd.
priporočljivo ali celo potrebno, da
nekateri numerariji in numerarije ne
prebivate v centrih, kar pa ne
zmanjšuje vaše odgovornosti in vaše
predanosti – drugačne, a resnične –
za izgradnjo našega doma.

14. Nekaj normalnega je, da v
mnogih družinah skupaj živijo osebe
različnih generacij (stari starši, starši,
otroci) in raznolikih značajev,
pogosto pa so v družinah tudi bolniki
s težjimi ali lažjimi kroničnimi
boleznimi. Čeprav drži, da je vse to



včasih lahko povod za poslabšanje
družinske edinosti, je prav tako res,
da lahko te in druge težave marsikdaj
družine še bolj povežejo, če je
navzoča resnična ljubezen.

Hčere in sinovi moji, Delo je zelo
številna družina, v kateri so osebe
različnih starosti in značajev, pa tudi
bolniki. Hvala Bogu sta pozornost in
ljubeznivost, s katero se trudimo 
doma skrbeti za bolne, nekaj
resnično čudovitega.

15. V nekaterih centrih so razmere
bolj težavne. Če se vam kdaj
družinsko življenje zdi naporno,
iskreno poiščite vzrok te utrujenosti,
da bi ga odpravili: razmislite, ali je
razlog le v pomanjkanju gmotnih
sredstev ali v naravnem naporu, ki
ga s seboj prinaša predana skrb za
druge, ali pa je vzrok tudi ohladitev
ljubezni. Tudi če bi šlo za slednje, ne
bodite presenečeni in ne izgubite
poguma; spodbujam vas, da



preprosto in drzno prosite Boga, naj
vam razširi srce, naj vam pomaga v
drugih videti Njega, kar vas bo
navdalo z veseljem kakor učence, ko
so uzrli vstalega Jezusa: »Učenci so se
razveselili, ko so videli Gospoda« (Jn
20,20).

Po drugi strani pa se včasih za nekim
določenim značajem skriva trpljenje,
ki lahko pojasni tak način vedenja ali
ravnanja. Bog pozna globine
vsakogar izmed nas, tudi tiste boleče
predele, in na vse nas gleda z
nežnostjo. Učimo se od Gospoda, da
bi na vsakogar gledali tako, da bi
vsakogar razumeli – to vam
namenoma ponavljam –, da bi se
postavili na mesto drugega. »Koliko
strahov in koliko nevarnosti lahko
razprši resnična ljubezen med brati,
ki se je ne omenja – kajti potem bi
bila kakor oskrunjena –, vendar pa se
blešči v vsaki podrobnosti!«[21]



Nikoli se ne prenehajmo zahvaljevati
Gospodu za dom, ki nam ga je dal, s
to bogato raznolikostjo osebnih
značajev, družbenih položajev in
kultur. Obenem pa naj čutimo
odgovornost, da v njem ohranjamo
ton, vzdušje, ki ga zaznamuje tudi
»skrajna obzirnost v medsebojnih
odnosih«.[22]

V Cerkvi in v svetu

16. Skrb za bratstvo je odraz dejstva,
da je Delo kot del Cerkve božja
družina. Če se bomo trudili med
seboj ljubiti, se razumeti, si odpuščati
in služiti drug drugemu, bomo po
občestvu svetih zelo neposredno
prispevali tudi k edinosti vseh
vernikov ter vsega človeštva. Sveti
Jožefmarija je dejal: »Poglavitni
apostolat, ki ga moramo kristjani
uresničevati v svetu in ki je najboljše
pričevanje vere, je naš prispevek k
temu, da se v Cerkvi občuti vzdušje
pristne ljubezni. Kadar drug drugega



ne ljubimo zares, kadar med nami
prihaja do napadov, obrekovanja in
sporov, koga bodo tedaj pritegnili
tisti, ki trdijo, da oznanjajo blagovest
evangelija?«[23] Gospoda prosim, da bi
bili vedno orodje edinosti v svojem
lastnem domu, v Delu, v Cerkvi in
celotni družbi.

Skrb za bratstvo bo prinesla tudi luč
in toplino v naš svet, ki se pogosto
nahaja v temi ali trpi spričo mraza
brezbrižnosti. Naši domovi – domovi
pridruženih, domovi
supernumerarijev in centri Dela –
morajo biti »svetli in veseli«; odprti
domovi, ki so jih lahko deležni mnogi
ljudje, tudi tisti, ki jim morda ta
toplina dóma manjka. Pričevanje
krščanske družine, ki se trudi biti
enotna, tako da tudi ob svojih
osebnih omejitvah vsak ohranja
pripravljenost odpuščati, imeti rad in
služiti, bo za mnoge oporna točka;
tako kot je bil, je in vedno bo
predvsem nazareški dom. Ne



pozabimo, kar nam je govoril sveti
Jožefmarija: »Tisti družini
pripadamo.«

Dobro živeto bratstvo je neposreden
apostolat: toliko ljudi bo videlo našo
medsebojno ljubezen in bo lahko
vzkliknilo, kot so vzkliknili ob
pogledu na prve kristjane: »Poglejte,
kako se imajo radi«;[24] pritegnila jih
bo ta krščanska ljubezen, ta
»ljubezen, ki je neka določena
udeležba pri neskončni ljubezni, ki je
Sveti Duh«.[25]

* * *

17. Na koncu naj skupaj z vami
preberem še te besede našega očeta:
»Srce, otroci moji, položite srce v
služenje drug drugemu. Kadar gre
naklonjenost skozi presveto Jezusovo
Srce in presladko Srce Device Marije,
se bratska ljubezen udejanja z vso
svojo človeško in božansko močjo.
Spodbuja k prenašanju tega, kar je
težko, človeka razbremenjuje in



zagotavlja veselje v boju. Ni nekaj
lepljivega, pač pa nekaj, kar duši
okrepi krila, da bi se dvignila više. Z
bratsko ljubeznijo, ki ne išče svoje
koristi (prim. 1 Kor 13,5), je mogoče
poleteti ter hvaliti Gospoda v duhu
vesele daritve.«[26]

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš oče

Rim, 16. februar 2023

[1] Frančišek, Avdienca, 15. 3. 2017.

[2] Sv. Jožefmarija, Navodilo, maj
1935/september 1950, št. 75. V
nadaljevanju so citati brez
navedenega avtorja iz del svetega
Jožefmarija.

[3] Benedikt XVI., Homilija, 24. 4.
2005.



[4] Kovačnica, št. 454.

[5] Pot, št. 463.

[6] Sv. Gregor Veliki, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 Pismo 15, št. 169.

[8] Sv. Ciprijan, De bono patientiæ, št.
15: PL 4, 631 C.

[9] Pismo 30, št. 28.

[10] Pastirsko pismo, 1. 11. 2019, št. 9.

[11] Sv. Janez Zlatousti, Comment. in
Matthaeum, Homilija XIX, št. 7: PG
57, 283.

[12] Prim. Brazda, št. 804.

[13] Pismo 15, št. 38.

[14] AGP, biblioteca, P01.

[15] Benedikt XVI., okr. Deus caritas
est, št. 18.



[16] Pismo 8, št. 4.

[17] Frančišek, okr. Laudato si’, št. 228.

[18] Kovačnica, št. 28.

[19] Pismo 2, št. 15.

[20] Pismo 11, št. 23.

[21] Brazda, št. 767.

[22] Navodilo, 1. 4. 1934, št. 63.

[23] Božji prijatelji, št. 226.

[24] Tertulijan, Apologeticum, 39: PL 1,
471.

[25] Sv. Tomaž Akvinski, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] Pismo14. 2. 1974, št. 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



(Kakršnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila nosilca avtorskih pravic
ni dovoljeno.)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-16-
februar-2023-bratstvo/ (18. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-16-februar-2023-bratstvo/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-16-februar-2023-bratstvo/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-16-februar-2023-bratstvo/

	Prelatovo pismo (16. februar 2023) | Bratstvo

