
opusdei.org

Prelatovo pismo (10.
februar 2024) |
Pokorščina

To pastirsko pismo prelata Opus
Dei govori o pokorščini v luči
krščanskega sporočila in
poklicnostne stvarnosti Dela.

10. Feb. 2024

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!

1. Pred nekaj leti sem vam napisal 
pismo, katerega tema je bila svoboda.
Vsak od nas je verjetno poskušal o
tem pismu premišljevati v molitvi in

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/


ga prenašati v svoje vsakdanje
življenje. Takrat sem vas spomnil, da
smo poklicani delati iz ljubezni in ne
zgolj iz dolžnosti. Gospodu hočemo
slediti prav od blizu in izpolnjevati
njegovo voljo, saj nas priganja želja,
da bi odgovorili na njegovo ljubezen.
Sedaj vam pišem o pokorščini, ki se
na prvi pogled lahko zdi kakor
svobodi nasprotujoča krepost.
Vendar dobro vemo, da je prava
pokorščina v resnici posledica
svobode in da v nasprotju s tem, kar
bi bilo pričakovati z zgolj človeškega
vidika, krščanska pokorščina poleg
tega vodi k vedno večji svobodi.

Pred nekaj desetletji je nek velik
izobraženec, ki je poglobljeno
preučeval dela svetega Jožefmarija,
izpostavil pomemben prispevek
našega ustanovitelja, in sicer dejstvo,
da je ta pokazal, kako v krščanskem
življenju obstaja določena prednost
svobode pred pokorščino.[1] Pokorni
smo, ker nam je všeč izpolnjevati



božjo voljo, ker je to najgloblja želja
naše duše. Pokorščina brez svobode
dejansko ni vredna človeške osebe in
torej tudi ne božjega sina ali hčere.

Ljubezen, to dobro vemo, je veliko
več kot le bolj ali manj minljivo
nagnjenje čutnosti; ljubezen pomeni
pripravljenost dati življenje za
nekoga (prim. Jn 15,13). Zato je eden
od njenih najglobljih izrazov
poistovetenje naše volje z voljo
ljubljene osebe: »Hočem, kar hočeš;
hočem, ker hočeš; hočem, kakor
hočeš; hočem, kadar hočeš …«[2]

2. Najbrž smo že velikokrat bolj ali
manj poglobljeno razmišljali o
ljubeznivem božjem načrtu za svet: o
stvarjenju in nadnaravnem
povzdignjenju iz čiste ljubezni, da bi
vsak človek bil deležen sreče Svete
Trojice ter bi v polnosti prejel
bivanje, ki bi izpolnilo vsa
hrepenenja njegovega srca. Toda že
na začetku je na svetu postal prisoten



tudi greh: greh naših prastaršev, ki je
bil v osnovi neka nepokorščina.

Vendar – ne prenehajmo hvaležno
premišljevati tudi o tem – nas Bog ni
hotel prepustiti naši usodi. V
odločitvi najsvobodnejše ljubezni, ki
je ne moremo doumeti, ker presega
naše skromno umevanje, je poslal
svojega edinorojenega Sina, da bi
nam povrnil prijateljstvo z Njim. Ko
Jezus umre na križu za vse človeštvo,
zate in zame, izroči svoje življenje v
dejanju popolne pokorščine Očetovi
volji. Svoboda in pokorščina se v
zgodovini odrešenja prepletata.
Obžalovanja vredne posledice
človeške nepokorščine so odrešene s
Kristusovo pokorščino. Njegova
milost nam daje možnost živeti v
svobodi božjih otrok.

3. Na teh straneh vas želim povabiti,
da skupaj premišljujemo o nekaterih
vidikih kreposti pokorščine, ki ji
pripada tako osrednje mesto v



skrivnostih naše vere in je hkrati
nadvse prisotna v življenju vsakega
človeka. Potreba po uboganju je
človeško dejstvo, in sicer na mnogih
ravneh, saj obstajajo zakoni in
obvezujoči predpisi: od vsebine
naravne postave do zakonov
družbenega sožitja; od
mladoletnikove pokorščine staršem
do pokorščine tistih, ki so se
prostovoljno na resen način zavezali
k nečemu pred drugimi ljudmi ali
ustanovami. V analognem smislu
štejemo k pokorščini tudi to, da
nekdo posluša svojo lastno vest. V še
širšem smislu pa lahko kot
pokorščino označimo tudi to, da se
nekdo ravna po določenih duhovnih
nasvetih.

Današnja kultura – kot je lahko
opaziti, saj smo dodobra potopljeni
vanjo – le redkokdaj obravnava
poslušnost kot nekaj pozitivnega.
Prej kot to vidi v njej na trenutke
neizbežno nujnost, ki se je človek



poskuša čim bolj izogibati, saj se zdi
v nasprotju z véliko vrednoto
svobode. K temu je treba dodati še
dejstvo, da se marsikje pojavlja
določena kriza likov avtoritete ter
pojmovanje odvisnosti kot nečesa
negativnega: kot da gre za
neizogibno izjemo od zmožnosti, da
človek o nečem presoja in odloča
sam. Tako lahko denimo sedanja
povečana občutljivost za kakršnokoli
zlorabo oblasti, ki je sama po sebi
zelo pozitivna in potrebna, včasih
neupravičeno postavi pod vprašaj
vsakršno obliko avtoritete. V resnici
pa gre za to, da obstaja nekakšna
prirojena nagnjenost k nepokorščini,
dediščina izvirnega greha, tistega
trenutka, ko je »skušan od hudiča
človek pustil umreti v svojem srcu
zaupanje do svojega stvarnika (prim.
1 Mz 3,1-11) in je ob zlorabljanju
svoje svobode bil nepokoren božji
zapovedi«.[3]



Da bi razumeli najvišjo vrednost
pokorščine in njeno eksistencialno
povezavo s svobodo, se moramo
postaviti nad tiste nujne ravni
pokorščine v človeški družbi ter zreti
Jezusa Kristusa. To je drugi vidik
njegove središčnosti, ki mora biti cilj
našega življenja: da bi Kristus
kraljeval v naših srcih in usmerjal
vse naše bivanje.

»Naučimo se živeti pokorščino od
Jezusa. On je hotel, da evangelistovo
pero zapiše tisti čudoviti življenjepis,
ki v latinščini obsega le tri besede: 
Erat subditus illis (Lk 2,51). Poglejte,
kako potrebna za božjega otroka je
pokorščina, če je sam Bog prišel na
zemljo, da bi ubogal dve ustvarjeni
bitji, ki sta bili nadvse popolni, a še
vedno ustvarjeni bitji: sveta Marija –
večji od nje je samo Bog – in sveti
Jožef! In Jezus jima je bil pokoren.«[4]

Božji Sin je hotel biti v polni meri
človek in kakor vsak dober otrok
ubogati Marijo in Jožefa, vedoč, da je



na ta način pokoren Bogu Očetu. In
ta pokorščina je zaznamovala
njegovo celotno zemeljsko življenje,
vse do pokorščine na križu (prim. Flp
2,7-8).

Pokorščina Bogu

4. V absolutnem smislu je samo Bog
vreden pokorščine vedno in v
vsakem trenutku, saj le On v polnosti
pozna pot, ki vsakega od nas vodi do
sreče. »Če boš natančno poslušal glas
Gospoda, svojega Boga, in vestno
izpolnjeval vse njegove zapovedi, ki
ti jih danes dajem, te bo Gospod, tvoj
Bog, postavil visoko nad vse narode
na zemlji« (5 Mz 28,1), reče Mojzes,
preden opiše vse blagoslove, ki bi jih
ta pokorščina pomenila za ljudstvo.

Na nek način je vse svetopisemsko
razodetje nekakšna vzgoja v smeri
razumnejše in svobodnejše
pokorščine: tiste, ki nas vodi k
polnemu uresničenju tega, kar smo,
ko se naša volja poistoveti z božjo



voljo v brezpogojnem da. Zato
Gospod kljub številnim izdajstvom
svojih ljudi še naprej po prerokih
opominja svoje ljudstvo: »Poslušajte
moj glas, tako bom vaš Bog in vi
boste moje ljudstvo. Hodite po vsej
poti, ki vam jo zapovedujem, da vam
bo dobro!« (Jer 7,23). Naši majhni
načrti postanejo veliki, ko so
včlenjeni v njegove; nikoli nam ne
gre tako dobro kot takrat, ko hodimo
po božjih poteh.

Kristus sam nam je predstavljen kot
poslušni sin. Najprej je pokoren
Mariji in Jožefu, sorodnikom in
oblastem. Predvsem pa je pokoren
Bogu Očetu. Jezus se hrani z
izpolnjevanjem Očetove volje: »Moja
hrana je, da uresničim voljo tistega,
ki me je poslal, in dokončam njegovo
delo« (Jn 4,34). Sin celo v najtežjih
trenutkih Očetovo voljo vzame za
svojo, čeprav se globoko zaveda
trpljenja, ki mu ga bo to prineslo:
»Oče, če hočeš, daj, da gre ta kelih



mimo mene, toda ne moja volja,
ampak tvoja naj se zgodi« (Lk 22,42).
Sveti Pavel pravi, da je Jezus »bil
kakor človek in je sam sebe ponižal
tako, da je postal pokoren vse do
smrti, in sicer smrti na križu« (Flp
2,6-8).

Toda odrešenja nam ni prinesla zgolj
Kristusova smrt sama po sebi,
temveč njegova svobodna in ljubeča
pokorščina Očetu, da je postal eden
izmed nas in daroval svoje življenje
za vsakega izmed nas: »zaradi
poslušnosti enega [bodo] mnogi
postali pravični« (Rim 5,19). Ta
pokorščina ni omejena na nekatere
trenutke ali priložnosti, pač pa je to
način ravnanja v vsakem trenutku, v
poslušnosti »do konca« (Jn 13,1).

5. Državnim in verskim oblastem, ki
svetemu Petru prepovejo
oznanjevanje Jezusa Kristusa, ta
odgovori: »Bogu se je treba
pokoravati bolj kot ljudem« (Apd



5,29). Vendar pa, kot razlaga
Benedikt XVI., »to predpostavlja, da
Boga resnično poznamo in ga
hočemo zares ubogati. Bog ni
pretveza za našo lastno voljo, temveč
je v resnici On tisti, ki nas kliče in
vabi, če je potrebno, celo v
mučeništvo. Zato pred to besedo, s
katero se začenja neka nova
zgodovina svobode na svetu, prosímo
predvsem, da bi spoznali Boga, da bi
ponižno in v resnici spoznali Boga,
ter da bi se ob spoznavanju Boga
učili resnične pokorščine, ki je temelj
človeške svobode.«[5]

Kdor Boga pozna, bo v tem
nenehnem iskanju hodil z velikim
upanjem in gotovostjo: od Njega ne
gre pričakovati drugega kot
blagoslove, četudi so včasih nejasni
ali nerazumljivi oziroma nam
povzročajo trpljenje. V tem smislu se
tudi osebna molitev odraža v drži
poslušnosti: »Naš Gospod, tukaj
smo,« je molil sveti Jožefmarija,



»pripravljeni poslušati vse, kar nam
želiš povedati. Govori nam; pozorni
smo na tvoj glas. Naj tvoje besede
padajo na našo dušo in vžgejo našo
voljo, da se goreče požene v
pokorščino Tebi.«[6]

Božja volja in človeško
posredovanje

6. To, kar Bog hoče za nas, pogosto
prihaja do nas na posreden način.
Najprej po Cerkvi, Kristusovem
skrivnostnem telesu: »Pokorščina je
temeljna odločitev, da sprejmemo
nekoga, ki je postavljen pred nas kot
konkretno znamenje tistega
vesoljnega zakramenta odrešenja, ki
je Cerkev.«[7] Poleg tega nam Bog
lahko razodeva svojo voljo po ljudeh
okoli nas, ki jim je podeljena večja ali
manjša avtoriteta, odvisno od
primera in konteksta. Zavedanje, da
nam Bog lahko govori po drugih
osebah in po bolj ali manj običajnih
dogodkih, prepričanje, da ga tam



lahko slišimo, ustvarja v nas
poslušno držo do njegovih načrtov,
skritih tudi v besedah tistih, ki nas
spremljajo na naši poti.

Sveti Jožefmarija, ki se je zavedal
občutljive narave tega posredovanja
– pri katerem poslušamo Boga,
vendar po navadnih ljudeh –, je
priporočal držo ponižnosti,
iskrenosti in notranje tišine: »Včasih
nam svojo voljo prišepne tam nekje v
dnu naše vesti. Pazljivo moramo
poslušati, da razločimo tisti glas in
smo mu zvesti. Mnogokrat nam
govori po drugih ljudeh in lahko se
zgodi, da nas napake teh ljudi, ki jih
vidimo, ali dvom, da so ti ljudje prav
poučeni in da razumejo vse postavke
problema, nagovarja k neposlušnosti.
To ima lahko tudi nadnaraven
pomen, saj nam Bog ne nalaga slepe
pokorščine, ampak razumno, in čutiti
moramo odgovornost, da z našim
spoznanjem pomagamo drugim. A
bodimo odkriti do samega sebe, v



vsakem primeru preglejmo, če nas
pri tem nagovarja ljubezen do
resnice, ali pa je to naša sebičnost in
navezanost na lastno mnenje.«[8]

7. Po drugi strani pa se je treba
zavedati, da tisti, ki zasedajo
vodstvene položaje na različnih
ravneh, k temu niso poklicani zato,
ker bi bili popolni. Na avtoriteto se
ne obračamo zaradi njenih dobrih
lastnosti: »Škoda, da ti predstojnik ne
daje dobrega zgleda! … – Toda, ali si
pokoren zaradi njegovih osebnih
lastnosti? … Ali pa zaradi lastnega
udobja prevajaš Pavlovo naročilo 
‘oboedite praepositis vestris’ –
ubogajte svoje predstojnike – z
vrinjenim stavkom …, če ima le
predstojnik lastnosti, ki mi
ugajajo?«[9]

To tudi ne pomeni, da se tisti, ki
dajejo napotke in nasvete, ne morejo
motiti; sami se tega dobro zavedajo
in bodo po potrebi prosili



odpuščanja. Možnost napake, lahko
na tak ali drugačen način, odvisno od
posamezne zadeve in področja,
vedno sprejemamo razumno in
iskreno, v kontekstu nadnaravne
vere in zaupanja. Pa tudi s
ponižnostjo, saj je razumno, da vsaj
malo dvomimo v lastno presojo ter se
zaupljivo pogovorimo z nekom, ki
ima avtoriteto, kadar se nam zdi, da
je šlo za napako.

Sveti Tomaž pravi, da je pokorščina
krepost, ki spodbuja k izpolnjevanju
zakonitih ukazov nadrejenega,
kolikor ta pokorščina odraža božjo
voljo.[10] Seveda ni nujno, da je vsak
zakonit ukaz tudi najboljši možen
ukaz; vendar bo poslušnost tedaj pot
rodovitnosti, kajti včasih Gospod daje
večjo nadnaravno vrednost
ponižnosti in edinosti kot pa temu,
da ima nekdo bolj ali manj prav. Od
tod tudi pomen nadnaravnega
pogleda; da ne ostanemo zgolj pri



človeškem vrednotenju prejetih
napotkov.

Tisti, ki imajo oblast, morajo v
vsakem primeru ravnati skrajno
obzirno, da ne bi po nepotrebnem
vsiljevali svojih meril in bi preprečili,
da bi bili njihovi napotki ali nasveti
razumljeni kot nesporen izraz božje
volje. Kot sem zapisal v pismu 9.
januarja 2018: »Spoštljivo ukazovati
dušam v prvi vrsti pomeni obzirno
spoštovati intimnost vsake vesti, ne
da bi se pastoralno vodenje pomešalo
z duhovnim spremljanjem. Drugič,
na podlagi tega spoštovanja je moč
razlikovati ukaze od tega, kar so le
primerne spodbude, nasveti ali
predlogi. Na tretjem mestu – vendar
ne manj pomembno – pa je vodenje s
takšnim zaupanjem v druge, da je
vedno, kolikor je le mogoče, prisotno
mnenje dotičnih oseb« (št. 13).

Opazujmo predvsem Kristusov zgled:
»Jezus je pokoren, uboga Jožefa in



Marijo. Bog je prišel na zemljo, da bi
bil pokoren, da bi ubogal ustvarjeno
bitje.«[11] Nadvse pomenljivo je, da po
Jezusovem odgovoru staršem v
templju – »moram biti v tem, kar je
mojega Očeta« – sveti Luka doda:
»erat subditus illis, bil jima je
pokoren« (prim. Lk 2,49-51). Sledenje
božji volji, za kar si moramo
prizadevati vedno in v vsem, je
marsikdaj v zaupljivem sledenju
nekaterim ljudem.

Pokorščina in svoboda

8. V človeški zgodovini ni nobenega
dejanja, ki bi bilo tako globoko
svobodno, kot je bila Gospodova
daritev na križu (prim. Jn 10,17-18).
»Gospod je na križu doživel vrhunec
svoje svobode kot vrhunec ljubezni.
Ko so mu na Kalvariji klicali: ‘Če si
Božji Sin, stopi s križa,’ je svojo
svobodo kot Sin pokazal prav s tem,
da je ostal na tistem morišču, da bi



do konca izpolnil usmiljeno Očetovo
voljo.«[12]

Križ, je zapisal sveti Jožefmarija, »ni
muka, niti neprijetnost, niti grenkoba
… Je sveti les, na katerem zmaguje
Jezus Kristus … in na katerem
zmagujemo mi, kadar z veseljem in
velikodušno sprejemamo to, kar nam
On pošilja.«[13] Križ nam razločno
pokaže, kar sem omenil na začetku
tega pisma: da si svoboda in
pokorščina ne nasprotujeta, saj je
dejansko mogoče ubogati iz ljubezni,
ljubiti pa je mogoče le v svobodi.
Rečeno še natančneje, ne samo, da
krščanska pokorščina ni v nasprotju
s svobodo, ampak je udejanjanje
svobode. »Velik prijatelj svobode sem
in prav zato imam tako rad to
krščansko krepost,«[14] je še zapisal
naš oče v zvezi s pokorščino.

Tisto, kar je treba storiti, lahko vedno
storimo zato, »ker mi je tako všeč«: iz
ljubezni. In kadar je to storjeno iz



ljubezni do Boga, tedaj ta razlog »ker
mi je tako všeč« postane »najbolj
nadnaraven razlog«, kot je govoril
sveti Jožefmarija. Od tod sledi, da »ni
nič napačnejšega kakor postavljati
svobodo v nasprotje z izročitvijo, saj
izročitev nastopi kot posledica
svobode«.[15]

9. »Ljubi in delaj, kar hočeš«[16] –
slavna trditev svetega Avguština
pomeni, kot je sam zapisal, da kdor
dela dobro in ga k temu nagiba
ljubezen, tega ne dela samo iz
nujnosti ali obveznosti, kajti
»svoboda pripada ljubezni« (libertas
est caritatis).[17] Na ta način lahko
razumemo, da je Kristusova postava
»popolna postava svobode« (Jak
1,25), saj je v celoti povzeta,
»obsežena«, v ljubezni (prim. Rim
13,8-9).

V vsem lahko ravnamo svobodno,
tako kot Kristus, in zaradi ljubezni
prevzamemo tisto, kar nam je



naročeno, za nekaj svojega. V tem
smislu »je treba pri uboganju
poslušati, saj nismo inertna ali
pasivna orodja brez odgovornosti in
sposobnosti razmišljanja. Potem pa
na izviren način, iniciativno in
spontano, vso moč razuma in volje
posvetimo temu, kar je ukazano, da
bi izpolnili vse, kar je ukazano, in
samo to, kar je ukazano. Drugačno
ravnanje bi bilo anarhično.
Pokorščina v Delu spodbuja razvoj
vseh vaših individualnih vrednot in
vam omogoča, da brez izgube svoje
osebnosti živite, rastete in
pridobivate večjo zrelost, pri čemer
ste isti človek pri dveh letih in pri
dvainosemdesetih.«[18] Ta
iniciativnost seveda ni omejena na
trenutke, ko je treba ubogati, saj
lahko vedno kaj predlagamo in
ustvarjalno prispevamo tam, kjer
smo, ne da bi čakali na navodila,
vedno v edinosti s tistimi, ki imajo
avtoriteto.



Sveti Bazilij Veliki je zapisal, da je
značilno za otroke, da ubogajo iz
ljubezni: »Ali se odvrnemo od zla iz
strahu pred kaznijo in ravnamo kot
sužnji, ali iščemo spodbudo v nagradi
in smo podobni plačancem, ali pa
slednjič ubogamo zaradi same
dobrine ljubezni do tistega, ki
ukazuje […], in takrat smo v drži
sinov in hčera.«[19] Ubogati iz ljubezni
ni nekakšna oblika voluntarizma, ki
bi delovala mimo razuma; ubogati iz
ljubezni pomeni vpreči vse duševne
zmožnosti, razviti tisto najboljše v
našem razumu, ki s preudarjanjem
išče dobro, in tisto najboljše v naši
volji, ki želi to dobro uresničiti.

Dejansko brez razuma in brez
svobode – zlasti brez notranje
svobode – ni mogoča pokorščina, ki
bi bila v polni meri človeška. Še manj
pa pokorščina, kakršna je bila
Jezusova. »Ne morem si
predstavljati,« je dejal naš oče, »da bi
bila mogoča resnično krščanska



pokorščina, če ta ne bi bila
prostovoljna in odgovorna. Božji
otroci niso kamni ali trupla, so
razumna in svobodna bitja, in vsi so
povzdignjeni v isti nadnaravni
red.«[20]

10. Lahko pa se vprašamo: je mogoče
ubogati, ne da bi razumeli ali celo
takrat, ko imamo o neki zadevi
drugačno mnenje? Očitno to je
mogoče; in tudi tedaj – morda še v
večji meri – lahko to storimo iz
ljubezni in torej svobodno. Tu bo
pogosto poleg ljubezni stopila v igro
tudi vera: ubogam, ne da bi stvari
razumel ali jih videl enako, kadar
sprejmem, da napotek prihaja od
razumnih oseb, ki morejo presoditi
bolje kot jaz sam; ali kadar
sprejmem, da je treba po pretehtanju
različnih možnosti sprejeti neko
odločitev in da je nekdo pristojen, da
to stori. Kadar vidimo milost Svetega
Duha v tej presoji in v svoji
pripravljenosti, da jo sprejmemo, se



pokorščina uresničuje kot dejanje
vere.

Kot pravi sveti Tomaž, sledeč
Aristotelu, je volja tista sposobnost,
ki pravzaprav usmerja človeško
osebo,[21] četudi potrebuje razum, da
ji ta predloži predmete izbire. Iz srca
prihaja vse, kar je dobro, in vse, kar
je slabo (prim. Lk 6,45): človek se
lahko odloči, da noče razumeti ali da
ne želi vstopiti v dialog, s pomočjo
katerega bi bolje razumel neko
vprašanje. Volja – kot potrjuje
izkušnja – lahko v tolikšni meri
obvladuje razum, da ga celo prisili v
zanikanje nečesa, kar je objektivno
očitno. Toda svobodna volja ga lahko
tudi spodbudi, da se poda na nove
poti, ne da bi v nekem določenem
trenutku vse razumel.

Če v težavah in trpljenju postanemo
zmedeni in ne razumemo, nam bo v
pomoč zreti Jezusa, ki je v svoji
človeški naravi prav tako hotel iti



skozi to trpljenje: ko moli »Moj Bog,
moj Bog, zakaj si me zapustil?« (Mt
27,46), uresničuje preroške besede
psalma 22. Tudi njegov odgovor, ki
sredi trpljenja utripa v svobodi, črpa
iz psalmov: »Oče, v tvoje roke
izročam svojega duha« (Lk 23,46;
prim. Ps 31,6). Jezusova pokorščina
zadoščuje za Adamovo nepokorščino
(prim. Rim 5,19); vse njegovo
življenje in smrt sta pokorščina Bogu
Očetu in vzrok našega odrešenja
(prim. Flp 2,6-11).

Pokorščina in zaupanje

11. Pokorščina in zaupanje se prav
tako medsebojno zahtevata, in sicer
do te mere, da kadar sta pristna,
človek naravno prehaja od enega k
drugemu: kjer vlada zaupanje, je to,
da se z nekom posvetujemo in
eventualno tudi prevzamemo
njegovo mnenje, ponavadi običajen
izraz želje, da bi izbrali tisto, kar je
najboljše. Nasprotno pa, če je



zaupanje oslabljeno, obstaja
nevarnost, da pokorščina postane
zgolj zunanja, formalna in
distancirana. Zato je za ohranjanje
zdrave pokorščine nujno potrebno
vzdušje naklonjenosti in
dobrohotnosti. Naj se ljudje počutijo
ljubljene, ne pa nadzorovane, naj se
jim zares prisluhne, naj vidijo, da je
njihovo mnenje cenjeno: vse te drže
krepijo svobodo in obenem
pokorščino.

Sveti Jožefmarija je govoril, da je
zaupanje ključno za izgradnjo
prijateljstva med starši in otroki: »Če
nimajo svobode, če vidijo, da se jim
ne zaupa, bodo [otroci] vedno
nagnjeni k zvijačnosti.«[22] Kadar ni
zaupanja, se hitro vzpostavi razdalja
in zlahka se izgubi prosojnost, kajti
intimnost je občutljivo področje, ki
potrebuje varno okolje, da bi se lahko
razodela. Če bi poskušali zagotoviti
zgolj zunanjo pokorščino brez
občestva volje posameznih oseb, bi



bilo to tako, kot če bi gradili hišo na
pesku (prim. Mt 7,26).

Pri poslanstvu za ustvarjanje vzdušja
zaupanja imajo večjo odgovornost
tisti, ki v družini ali v neki skupini
zasedajo položaj avtoritete. Dejansko
je lahko njihovo prvo dejanje
služenja to, da med vsemi dejavno
spodbujajo ta prostor zaupanja,
istočasno pa si najprej sami
prizadevajo za iskanje božje volje
zase in za svoje poslanstvo. Tako jo
bodo, opirajoč se drug na drugega,
iskali in našli še drugi. Tudi ko je
vzpostavljena potrebna
organiziranost – minimalna, kajti
Delo je »dezorganizirana
organizacija«[23] –, morajo vsi imeti
možnost, da se zavedajo in čutijo –
spet z besedami našega očeta –
»svobodni kot ptice«.[24]

Ravno zaradi potrebe po vzdušju
zaupanja in družinske topline je sveti
Jožefmarija govoril, da je v Delu



najmočnejši ukaz beseda »prosim«.
Ni šlo zgolj za terminološko
vprašanje, temveč je s tem nakazal
naravno razpoloženje, ki naj bi
vladalo v domačem okolju med
odraslimi, razumnimi in svobodnimi
osebami. Še več, ker je Delo 
nadnaravna družina, postaneta vera
in ljubezen skupaj z zaupanjem pravi
temelj tako izvajanja avtoritete kot
pokorščine.

Pokorščina in apostolska
rodovitnost

12. Gospod »se je iz tega, kar je
pretrpel, naučil poslušnosti, dosegel
popolnost in postal vsem, ki so mu
poslušni, izvir večnega
odrešenja« (Heb 5,8-9). Odrešenje kot
sad Kristusove pokorščine vse do
smrti na križu lahko osvetli tudi
odnos med pokorščino in apostolsko
rodovitnostjo našega življenja.

Verjetno smo večkrat meditirali o
tistem prizoru, ko Peter Gospoda



uboga, čeprav s človeškega vidika ni
bilo preveč razumno slediti
njegovemu napotku: »Odrini na
globoko in vrzite mreže za lov!« (Lk
5,4). Počasi premišljujmo o tem:
koliko dobrega je prišlo iz Petrove
poslušnosti temu ukazu Duc in altum!
»Kakšno moč ima pokorščina! –
Genezareško jezero je odrekalo svoje
ribe Petrovim mrežam. Cela noč je
bila zaman. – Potem pa je poslušno
znova vrgel mreže in zajeli so 
piscium multitudinem copiosam –
veliko množino rib. – Verjemi mi:
čudež se ponavlja vsak dan.«[25]

13. V apostolskem poslanstvu
moremo in moramo imeti veliko
osebno iniciativnost, ki bo sad
ljubezni do Boga in do drugih, hkrati
pa si v skladju s tistimi, ki jih vodijo,
prizadevati za razvoj številnih
dejavnosti, organiziranih v centrih
Dela, v zvestobi izobraževalnim
sredstvom, ki nam jih je predal naš
oče. Ob vsem tem pa ne pozabimo,



da bo glavno sredstvo vedno molitev:
»Molitev, to je naša moč: nikoli nismo
imeli drugega orožja.«[26]

Pri vodenju Dela in organizaciji
njegovih apostolskih dejavnosti je
pravi takšen način poslušnosti,
kakršen je značilen za družino, za
občestvo oseb. Razmišljati o občestvu
oseb pomeni razmišljati o občestvu
osebnih svobod, o občestvu osebnih
pobud, ki so prav tako
»uresničevanje Opus Dei«, in o
občestvu generacij. Prepričanje, da
Bog deluje v srcu vsakogar izmed nas
in da smo vsi pripravljeni prisluhniti
božji volji, poraja poslušnost, lastno
družini, v kateri si vsak član
prizadeva dejavno sodelovati pri
skupnem projektu. Tako razumljena
in živeta pokorščina je izraz edinosti,
tiste edinosti, ki je ravno pogoj za
apostolsko rodovitnost: ut omnes
unum sint … ut mundus credat (Jn
17,21).



Ob strogem spoštovanju ločenosti
med duhovnim spremljanjem in
vodenjem oseb na podlagi oblasti
moramo vedno živeti in delati z
veliko hvaležnostjo za krščansko
poklicanost v Delo ter spodbujati
bogastvo vsakega posameznika, da bi
skupaj delovali kot ekipa in kot
družina.

Ko gojimo pristno krepost
pokorščine, nas to rešuje tako
nezmožnosti poslušanja kot tudi
hlapčevstva, ki zgolj izvršuje, ne da
bi bilo pri tem vključeno vse notranje
bogastvo, ki ga je Bog dal vsakemu
človeku. Zato nas je sveti Jožefmarija
vnaprej posvaril na to možnost. Po
eni strani je menil, da »večji del
nepokorščin izhaja iz
nepripravljenosti na ‘poslušanje’
ukaza, kar je v bistvu pomanjkanje
ponižnosti ali zavzetosti za služenje«.
[27] Po drugi strani pa je prav zaradi
želje po poslušanju v drži služenja
poudarjal, da »v Opus Dei […]



ubogamo z glavo in z voljo, ne kakor
truplo. Jaz s trupli nimam kaj početi.
Raje jih spoštljivo pokopljem.«[28] V
tem smislu ubogati pomeni ne zgolj
izvrševati voljo druge osebe, temveč
z njo sodelovati v edinosti volje in
razuma, v edinosti mišljenja.

Razumna pokorščina svetega
Jožefa

14. V svojem pismu o svetem Jožefu
je papež Frančišek premišljeval, kako
je Jožef »v vseh okoliščinah življenja
[…] znal izgovarjati svoj fiat kot
Marija ob oznanjenju in Jezus v
Getsemaniju«.[29] Ko je sveti
Jožefmarija govoril o pokorščini, se je
pogosto naslanjal na svetega Jožefa,
saj je v tem očaku videl ravno tisto
srce, ki posluša: pozorno na Boga in
pozorno tudi na okoliščine, na ljudi
okoli sebe. Ob prizoru vrnitve iz
Egipta nam na primer pokaže, da
»Jožefova vera ne omahuje, njegova
poslušnost je vselej natančna in



hitra. Če naj bi bolje razumeli, kar
nas s tem sveti očak uči, je dobro
upoštevati to, da je njegova vera
dejavna in da njegova poslušnost ni
pokorščina nekoga, ki bi pustil, da ga
odnese tok dogodkov.«[30]

V tej smeri je naš ustanovitelj cenil
prav dejstvo, da je sveti Jožef kot mož
molitve vselej z razumom presojal
stvarnost, pred katero se je znašel: »V
različnih okoliščinah svojega
življenja očak ne preneha
premišljevati, niti ne odstopi od svoje
odgovornosti. Nasprotno: v službo
veri nameni vse svoje človeško
izkustvo. […] Taka je bila Jožefova
vera: polna, zaupljiva, celovita,
izražena v učinkoviti predanosti
božji volji, v razumni pokorščini.«[31]

Razumljivo je, da sveti Jožefmarija še
posebej tistim, ki smo poklicani biti
sveti v zelo spremenljivih in izzivov
polnih razmerah tega sveta, vztrajno
ponavlja, da se moramo naučiti



razumne pokorščine, ki bo vključena
v našo osebno svobodo.

Marijina pokorščina

15. V zadnjih letih se je po svetu
razširila pobožnost do Device Marije 
razvezovalke vozlov. Ta pobožnost
ima zelo stare korenine, saj je sveti
Irenej Lyonski že v začetku 3. stoletja
zapisal, da je »vozel Evine
neposlušnosti razvezan z Marijino
poslušnostjo«.[32] Koliko vozlov, ki se
zdijo nerazvezljivi na svetu in v
našem življenju, bo razvozlanih, če
bomo tako kot sveta Marija živeli za
božje načrte!

Naš oče je takole razmišljal:
»Poskusimo se učiti od nje, tako da
sledimo njenemu zgledu v
poslušnosti Bogu, v prefinjenem
prepletu služabništva in gospostva.
Marija nima nič skupnega z odnosom
neumnih devic, ki sicer ubogajo, a
nepremišljeno. Naša Gospa pozorno
posluša, kaj želi Bog, premisli, česar



ne razume, vpraša, česar ne ve. Nato
se vsa preda izpolnjevanju božje
volje: glej, Gospodova služabnica
sem, zgodi se mi po Tvoji besedi. Kaj
ni čudovito? Sveta Marija, ki vodi vse
naše ravnanje, nas zdaj uči, da
poslušnost Bogu ni suženjstvo, da ne
podjarmi naše zavesti; nežno nas
spodbuja, da odkrijemo svobodo
božjih otrok.«[33]

Če se nam bo kdaj zdelo, da
pokorščina prihaja v navzkrižje s
svobodo, se obrnimo k Mariji: ona
nam bo izprosila milost, da bomo v
pristni poslušnosti odkrili svobodo
božjih otrok. Skupaj s svobodo pa
tudi veselje.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš oče

Rim, 10. februar 2024



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Kakršnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila ni dovoljeno.)

(Pro manuscripto)

[1] Prim. C. Fabro, Un maestro de
libertad cristiana, v: L'Osservatore
Romano, 2. 7. 1977. Tudi na:
opusdei.org/es-es/article/un-maestro-
de-la-libertad-cristiana.

[2] Sv. Jožefmarija, Molitev k Svetemu
Duhu, april 1934.

[3] Katekizem Katoliške cerkve, št. 397.

[4] Sv. Jožefmarija, Pismo 38, št. 41.
Kadar v nadaljevanju avtor ni
naveden, pomeni, da je citirano delo
svetega Jožefmarija.



[5] Benedikt XVI., Homilija, 15. 4.
2010.

[6] Sveti rožni venec, 4. skrivnost
svetlega dela.

[7] Frančišek, Govor, 17. 2. 2022.

[8] Jezus prihaja mimo, št. 17.

[9] Pot, št. 621.

[10] Prim. sv. Tomaž Akvinski, 
Teološka suma, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Jezus prihaja mimo, št. 17.

[12] Benedikt XVI., Angelovo češčenje,
1. 7. 2007.

[13] Kovačnica, št. 788.

[14] Jezus prihaja mimo, št. 17.

[15] Božji prijatelji, št. 30.

[16] Sv. Avguštin, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).



[17] Sv. Avguštin, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286).

[18] Pismo 11, št. 39.

[19] Sv. Bazilij, Regulae fusius tractatae,
prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Pogovori, št. 2.

[21] Prim. sv. Tomaž Akvinski, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Pogovori, št. 100.

[23] Pogovori, št. 63.

[24] Pismo 18, št. 38.

[25] Pot, št. 629.

[26] Pismo, 17. 6. 1973, št. 35.

[27] Brazda, št. 379.

[28] Zapiski z družinskega srečanja, 9.
11. 1964, v: Vázquez de Prada, 



Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga, str.
366.

[29] Frančišek, apost. pismo Patris
corde, 8. 12. 2020, št. 3.

[30] Jezus prihaja mimo, št. 42.

[31] Prav tam.

[32] Sv. Irenej, Zoper krivoverstva, III,
22, 4.

[33] Jezus prihaja mimo, št. 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-10-
februar-2024-pokorscina/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/

	Prelatovo pismo (10. februar 2024) | Pokorščina

