opusdei.org

Prelatovo pismo (10.
februar 2024) |
Pokorscina

To pastirsko pismo prelata Opus
Dei govori o pokorscini v luci
krScanskega sporocila in
poklicnostne stvarnosti Dela.

10. Feb. 2024

Predragi, naj Jezus varuje moje hcere
in sinove!

1. Pred nekaj leti sem vam napisal
pismo, katerega tema je bila svoboda.
Vsak od nas je verjetno poskusal o
tem pismu premiSljevati v molitvi in


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-9-januar-2018/

ga prenaSati v svoje vsakdanje
Zivljenje. Takrat sem vas spomnil, da
smo poklicani delati iz ljubezni in ne
zgolj iz dolZnosti. Gospodu hoCemo
slediti prav od blizu in izpolnjevati
njegovo voljo, saj nas priganja Zelja,
da bi odgovorili na njegovo ljubezen.
Sedaj vam piSem o pokorscini, ki se
na prvi pogled lahko zdi kakor
svobodi nasprotujoca krepost.
Vendar dobro vemo, da je prava
pokorscéina v resnici posledica
svobode in da v nasprotju s tem, kar
bi bilo pricakovati z zgolj ¢loveskega
vidika, krSCanska pokorscina poleg
tega vodi k vedno vecji svobodi.

Pred nekaj desetletji je nek velik
izobraZenec, ki je poglobljeno
preuceval dela svetega JoZefmarija,
izpostavil pomemben prispevek
nasega ustanovitelja, in sicer dejstvo,
da je ta pokazal, kako v krS¢anskem
zivljenju obstaja doloCena prednost
svobode pred pokors¢ino.™ Pokorni
smo, ker nam je vsec izpolnjevati



boZjo voljo, ker je to najgloblja Zelja
naSe duse. Pokorsc¢ina brez svobode
dejansko ni vredna Cloveske osebe in
torej tudi ne boZjega sina ali hcere.

Ljubezen, to dobro vemo, je veliko
vec kot le bolj ali manj minljivo
nagnjenje cutnosti; ljubezen pomeni
pripravljenost dati Zivljenje za
nekoga (prim. Jn 15,13). Zato je eden
od njenih najglobljih izrazov
poistovetenje nase volje z voljo
ljubljene osebe: »HoCem, kar hoces;
hocem, ker hoces; hocem, kakor
hoces; ho¢em, kadar hoces ...«?

2. Najbrz smo ze velikokrat bolj ali
manj poglobljeno razmisljali o
ljubeznivem bozZjem nacrtu za svet: o
stvarjenju in nadnaravnem
povzdignjenju iz Ciste ljubezni, da bi
vsak Clovek bil delezen srece Svete
Trojice ter bi v polnosti prejel
bivanje, ki bi izpolnilo vsa
hrepenenja njegovega srca. Toda zZe
na zacCetku je na svetu postal prisoten



tudi greh: greh nasih prastarsev, ki je
bil v osnovi neka nepokorscina.

Vendar — ne prenehajmo hvalezno
premisljevati tudi o tem — nas Bog ni
hotel prepustiti nasi usodi. V
odlocitvi najsvobodnejSe ljubezni, ki
je ne moremo doumeti, ker presega
naSe skromno umevanje, je poslal
svojega edinorojenega Sina, da bi
nam povrnil prijateljstvo z Njim. Ko
Jezus umre na krizu za vse Clovestvo,
zate in zame, izroci svoje Zivljenje v
dejanju popolne pokorscine Ocetovi
volji. Svoboda in pokorscina se v
zgodovini odreSenja prepletata.
ObZalovanja vredne posledice
CloveSke nepokorscine so odreSene s
Kristusovo pokorscino. Njegova
milost nam daje moznost Ziveti v
svobodi boZjih otrok.

3. Na teh straneh vas Zelim povabiti,
da skupaj premisljujemo o nekaterih
vidikih kreposti pokorscine, ki ji
pripada tako osrednje mesto v



skrivnostih nase vere in je hkrati
nadvse prisotna v Zivljenju vsakega
Cloveka. Potreba po uboganju je
Clovesko dejstvo, in sicer na mnogih
ravneh, saj obstajajo zakoni in
obvezujoci predpisi: od vsebine
naravne postave do zakonov
druzbenega soZitja; od
mladoletnikove pokorsc¢ine starSem
do pokorscine tistih, ki so se
prostovoljno na resen nacin zavezali
k neCemu pred drugimi lJjudmi ali
ustanovami. V analognem smislu
Stejemo k pokorscini tudi to, da
nekdo poslusa svojo lastno vest. V Se
SirSem smislu pa lahko kot
pokorscéino oznacimo tudi to, da se
nekdo ravna po dolocenih duhovnih
nasvetih.

DanaS$nja kultura - kot je lahko
opaziti, saj smo dodobra potopljeni
vanjo - le redkokdaj obravnava
poslusnost kot nekaj pozitivnega.
Prej kot to vidi v njej na trenutke
neizbezno nujnost, ki se je Clovek



poskusa ¢im bolj izogibati, saj se zdi
v nasprotju z véliko vrednoto
svobode. K temu je treba dodati Se
dejstvo, da se marsikje pojavlja
doloCena kriza likov avtoritete ter
pojmovanje odvisnosti kot necesa
negativnega: kot da gre za
neizogibno izjemo od zmoZnosti, da
Clovek o neCem presoja in odloca
sam. Tako lahko denimo sedanja
povecana obcutljivost za kakrsnokoli
zlorabo oblasti, ki je sama po sebi
zelo pozitivna in potrebna, v¢asih
neupraviceno postavi pod vprasaj
vsakrsno obliko avtoritete. V resnici
pa gre za to, da obstaja nekaksna
prirojena nagnjenost k nepokorséini,
dediSCina izvirnega greha, tistega
trenutka, ko je »skuSan od hudica
Clovek pustil umreti v svojem srcu
zaupanje do svojega stvarnika (prim.
1 Mz 3,1-11) in je ob zlorabljanju
svoje svobode bil nepokoren bozji
zapovedi«.”



Da bi razumeli najvisjo vrednost
pokorscine in njeno eksistencialno
povezavo s svobodo, se moramo
postaviti nad tiste nujne ravni
pokorscine v Cloveski druzbi ter zreti
Jezusa Kristusa. To je drugi vidik
njegove srediscnosti, ki mora biti cilj
naSega Zivljenja: da bi Kristus
kraljeval v naSih srcih in usmerjal
vse nase bivanje.

»Naucimo se zZiveti pokorscino od
Jezusa. On je hotel, da evangelistovo
pero zapiSe tisti cudoviti Zivljenjepis,
ki v latin$¢ini obsega le tri besede:
Erat subditus illis (Lk 2,51). Poglejte,
kako potrebna za boZjega otroka je
pokorscina, Ce je sam Bog priSel na
zemljo, da bi ubogal dve ustvarjeni
bitji, ki sta bili nadvse popolni, a Se
vedno ustvarjeni bitji: sveta Marija —
vecji od nje je samo Bog —in sveti
JoZef! In Jezus jima je bil pokoren.«™
BoZji Sin je hotel biti v polni meri
Clovek in kakor vsak dober otrok
ubogati Marijo in JoZefa, vedoc, da je



na ta nacin pokoren Bogu Ocetu. In
ta pokorscina je zaznamovala
njegovo celotno zemeljsko Zivljenje,
vse do pokorscine na kriZu (prim. Flp
2,7-8).

Pokorscina Bogu

4.V absolutnem smislu je samo Bog
vreden pokorscine vedno in v
vsakem trenutku, saj le On v polnosti
pozna pot, ki vsakega od nas vodi do
srece. »Ce bo$ natan¢no poslusal glas
Gospoda, svojega Boga, in vestno
izpolnjeval vse njegove zapovedi, ki
ti jih danes dajem, te bo Gospod, tvoj
Bog, postavil visoko nad vse narode
na zemlji« (5 Mz 28,1), reCe Mojzes,
preden opiSe vse blagoslove, ki bi jih
ta pokorscina pomenila za ljudstvo.

Na nek nacin je vse svetopisemsko
razodetje nekaksSna vzgoja v smeri
razumnejsSe in svobodnejse
pokorscine: tiste, ki nas vodi k
polnemu uresnicenju tega, kar smo,
ko se naSa volja poistoveti z boZjo



voljo v brezpogojnem da. Zato
Gospod kljub Stevilnim izdajstvom
svojih ljudi Se naprej po prerokih
opominja svoje ljudstvo: »Poslusajte
moj glas, tako bom vas Bog in vi
boste moje ljudstvo. Hodite po vsej
poti, ki vam jo zapovedujem, da vam
bo dobro!« (Jer 7,23). NaSi majhni
nacrti postanejo veliki, ko so
vClenjeni v njegove; nikoli nam ne
gre tako dobro kot takrat, ko hodimo
po bozjih poteh.

Kristus sam nam je predstavljen kot
poslusni sin. Najprej je pokoren
Mariji in JozZefu, sorodnikom in
oblastem. Predvsem pa je pokoren
Bogu OcCetu. Jezus se hrani z
izpolnjevanjem Ocetove volje: »Moja
hrana je, da uresni¢im voljo tistega,
ki me je poslal, in dokon¢am njegovo
delo« (Jn 4,34). Sin celo v najtezjih
trenutkih Ocetovo voljo vzame za
svojo, Ceprav se globoko zaveda
trpljenja, ki mu ga bo to prineslo:
»OCe, Ce hoces, daj, da gre ta kelih



mimo mene, toda ne moja volja,
ampak tvoja naj se zgodi« (Lk 22,42).
Sveti Pavel pravi, da je Jezus »bil
kakor Clovek in je sam sebe ponizal
tako, da je postal pokoren vse do
smrti, in sicer smrti na kriZzu« (Flp
2,6-8).

Toda odreSenja nam ni prinesla zgolj
Kristusova smrt sama po sebi,
temvecC njegova svobodna in ljubeca
pokorscina Ocetu, da je postal eden
izmed nas in daroval svoje Zivljenje
za vsakega izmed nas: »zaradi
poslusnosti enega [bodo] mnogi
postali pravicni« (Rim 5,19). Ta
pokorscéina ni omejena na nekatere
trenutke ali priloZnosti, pac pa je to
nacin ravnanja v vsakem trenutku, v
poslusnosti »do konca« (Jn 13,1).

5. DrZzavnim in verskim oblastem, ki
svetemu Petru prepovejo
oznanjevanje Jezusa Kristusa, ta
odgovori: »Bogu se je treba
pokoravati bolj kot ljudem« (Apd



5,29). Vendar pa, kot razlaga
Benedikt XVI., »to predpostavlja, da
Boga resni¢no poznamo in ga
hocemo zares ubogati. Bog ni
pretveza za naso lastno voljo, temvec
je v resnici On tisti, ki nas klie in
vabi, Ce je potrebno, celo v
muceniStvo. Zato pred to besedo, s
katero se zaCenja neka nova
zgodovina svobode na svetu, prosimo
predvsem, da bi spoznali Boga, da bi
ponizno in v resnici spoznali Boga,
ter da bi se ob spoznavanju Boga
ucili resni¢ne pokorscine, Ki je temelj
¢loveske svobode.«™

Kdor Boga pozna, bo v tem
nenehnem iskanju hodil z velikim
upanjem in gotovostjo: od Njega ne
gre pricakovati drugega kot
blagoslove, Cetudi so v¢asih nejasni
ali nerazumljivi oziroma nam
povzrocajo trpljenje. V tem smislu se
tudi osebna molitev odraza v drzi
poslusSnosti: »Nas Gospod, tukaj
smo,« je molil sveti Jozefmarija,



»pripravljeni poslusati vse, kar nam
Zeli$ povedati. Govori nam; pozorni
smo na tvoj glas. Naj tvoje besede
padajo na naso duso in vZgejo naso
voljo, da se goreCe poZene v
pokorscino Tebi.«'®

BoZja volja in ¢lovesko
posredovanje

6. To, kar Bog hoce za nas, pogosto
prihaja do nas na posreden nacin.
Najprej po Cerkvi, Kristusovem
skrivnostnem telesu: »Pokorscina je
temeljna odlocitev, da sprejmemo
nekoga, ki je postavljen pred nas kot
konkretno znamenje tistega
vesoljnega zakramenta odreSenja, ki
je Cerkev.«” Poleg tega nam Bog
lahko razodeva svojo voljo po ljudeh
okoli nas, ki jim je podeljena vecja ali
manjSa avtoriteta, odvisno od
primera in konteksta. Zavedanje, da
nam Bog lahko govori po drugih
osebah in po bolj ali manj obic¢ajnih
dogodkih, prepriCanje, da ga tam



lahko sliSimo, ustvarja v nas
poslusno drzo do njegovih nacrtov,
skritih tudi v besedah tistih, ki nas
spremljajo na nasi poti.

Sveti JoZefmarija, ki se je zavedal
obcCutljive narave tega posredovanja
— pri katerem poslusamo Boga,
vendar po navadnih ljudeh —, je
priporocal drzo poniznosti,
iskrenosti in notranje tiSine: »Vcasih
nam svojo voljo priSepne tam nekje v
dnu nase vesti. Pazljivo moramo
poslusati, da razlo¢imo tisti glas in
smo mu zvesti. Mnogokrat nam
govori po drugih ljudeh in lahko se
zgodi, da nas napake teh ljudji, ki jih
vidimo, ali dvom, da so ti ljudje prav
pouceni in da razumejo vse postavke
problema, nagovarja k neposlusnosti.
To ima lahko tudi nadnaraven
pomen, saj nam Bog ne nalaga slepe
pokorscine, ampak razumno, in Cutiti
moramo odgovornost, da z nasSim
spoznanjem pomagamo drugim. A
bodimo odkriti do samega sebe, v



vsakem primeru preglejmo, Ce nas
pri tem nagovarja ljubezen do
resnice, ali pa je to nasa sebi¢nost in
navezanost na lastno mnenje.«®

7. Po drugi strani pa se je treba
zavedati, da tisti, ki zasedajo
vodstvene poloZaje na razli¢nih
ravneh, k temu niso poklicani zato,
ker bi bili popolni. Na avtoriteto se
ne obracamo zaradi njenih dobrih
lastnosti: »Skoda, da ti predstojnik ne
daje dobrega zgleda! ... — Toda, ali si
pokoren zaradi njegovih osebnih
lastnosti? ... Ali pa zaradi lastnega
udobja prevajas Pavlovo narocilo
‘oboedite praepositis vestris’ —
ubogajte svoje predstojnike — z
vrinjenim stavkom ..., Ce ima le
predstojnik lastnosti, ki mi
ugajajo?«”

To tudi ne pomeni, da se tisti, ki
dajejo napotke in nasvete, ne morejo
motiti; sami se tega dobro zavedajo
in bodo po potrebi prosili



odpuscanja. MoZnost napake, lahko
na tak ali drugacen nacin, odvisno od
posamezne zadeve in podrocja,
vedno sprejemamo razumno in
iskreno, v kontekstu nadnaravne
vere in zaupanja. Pa tudi s
poniznostjo, saj je razumno, da vsaj
malo dvomimo v lastno presojo ter se
zaupljivo pogovorimo z nekom, ki
ima avtoriteto, kadar se nam zdi, da
je Slo za napako.

Sveti Tomaz pravi, da je pokorscina
krepost, ki spodbuja k izpolnjevanju
zakonitih ukazov nadrejenega,
kolikor ta pokorsc¢ina odraza boZzZjo
voljo."” Seveda ni nujno, da je vsak
zakonit ukaz tudi najboljSi moZen
ukaz; vendar bo poslusnost tedaj pot
rodovitnosti, kajti v€asih Gospod daje
vec€jo nadnaravno vrednost
poniznosti in edinosti kot pa temu,
da ima nekdo bolj ali manj prav. Od
tod tudi pomen nadnaravnega
pogleda; da ne ostanemo zgolj pri



CloveSkem vrednotenju prejetih
napotkov.

Tisti, ki imajo oblast, morajo v
vsakem primeru ravnati skrajno
obzirno, da ne bi po nepotrebnem
vsiljevali svojih meril in bi preprecili,
da bi bili njihovi napotki ali nasveti
razumljeni kot nesporen izraz bozje
volje. Kot sem zapisal v pismu 9.
januarja 2018: »Spostljivo ukazovati
duSam v prvi vrsti pomeni obzirno
spostovati intimnost vsake vesti, ne
da bi se pastoralno vodenje pomesalo
z duhovnim spremljanjem. Drugic,
na podlagi tega spostovanja je moc
razlikovati ukaze od tega, kar so le
primerne spodbude, nasveti ali
predlogi. Na tretjem mestu — vendar
ne manj pomembno — pa je vodenje s
takSnim zaupanjem v druge, da je
vedno, kolikor je le mogoce, prisotno
mnenje doti¢nih oseb« (St. 13).

Opazujmo predvsem Kristusov zgled:
»Jezus je pokoren, uboga JoZefa in



Marijo. Bog je priSel na zemljo, da bi
bil pokoren, da bi ubogal ustvarjeno
bitje.«"! Nadvse pomenljivo je, da po
Jezusovem odgovoru starSem v
templju — »moram biti v tem, kar je
mojega OcCeta« — sveti Luka doda:
»erat subditus illis, bil jima je
pokoren« (prim. Lk 2,49-51). Sledenje
boZji volji, za kar si moramo
prizadevati vedno in v vsem, je
marsikdaj v zaupljivem sledenju
nekaterim ljudem.

Pokorséina in svoboda

8. V Cloveski zgodovini ni nobenega
dejanja, ki bi bilo tako globoko
svobodno, kot je bila Gospodova
daritev na krizu (prim. Jn 10,17-18).
»Gospod je na kriZzu doZivel vrhunec
svoje svobode kot vrhunec ljubezni.
Ko so mu na Kalvariji Klicali: ‘Ce si
Bozji Sin, stopi s kriZa,” je svojo
svobodo kot Sin pokazal prav s tem,
da je ostal na tistem moriScu, da bi



do konca izpolnil usmiljeno Ocetovo
voljo.«"

Kriz, je zapisal sveti Jozefmarija, »ni
muka, niti neprijetnost, niti grenkoba
... Je sveti les, na katerem zmaguje
Jezus Kristus ... in na katerem
zmagujemo mi, kadar z veseljem in
velikodu$no sprejemamo to, kar nam
On posilja.«™ KriZz nam razlo¢no
pokaze, kar sem omenil na zacetku
tega pisma: da si svoboda in
pokorscina ne nasprotujeta, saj je
dejansko mogoce ubogati iz ljubezni,
ljubiti pa je mogoce le v svobodi.
RecCeno Se natancneje, ne samo, da
krS¢anska pokorscina ni v nasprotju
s svobodo, ampak je udejanjanje
svobode. »Velik prijatelj svobode sem
in prav zato imam tako rad to
kric¢ansko krepost,«'* je e zapisal
nas ocCe v zvezi s pokorscino.

Tisto, kar je treba storiti, lahko vedno
storimo zato, »ker mi je tako vSecC«: iz
ljubezni. In kadar je to storjeno iz



ljubezni do Boga, tedaj ta razlog »ker
mi je tako vSeC« postane »najbolj
nadnaraven razlog«, kot je govoril
sveti JoZefmarija. Od tod sledi, da »ni
ni¢ napacnejSega kakor postavljati
svobodo v nasprotje z izrocitvijo, saj
izroCitev nastopi kot posledica
svobode«.™!

9. »Ljubi in delaj, kar hoce3«™ —

slavna trditev svetega Avgustina
pomeni, kot je sam zapisal, da kdor
dela dobro in ga k temu nagiba
ljubezen, tega ne dela samo iz
nujnosti ali obveznosti, kajti
»svoboda pripada ljubezni« (libertas
est caritatis)."” Na ta nacin lahko
razumemo, da je Kristusova postava
»popolna postava svobode« (Jak
1,25), saj je v celoti povzeta,
»obseZenag, v ljubezni (prim. Rim
13,8-9).

V vsem lahko ravnamo svobodno,
tako kot Kristus, in zaradi ljubezni
prevzamemo tisto, kar nam je



naroceno, za nekaj svojega. V tem
smislu »je treba pri uboganju
poslusati, saj nismo inertna ali
pasivna orodja brez odgovornosti in
sposobnosti razmiSljanja. Potem pa
na izviren nacin, iniciativno in
spontano, vso moc¢ razuma in volje
posvetimo temu, kar je ukazano, da
bi izpolnili vse, kar je ukazano, in
samo to, kar je ukazano. Drugacno
ravnanje bi bilo anarhicno.
Pokorscina v Delu spodbuja razvoj
vseh vasih individualnih vrednot in
vam omogoca, da brez izgube svoje
osebnosti Zivite, rastete in
pridobivate vecjo zrelost, pri Cemer
ste isti ¢lovek pri dveh letih in pri
dvainosemdesetih.«"® Ta
iniciativnost seveda ni omejena na
trenutke, ko je treba ubogati, saj
lahko vedno kaj predlagamo in
ustvarjalno prispevamo tam, kjer
smo, ne da bi ¢akali na navodila,
vedno v edinosti s tistimi, ki imajo
avtoriteto.



Sveti Bazilij Veliki je zapisal, da je
znacilno za otroke, da ubogajo iz
ljubezni: »Ali se odvrnemo od zla iz
strahu pred kaznijo in ravnamo kot
suznji, ali iSCemo spodbudo v nagradi
in smo podobni placancem, ali pa
slednji¢ ubogamo zaradi same
dobrine ljubezni do tistega, ki
ukazuje [...], in takrat smo v drzi
sinov in héera.«"” Ubogati iz ljubezni
ni nekaksna oblika voluntarizma, ki
bi delovala mimo razuma; ubogati iz
ljubezni pomeni vpreci vse duSevne
zmoznosti, razviti tisto najboljSe v
naSem razumu, ki s preudarjanjem
iSCe dobro, in tisto najboljSe v nasi
volji, ki Zeli to dobro uresniciti.

Dejansko brez razuma in brez
svobode - zlasti brez notranje
svobode — ni mogoca pokorscina, ki
bi bila v polni meri ¢loveska. Se manj
pa pokorscina, kakrsna je bila
Jezusova. »Ne morem si
predstavljati,« je dejal na$ ocCe, »da bi
bila mogoca resni¢no krsc¢anska



pokorscina, Ce ta ne bi bila
prostovoljna in odgovorna. BoZji
otroci niso kamni ali trupla, so
razumna in svobodna bitja, in vsi so
povzdignjeni v isti nadnaravni
red.«[ZO]

10. Lahko pa se vprasamo: je mogoce
ubogati, ne da bi razumeli ali celo
takrat, ko imamo o neki zadevi
druga¢no mnenje? Oc¢itno to je
mogoce; in tudi tedaj — morda Se v
vecji meri — lahko to storimo iz
ljubezni in torej svobodno. Tu bo
pogosto poleg ljubezni stopila v igro
tudi vera: ubogam, ne da bi stvari
razumel ali jih videl enako, kadar
sprejmem, da napotek prihaja od
razumnih oseb, ki morejo presoditi
bolje kot jaz sam; ali kadar
sprejmem, da je treba po pretehtanju
razlicnih moznosti sprejeti neko
odlocitev in da je nekdo pristojen, da
to stori. Kadar vidimo milost Svetega
Duha v tej presoji in v svoji
pripravljenosti, da jo sprejmemo, se



pokorscina uresnicCuje kot dejanje
vere.

Kot pravi sveti Tomaz, sledec
Aristotelu, je volja tista sposobnost,
ki pravzaprav usmerja clovesko
osebo,”"! ¢etudi potrebuje razum, da
ji ta predlozi predmete izbire. Iz srca
prihaja vse, kar je dobro, in vse, kar
je slabo (prim. Lk 6,45): ¢lovek se
lahko odloci, da no¢e razumeti ali da
ne Zeli vstopiti v dialog, s pomocjo
katerega bi bolje razumel neko
vprasanje. Volja — kot potrjuje
izku$nja — lahko v tolikSni meri
obvladuje razum, da ga celo prisili v
zanikanje necesa, kar je objektivno
oCitno. Toda svobodna volja ga lahko
tudi spodbudi, da se poda na nove
poti, ne da bi v nekem doloCenem
trenutku vse razumel.

Ce v tezavah in trpljenju postanemo
zmedeni in ne razumemo, nam bo v
pomoc zreti Jezusa, ki je v svoji
ClovesSki naravi prav tako hotel iti



skozi to trpljenje: ko moli »Moj Bog,
moj Bog, zakaj si me zapustil?« (Mt
27,46), uresniCuje prerosSke besede
psalma 22. Tudi njegov odgovor, ki
sredi trpljenja utripa v svobodi, ¢rpa
iz psalmov: »OcCe, v tvoje roke
izroCam svojega duha« (Lk 23,46;
prim. Ps 31,6). Jezusova pokorscina
zadoScCuje za Adamovo nepokorscino
(prim. Rim 5,19); vse njegovo
Zivljenje in smrt sta pokors$c¢ina Bogu
Ocetu in vzrok naSega odreSenja
(prim. Flp 2,6-11).

Pokorscina in zaupanje

11. Pokorscina in zaupanje se prav
tako medsebojno zahtevata, in sicer
do te mere, da kadar sta pristna,
Clovek naravno prehaja od enega k
drugemu: kjer vlada zaupanje, je to,
da se z nekom posvetujemo in
eventualno tudi prevzamemo
njegovo mnenje, ponavadi obicajen
izraz Zelje, da bi izbrali tisto, kar je
najboljSe. Nasprotno pa, Ce je



zaupanje oslabljeno, obstaja
nevarnost, da pokorscina postane
zgolj zunanja, formalna in
distancirana. Zato je za ohranjanje
zdrave pokorscine nujno potrebno
vzdusSje naklonjenosti in
dobrohotnosti. Naj se ljudje pocutijo
ljubljene, ne pa nadzorovane, naj se
jim zares prisluhne, naj vidijo, da je
njihovo mnenje cenjeno: vse te drze
krepijo svobodo in obenem
pokorscino.

Sveti JoZefmarija je govoril, da je
zaupanje klju¢no za izgradnjo
prijateljstva med starsi in otroki: »Ce
nimajo svobode, Ce vidijo, da se jim
ne zaupa, bodo [otroci] vedno
nagnjeni k zvija¢nosti.«** Kadar ni
zaupanja, se hitro vzpostavi razdalja
in zlahka se izgubi prosojnost, kajti
intimnost je obcutljivo podrocje, ki
potrebuje varno okolje, da bi se lahko
razodela. Ce bi poskusali zagotoviti
zgolj zunanjo pokorscino brez
obcCestva volje posameznih oseb, bi



bilo to tako, kot Ce bi gradili hiSo na
pesku (prim. Mt 7,26).

Pri poslanstvu za ustvarjanje vzdusja
zaupanja imajo vecjo odgovornost
tisti, ki v druZini ali v neki skupini
zasedajo poloZaj avtoritete. Dejansko
je lahko njihovo prvo dejanje
sluzenja to, da med vsemi dejavno
spodbujajo ta prostor zaupanja,
istocasno pa si najprej sami
prizadevajo za iskanje bozje volje
zase in za svoje poslanstvo. Tako jo
bodo, opirajoc¢ se drug na drugega,
iskali in nasli Se drugi. Tudi ko je
vzpostavljena potrebna
organiziranost — minimalna, kajti
Delo je »dezorganizirana
organizacija«®' -, morajo vsi imeti
moznost, da se zavedajo in Cutijo —
spet z besedami nasega ocCeta —
»svobodni kot ptice«."

Ravno zaradi potrebe po vzdusju
zaupanja in druzinske topline je sveti
JoZefmarija govoril, da je v Delu



najmocnejsi ukaz beseda »prosime.
Ni Slo zgolj za terminolosko
vprasanje, temvec je s tem nakazal
naravno razpoloZenje, ki naj bi
vladalo v domacem okolju med
odraslimi, razumnimi in svobodnimi
osebami. Se ve¢, ker je Delo
nadnaravna druZina, postaneta vera
in ljubezen skupaj z zaupanjem pravi
temelj tako izvajanja avtoritete kot
pokorscine.

Pokorscina in apostolska
rodovitnost

12. Gospod »se je iz tega, kar je
pretrpel, naucil poslu$nosti, dosegel
popolnost in postal vsem, ki so mu
poslusni, izvir veCnega

odreSenja« (Heb 5,8-9). OdreSenje kot
sad Kristusove pokorscine vse do
smrti na krizu lahko osvetli tudi
odnos med pokorsc¢ino in apostolsko
rodovitnostjo nasega Zivljenja.

Verjetno smo veckrat meditirali o
tistem prizoru, ko Peter Gospoda



uboga, Ceprav s Cloveskega vidika ni
bilo prevec razumno slediti
njegovemu napotku: »Odrini na
globoko in vrzite mreze za lov!« (Lk
5,4). PocCasi premisljujmo o tem:
koliko dobrega je priSlo iz Petrove
poslusnosti temu ukazu Duc in altum!
»KakSno moc ima pokorscina! —
GenezaresSko jezero je odrekalo svoje
ribe Petrovim mrezZam. Cela noc je
bila zaman. — Potem pa je poslusno
znova vrgel mreZe in zajeli so
piscium multitudinem copiosam —
veliko mnoZino rib. — Verjemi mi:
¢udez se ponavlja vsak dan.«*

13. V apostolskem poslanstvu
moremo in moramo imeti veliko
osebno iniciativnost, ki bo sad
ljubezni do Boga in do drugih, hkrati
pa si v skladju s tistimi, ki jih vodijo,
prizadevati za razvoj Stevilnih
dejavnosti, organiziranih v centrih
Dela, v zvestobi izobrazevalnim
sredstvom, ki nam jih je predal na$
oCe. Ob vsem tem pa ne pozabimo,



da bo glavno sredstvo vedno molitev:
»Molitev, to je naSa moc: nikoli nismo
imeli drugega orozja.«""

Pri vodenju Dela in organizaciji
njegovih apostolskih dejavnosti je
pravi takSen nacin poslusnosti,
kakrsen je znacilen za druZino, za
obCestvo oseb. Razmisljati o obCestvu
oseb pomeni razmisljati o obCestvu
osebnih svobod, o ob¢estvu osebnih
pobud, ki so prav tako
»uresnicevanje Opus Dei«, in o
obcCestvu generacij. Prepricanje, da
Bog deluje v srcu vsakogar izmed nas
in da smo vsi pripravljeni prisluhniti
bozji volji, poraja poslusnost, lastno
druzini, v kateri si vsak Clan
prizadeva dejavno sodelovati pri
skupnem projektu. Tako razumljena
in Ziveta pokorscina je izraz edinosti,
tiste edinosti, ki je ravno pogoj za
apostolsko rodovitnost: ut omnes
unum sint ... ut mundus credat (Jn
17,21).



Ob strogem spoStovanju loCenosti
med duhovnim spremljanjem in
vodenjem oseb na podlagi oblasti
moramo vedno Ziveti in delati z
veliko hvaleznostjo za krs¢ansko
poklicanost v Delo ter spodbujati
bogastvo vsakega posameznika, da bi
skupaj delovali kot ekipa in kot
druZina.

Ko gojimo pristno krepost
pokorscine, nas to reSuje tako
nezmoznosti poslusanja kot tudi
hlapcevstva, ki zgolj izvrSuje, ne da
bi bilo pri tem vklju€eno vse notranje
bogastvo, ki ga je Bog dal vsakemu
Cloveku. Zato nas je sveti JoZzefmarija
vnaprej posvaril na to moznost. Po
eni strani je menil, da »vecji del
nepokorscin izhaja iz
nepripravljenosti na ‘poslusanje’
ukaza, kar je v bistvu pomanjkanje
poniznosti ali zavzetosti za sluZenje«.
7 po drugi strani pa je prav zaradi
Zelje po poslusanju v drZi sluZzenja
poudarjal, da »v Opus Dei [...]



ubogamo z glavo in z voljo, ne kakor
truplo. Jaz s trupli nimam kaj poceti.
Raje jih spostljivo pokopljem.«** v
tem smislu ubogati pomeni ne zgolj
izvrSevati voljo druge osebe, temvec
z njo sodelovati v edinosti volje in
razuma, v edinosti misljenja.

Razumna pokorscina svetega
Jozefa

14. V svojem pismu o svetem JozZefu
je papez FranciSek premisljeval, kako
je Jozef »v vseh okolis¢inah Zivljenja
[...] znal izgovarjati svoj fiat kot
Marija ob oznanjenju in Jezus v
Getsemaniju«.” Ko je sveti
JoZefmarija govoril o pokorscini, se je
pogosto naslanjal na svetega JozZefa,
saj je v tem oCaku videl ravno tisto
srce, ki poslusa: pozorno na Boga in
pozorno tudi na okoli$¢ine, na ljudi
okoli sebe. Ob prizoru vrnitve iz
Egipta nam na primer pokaze, da
»JoZefova vera ne omahuje, njegova
poslusnost je vselej natancna in



hitra. Ce naj bi bolje razumeli, kar
nas s tem sveti oc¢ak uci, je dobro
upoStevati to, da je njegova vera
dejavna in da njegova poslusnost ni
pokorscina nekoga, ki bi pustil, da ga
odnese tok dogodkov.«"*”

V tej smeri je nas ustanovitelj cenil
prav dejstvo, da je sveti JoZef kot moz
molitve vselej z razumom presojal
stvarnost, pred katero se je znasel: »V
razli¢nih okoliS¢inah svojega
Zivljenja oCak ne preneha
premisljevati, niti ne odstopi od svoje
odgovornosti. Nasprotno: v sluzbo
veri nameni vse svoje Clovesko
izkustvo. [...] Taka je bila JoZefova
vera: polna, zaupljiva, celovita,
izraZzena v ucinkoviti predanosti

boZji volji, v razumni pokors¢ini. «**"

Razumljivo je, da sveti JoZefmarija Se
posebej tistim, ki smo poklicani biti
sveti v zelo spremenljivih in izzivov
polnih razmerah tega sveta, vztrajno
ponavlja, da se moramo nauciti



razumne pokorscine, ki bo vkljucena
v naso osebno svobodo.

Marijina pokorscina

15. V zadnjih letih se je po svetu
razSirila poboznost do Device Marije
razvezovalke vozlov. Ta poboZnost
ima zelo stare korenine, saj je sveti
Irenej Lyonski Ze v zacCetku 3. stoletja
zapisal, da je »vozel Evine
neposludnosti razvezan z Marijino
poslusnostjo«.”” Koliko vozlov, Ki se
zdijo nerazvezljivi na svetu in v
naSem Zivljenju, bo razvozlanih, Ce
bomo tako kot sveta Marija Ziveli za
boZje nacrte!

Nas oce je takole razmisljal:
»Poskusimo se uciti od nje, tako da
sledimo njenemu zgledu v
poslusnosti Bogu, v prefinjenem
prepletu sluzabniStva in gospostva.
Marija nima ni¢ skupnega z odnosom
neumnih devic, ki sicer ubogajo, a
nepremisljeno. Nasa Gospa pozorno
poslusa, kaj Zeli Bog, premisli, Cesar



ne razume, vprasa, cesar ne ve. Nato
se vsa preda izpolnjevanju boZje
volje: glej, Gospodova sluzabnica
sem, zgodi se mi po Tvoji besedi. Kaj
ni ¢udovito? Sveta Marija, ki vodi vse
naSe ravnanje, nas zdaj uci, da
poslusnost Bogu ni suZenjstvo, da ne
podjarmi nasSe zavesti; nezno nas
spodbuja, da odkrijemo svobodo
bozjih otrok.«"*

Ce se nam bo kdaj zdelo, da
pokorscina prihaja v navzkrizje s
svobodo, se obrnimo k Mariji: ona
nam bo izprosila milost, da bomo v
pristni poslusnosti odkrili svobodo
bozjih otrok. Skupaj s svobodo pa
tudi veselje.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja
vas oCe

Rim, 10. februar 2024




Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Kakrsnokoli javno objavljanje, delno
ali v celoti, brez izrecnega
pooblastila ni dovoljeno.)

(Pro manuscripto)

M prim. C. Fabro, Un maestro de
libertad cristiana, v: L'Osservatore
Romano, 2. 7. 1977. Tudi na:
opusdei.org/es-es/article/un-maestro-
de-la-libertad-cristiana.

) Sv. Jozefmarija, Molitev k Svetemu
Duhu, april 1934.

Bl Katekizem Katoliske cerkve, §t. 397.

" Sv. Jozefmarija, Pismo 38, §t. 41.
Kadar v nadaljevanju avtor ni
naveden, pomeni, da je citirano delo
svetega Jozefmarija.



! Benedikt XVI., Homilija, 15. 4.
2010.

) Syeti roZzni venec, 4. skrivnost
svetlega dela.

) Frané¢isek, Govor, 17. 2. 2022.
® Jezus prihaja mimo, §t. 17.
® pot, §t. 621.

101 prim. sv. Tomaz Akvinski,
TeoloSka suma, II-11, q. 104 a. 1.

" Jezus prihaja mimo, §t. 17.

121 Benedikt XVI., Angelovo ¢e$cenje,
1.7.2007.

1 Kovaénica, $t. 788.
U4 Jezus prihaja mimo, §t. 17.

"3 BoZji prijatelji, §t. 30.

%1 Sy, Avgustin, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).



U7 Sy. Avgustin, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286).

181 pismo 11, §t. 39.

191 Sy, Bazilij, Regulae fusius tractatae,
prol. 3 (PG 31, 895).

2 pogovori, §t. 2.

1 prim. sv. TomaZ Akvinski, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

2 pogovori, §t. 100.

231 pogovori, §t. 63.

241 pismo 18, §t. 38.

251 pot, §t. 629.

261 pismo, 17. 6. 1973, §t. 35.
27 Brazda, $t. 379.

8 7Zapiski z druZinskega srecanja, 9.
11. 1964, v: Vazquez de Prada,



Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga, str.
366.

9 Franc¢isek, apost. pismo Patris
corde, 8. 12. 2020, St. 3.

B9 Jezus prihaja mimo, $t. 42.
51 prav tam.

B2 Sy, Irenej, Zoper krivoverstva, I1I,
22, 4.

B3 Jezus prihaja mimo, $t. 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatovo-pismo-10-
februar-2024-pokorscina/ (13. Dec.
2025)


https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-10-februar-2024-pokorscina/

	Prelatovo pismo (10. februar 2024) | Pokorščina

