
opusdei.org

Prelatovo pismo (1.
november 2019) |
Prijateljstvo

Pastirsko pismo msgr. Fernanda
Ocáriza o prijateljstvu. “Brez
zanemarjanja opravil, s
katerimi se ukvarjamo, se
moramo naučiti vedno skrbeti
za svoje prijatelje.”

10. Nov. 2019

Predragi, naj Jezus varuje moje hčere
in sinove!



1. V prvem daljšem pismu, ki sem
vam ga napisal in v njem povzel
sklepe generalnega kongresa, sem
dejal, da je »v sedanjih okoliščinah
evangelizacije še toliko potrebneje
dati prednost, če je le mogoče,
osebnemu odnosu, vidiku, ki je v
središču načina izvrševanja
apostolata, ki ga je sveti Jožefmarija
našel v evangeljskih besedilih«.[1]

Pri številnih srečanjih, ki sem jih
imel z ljudmi iz različnih držav, so se
spontano porajale misli in vprašanja
o prijateljstvu. Sveti Jožefmarija nas
je stalno spominjal na človeški in
krščanski pomen te vrednote.
Nadalje imamo mnogo pričevanj o
tem, kako je osebno gojil številne
prijateljske stike, ki jih je ohranjal
vse življenje. Kot dobro vemo, nam je
vztrajno govoril, da je glavni
apostolat Dela apostolat prijateljstva
in zaupnosti. V tem pismu bi želel
spomniti na nekatere vidike učenja
našega očeta o tej temi.



Prijateljstvo Jezusa Kristusa

2. Jezus Kristus, popoln človek, je v
polnosti živel človeško vrednoto
prijateljstva. V evangeliju vidimo,
kako je bil že od zgodnje mladosti v
prijateljskih odnosih z ljudmi okoli
sebe: že pri dvanajstih letih, ko so se
vračali iz Jeruzalema, sta bila Marija
in Jožef prepričana, da se je Jezus
med potjo pridružil kakšni skupini
prijateljev ali sorodnikov (prim. Lk
2,44). Pozneje, v času njegovega
javnega življenja, lahko našega
Gospoda mnogokrat opazujemo v
domovih prijateljev in znancev, ko
jih obišče ali z njimi sede za mizo: v
Petrovi hiši (prim. Lk 4,38), pri Leviju
(prim. Lk 5,29), pri Simonu (prim. Lk
7,36), pri Jairu (prim. Lk 8,41), pri
Zaheju (prim. Lk 19,5) itd. Ob drugih
priložnostih pa svoj čas posveti
izključno svojim učencem (prim. Mr
3,7).



Jezus zna katerokoli situacijo
uporabiti za to, da vzpostavi odnos
prijateljstva: tolikokrat ga vidimo,
kako se zadrži ob posameznem
človeku. Že nekaj trenutkov
pogovora je bilo dovolj, da je
Samarijanka začutila, kako jo pozna
in razume. In ravno zato se je
vprašala: Kaj, če je on Mesija? (Jn
4,29). Učenca na poti v Emavs sta,
potem ko sta hodila ob Jezusu in z
njim sedla za mizo, spoznala
navzočnost tistega Prijatelja, ki je s
svojo besedo vnemal njuni srci
(prim. Lk 24,32).

Gospod pogosto več časa posveti
svojim prijateljem. Tako se je zgodilo
v Betaniji. Tam, v dolgih dneh
intimnosti, Jezus zna biti
rahločuten, zna izreči spodbudno
besedo, odgovoriti na prijateljstvo
s prijateljstvom: Kakšne pogovore
je moral imeti v Betaniji z
Lazarjem, z Marto, z Marijo![2] V
tisti hiši se naučimo tudi to, da



Kristusovo prijateljstvo porodi
globoko zaupanje (prim. Jn 11,21) in
je navdano z empatijo, še zlasti s
sposobnostjo, da človeka spremlja v
trpljenju (prim. Jn 11,35).

Toda trenutek, ko Gospod na
najgloblji način pokaže svojo željo po
tem, da bi nam ponudil svoje
prijateljstvo, nastopi med zadnjo
večerjo. V intimnosti tiste dvorane
Jezus apostolom reče: Vas sem
imenoval prijatelje (Jn 15,15). In
preko njih je to rekel vsem nam. Bog
nas ima rad, ne samo kot
ustvarjenine, temveč kot otroke,
katerim v Kristusu ponuja resnično
prijateljstvo. In na to prijateljstvo
odgovarjamo s tem, ko svojo voljo
zedinimo z njegovo; ko delamo tisto,
kar hoče Gospod (prim. Jn 15,14).

»Isto hoteti in isto zavračati (Idem
velle atque idem nolle), tako so stari
opredeljevali pravo vsebino ljubezni:
postati podoben drug drugemu, kar



vodi k skupnosti volje in mišljenja.
Zgodovina ljubezni med Bogom in
človekom obstaja ravno v tem, da ta
skupnost volje raste v skupnosti
mišljenja in čustva ter tako naše
hotenje in božja volja vedno bolj
sovpadata: božja volja ni zame več
tuja volja, ki mi jo nalagajo zapovedi
od zunaj, ampak je moja lastna volja
na podlagi izkušnje, da mi je
dejansko Bog bližji kot jaz samemu
sebi. Potem raste vdanost Bogu in
Bog postane naša sreča (prim. Ps
73,23-28).«[3]

3. Zavedanje, da smo v resničnem
prijateljstvu z Jezusom, nas navdaja z
gotovostjo, kajti On je zvest.
»Prijateljstvo z Jezusom je neločljivo.
On nikoli ne odide, čeprav se včasih
zdi, da utihne. Kadar ga
potrebujemo, se nam pusti najti
(prim. Jer 29,14) in je ob nas,
kamorkoli gremo (prim. Joz 1,9), kajti
On nikoli ne prelomi zaveze. Celo
prosi nas, naj ga ne zapustimo: 



Ostanite v meni (Jn 15,4). Če pa se že
mi oddaljimo, on ostane zvest, kajti
sebe ne more zatajiti (2 Tim 2,13).«[4]

Odgovoriti na to njegovo prijateljstvo
pomeni Jezusa ljubiti – z ljubeznijo,
ki je duša krščanskega življenja in ki
želi priti do izraza v vsem, kar
delamo. Potrebujemo bogato
notranje življenje, zanesljivo
znamenje prijateljstva z Bogom in
nepogrešljiv pogoj za katerokoli
delo z dušami.[5] Vsak apostolat,
vsakršno delo za duše izhaja iz tega
prijateljstva z Bogom, ki je vir
resnične krščanske ljubezni do
drugih. Če boste gojili prijateljstvo
z Bogom – prvo prijateljstvo, ki ga
moramo vzdrževati in krepiti –,
boste znali pridobiti veliko pravih
prijateljev (prim. Sir 6,17). Delo, ki
ga je izvršil in ki ga Gospod
nenehno vrši v nas, da bi nas
ohranjal v tem svojem
prijateljstvu, je isto delo, ki ga želi
uresničiti v mnogih drugih dušah,



pri čemer uporablja nas kot
orodje.[6]

Človeška in krščanska vrednost
prijateljstva

4. Prijateljstvo je nadvse bogata
človeška stvarnost: oblika vzajemne
ljubezni med dvema osebama, ki se
gradi na medsebojnem spoznavanju
in komunikaciji.[7] Gre za vrsto
ljubezni, ki poteka »v obeh smereh in
želi vse dobro drugi osebi, ljubezen,
ki poraja edinost in srečo«.[8] Zato
Sveto pismo pravi: Zvest prijatelj je
nepoplačljiv in za njegovo vrednost ni
cene (Sir 6,15).

Ljubezen v nadnaravnem smislu
povzdigne človeško sposobnost imeti
rad in zato tudi prijateljstvo:
»Prijateljstvo je eno izmed
najplemenitejših in najbolj vzvišenih
človeških čustev, ki ga božja milost
prečisti in preoblikuje.«[9] To čustvo
se včasih lahko rodi na spontan
način, vendar pa v vsakem primeru



vsebuje potrebo po tem, da s
pomočjo stikov in posvečanja časa
raste. »Prijateljstvo ni kratkotrajna
ali minljiva zveza, ampak je stabilno,
trdno, zvesto, zori skozi čas. Je
čustven odnos, ki nam daje občutek
povezanosti, hkrati pa je velikodušna
ljubezen, ki nas vabi v iskanje
dobrega za prijatelja.«[10]

5. Bog mnogokrat uporablja pristno
prijateljstvo za to, da bi izvršil svoje
delo odrešenja. Stara zaveza govori o
prijateljstvu med Davidom, ko je bil
še mlad, in Jonatanom, izraelskim
knezom in prestolonaslednikom. Ta
je brez zadržkov s svojim prijateljem
delil vse, kar je imel (prim. 1 Sam
18,4), in v težkih trenutkih je svojega
očeta Savla spomnil na vse dobro o
mladem Davidu (prim. 1 Sam 19,4).
Jonatan je zaradi obrambe svojega
prijatelja tvegal celo svoje
prestolonasledstvo, kajti ljubil ga je,
kakor je ljubil svojo dušo (1 Sam
20,17). To iskreno prijateljstvo je bilo



obema v spodbudo, da bi ohranila
svojo zvestobo do Boga (prim. 1 Sam
20,8.42).

Posebej zgovoren je zgled prvih
kristjanov. Naš oče je izpostavljal, da
so ljubili drug drugega, prisrčno in
močno, iz Kristusovega Srca.[11]

Medsebojna ljubezen je od samega
začetka Cerkve razpoznavno
znamenje učencev Jezusa Kristusa
(prim. Jn 13,35).

Drug primer iz prvih stoletij
krščanstva najdemo pri sv. Baziliju in
sv. Gregorju Nazianškem.
Prijateljstvo, ki sta ga med seboj
sklenila v mladosti, je ohranilo njuno
povezanost za vse življenje in še
danes si v splošnem liturgičnem
koledarju delita god na isti dan. Sveti
Gregor pripoveduje, da je »za oba
obstajala le ena naloga in eno
hrepenenje, in to je bila krepost ter
življenje za prihodnje upanje«.[12] Ne
samo da ju njuno prijateljstvo ni



odvračalo od Boga, temveč ju je
vodilo k Njemu: »Prizadevala sva si
usmerjati svoje življenje in vsa svoja
dejanja, sledeč smeri božjega ukaza,
tako da sva se vzajemno spodbujala
pri trudu za krepost.«[13]

6. V kristjanu, v božjem otroku, sta
prijateljstvo in ljubezen eno: božja
luč, ki daje toplino.[14] Z besedami
sv. Avguština lahko celo rečemo, da
med kristjani pravo prijateljstvo »živi
le med takimi, ki so tebi vdani, in ga
ti utrjuješ z ljubeznijo«.[15] Po drugi
strani pa, tako kot je ljubezen lahko
bolj ali manj močna, in ker je
razpoložljivost časa omejena, je tudi
prijateljstvo nekaj, kar je lahko bolj
ali manj globoko. Tako je običajno, da
ljudje govorijo o dobrih prijateljih ali
o velikem prijateljstvu, vendar to ne
izključuje obstoja resničnih
prijateljstev, ki niso tako velika ali
intimna.



Na začetku novega tisočletja je sv.
Janez Pavel II. dejal, da bodo vse
apostolske iniciative, ki se bodo
pojavile v prihodnosti, »brezdušni
aparati«, če se ne bodo osredotočile
na iskreno ljubezen do vsakega
človeka in na sposobnost, da »z njim
delim njegovo veselje in njegovo
trpljenje, da lahko uvidim njegove
želje in poskrbim za njegove potrebe,
da mu lahko poklonim pravo in
globoko prijateljstvo«.[16] Naše hiše,
namenjene služenju za veliko
katehezo, morajo biti kraj, kjer bodo
mnogi ljudje našli iskreno ljubezen
in se bodo učili biti resnični prijatelji.

7. Krščansko prijateljstvo ne
izključuje nikogar, biti mora
namerno odprto za vsakega človeka
in imeti veliko srce. Farizeji so Jezusa
Kristusa grajali, kot da bilo biti 
prijatelj cestninarjev in grešnikov (Mt
11,19) kaj slabega. Tudi mi, ki kljub
svoji neznatnosti skušamo posnemati
Gospoda, ne izključujemo nikogar,



ne oddaljujemo nobene duše od
naše ljubezni v Jezusu Kristusu.
Zato morate gojiti trdno, lojalno,
iskreno – se pravi krščansko –
prijateljstvo do vseh vaših
stanovskih kolegov; še več, do vseh
ljudi, ne glede na njihove osebne
okoliščine.[17]

Kristus je bil popolnoma vpet v
družbeno tkivo svojega časa in
svojega kraja ter nam je dal zgled
tudi s tem. Kot je zapisal sv.
Jožefmarija: Gospod ne omejuje
svojega dialoga na majhno, zaprto
skupino: govori z vsemi. S svetimi
ženami, s celotnimi množicami; s
predstavniki višjih slojev Izraela,
kakršen je bil Nikodem, in s
cestninarji, kot je bil na primer
Zahej; z osebami, ki so veljale za
pobožne, in z grešniki, kakršna je
bila Samarijanka; z bolniki in z
zdravimi; z revnimi, ki jih je ljubil
iz vsega srca; s pismouki in s
pogani, katerih vero je hvalil bolj



kot Izraelovo; z ostarelimi in z
otroki. Jezus nikomur ne odreka
svoje besede in to je beseda, ki
ozdravlja, tolaži, razsvetljuje.
Kolikokrat sem v meditaciji
premišljeval in tudi druge
spodbujal k premišljevanju tega
Kristusovega načina apostolata, ki
je hkrati človeški in božji, ki
temelji na prijateljstvu in
zaupnosti![18]

Izrazi prijateljstva

8. Prijateljstvo ima prav posebno
vrednost pri tistem potrebnem
izražanju ljubezni, ki se kaže v
razumevanju: Resnično
prijateljstvo predpostavlja tudi
srčno prizadevanje, da bi
razumeli prepričanja naših
prijateljev, čeprav jih z njimi ne
bomo delili niti jih sprejeli.[19] Tako
nam naši prijatelji pomagajo
razumeti načine dojemanja življenja,
ki so drugačni od našega, bogatijo



naš notranji svet in kadar je
prijateljstvo globoko, nam
omogočajo, da stvari doživljamo na
način, ki se razlikuje od našega
lastnega pogleda na svet. Skratka, gre
za pristno čutenje z drugimi, se pravi
za udeleženost pri tem, kar živijo,
kar se jim dogaja.

Imeti druge rad pomeni priznati in
potrditi jih takšne, kakršni so, z
njihovimi problemi, s
pomanjkljivostmi, z njihovo osebno
zgodbo, z njihovo okolico in časom,
da bi se približali Jezusu. Zato je za
vzpostavljanje resničnega
prijateljstva potrebno, da razvijemo
sposobnost gledanja na druge ljudi z
naklonjenostjo, da bi jih naposled
videli s Kristusovimi očmi. S svojega
pogleda moramo očistiti vsakršen
predsodek, se naučiti odkrivati dobro
v vsakem človeku in se odreči želji,
da bi jih oblikovali po svoji podobi.
Da bi neki prijatelj lahko bil deležen
naše naklonjenosti, mu ni treba



izpolniti določenih pogojev. Kot
kristjani gledamo na vsakega človeka
na prvem mestu kot na bitje, ki ga
ljubi Bog. Vsak človek je edinstven in
ravno tako je edinstven vsak
prijateljski odnos.

Sv. Avguštin je govoril, da »čeprav si
vsi zaslužijo isto ljubezen, pa se ne
sme vsem dajati istega zdravila: ista
ljubezen nekaterim daje luč, z
drugimi pa trpi […], do nekaterih je
nežna in do drugih stroga, nikomur
ni sovražna in do vseh je kakor
mati«.[20] Biti prijatelj pomeni naučiti
se ravnati z vsako osebo tako, kot
ravna Gospod: Pri ustvarjanju duš
se Bog ne ponavlja. Vsakdo je,
kakršen je, in z vsakim je treba
ravnati skladno s tem, kako ga je
ustvaril Bog, in s tem, kako ga Bog
vodi.[21] Ker to pomeni odkrivati in
hoteti dobro drugega, pomeni
prijateljstvo tudi trpeti skupaj s
prijatelji in za prijatelje. V težkih
trenutkih je v veliko pomoč



obnavljanje vere v to, da Bog v dušah
ljudi deluje na svoj način in s svojim
ritmom.

9. Prijateljstvo ima poleg tega tudi
neprecenljivo družbeno vrednost, saj
pripomore k složnosti med
družinskimi člani in k ustvarjanju
družbenih sredin, ki so bolj dostojne
za človeško osebo. Po božji
poklicanosti, nam piše naš oče, 
živite sredi sveta in si z drugimi
ljudmi – vam enakimi – delite
veselje in tegobe, napore in
hrepenenja, prizadevanja in
pustolovščine. Med svojim
popotovanjem po brezštevilnih
zemeljskih poteh si boste
prizadevali, ker nas k temu
spodbuja naš duh, za sožitje z
vsemi, za vzpostavljanje stika z
vsemi, da bi doprinesli k
ustvarjanju vzdušja miru in
prijateljstva.[22]



To vzdušje prijateljstva – vsakdo je
poklican, da ga nosi s seboj – je sad
seštevka mnogih prizadevanj, da bi
drugim napravili življenje prijetno.
Napredovanje v priljudnosti, veselju,
potrpežljivosti, optimizmu,
rahločutnosti in v vseh krepostih, ki
sobivanje delajo prijetno, je
pomembno za to, da bi se ljudje
mogli čutiti sprejete in bi bili srečni: 
Prijazna beseda pridobi veliko
prijateljev, ljubezniv jezik pridobi
veliko naklonjenost (Sir 6,5). Boj za
izboljšanje lastnega značaja je
potrebni pogoj, da bi se lažje porajali
prijateljski odnosi.

Nasprotno pa lahko nekateri načini
izražanja skalijo ali otežkočijo
ustvarjanje prijateljskega vzdušja. Na
primer, če smo preveč kategorični
pri izražanju svojega mnenja, če
vzbujamo vtis prepričanja, da so naši
pogledi na stvari dokončni, ali če v
nas ni aktivnega interesa za to, kar
pravijo drugi, je to način ravnanja, ki



človeka zapira v samega sebe. Včasih
takšno obnašanje kaže na
nezmožnost razločevanja med tem,
kar je stvar osebnega mnenja, in med
tem, kar ni, ali pa na težavo pri
relativiziranju tem, pri katerih ne
obstaja nujno zgolj ena sama rešitev.

10. Krščanska skrb za druge se rodi
ravno iz našega zedinjenja s
Kristusom in iz našega poistovetenja
s poslanstvom, h kateremu nas je On
poklical: Tu smo zaradi mnogih
ljudi. Nikoli se ne zapiramo,
živimo s pogledom, uprtim v
množico, in v duši imamo vsajene
tiste besede Jezusa Kristusa,
našega Gospoda: Smili se mi
množica, ker že tri dni vztrajajo
pri meni in nimajo kaj jesti (Mr
8,2).[23]

Krepitev vezi med prijatelji zahteva
čas, pozornost in pogosto
predpostavlja tudi bežanje od udobja
ali odrekanje lastnim okusom. Za



kristjana pomeni na prvem mestu
molitev v gotovosti, da je tam mogoče
najti pravo moč, ki lahko spreminja
svet: Zato da bi ta naš svet ubral
krščansko smer – edino, ki je
vredna truda – moramo do ljudi
gojiti lojalno prijateljstvo, ki
temelji na predhodnem lojalnem
prijateljstvu do Boga.[24]

Iskrenost in prijateljstvo

11. Resnični prijatelj ne more biti
do svojega prijatelja dvoličen:
prijateljstvo, če naj bo lojalno in
iskreno – vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis
(Jak 1,8), mož, ki je v duši
razdvojen, je nestanoviten na vseh
svojih poteh – zahteva odrekanje,
poštenost, izmenjavo uslug,
plemenitih in dopustnih dejanj
služenja. Prijatelj je močan in
iskren v tolikšni meri, kolikor
skladno z nadnaravno
razumnostjo velikodušno misli na



druge in je osebno požrtvovalen.[25]

Prijateljstvo je vzajemno: je iskrena
komunikacija v obeh smereh; z
nekom delimo lastno izkušnjo, da bi
se drug od drugega učili.

Prijatelji si delijo veselje kakor pastir,
ki je našel izgubljeno ovco (prim. Lk
15,6), in kakor žena, ki je našla
pogrešano drahmo (prim. Lk 15,9).
Nadalje si med seboj delijo
hrepenenja in načrte, pa tudi tegobe.
Prijateljstvo se pokaže zlasti v
pripravljenosti na pomoč, kar lahko
vidimo v tistem človeku, ki se je
obrnil na Jezusa s prošnjo, da bi
ozdravil sužnja njegovega prijatelja
stotnika (prim. Lk 7,6). Največje
prijateljstvo pa predvsem teži k
posnemanju veličine Jezusove
prijateljske ljubezni: Nihče nima večje
ljubezni, kakor je ta, da dá življenje za
svoje prijatelje (Jn 15,13).

12. Lahko se kdaj zgodi, da zaradi
določene zadržanosti ali boječnosti,



človek drugim ne uspe pokazati vse
ljubezni, ki bi jo hotel. Premagati to
oviro, znebiti se tega strahu je lahko
velika priložnost za to, da Bog razlije
svojo ljubezen nad prijatelje:
»Resnično prijateljstvo prinaša
iskreno medsebojno ljubezen, ki je
resnična zaščita obojestranske
svobode in intimnosti.«[26] V tej smeri
sv. Tomaž trdi, da se pristno
prijateljstvo mora pokazati navzven
– zahteva »vzajemnost ljubezni, kajti
prijatelj je prijatelj prijatelja«.[27]

Istočasno ponujanje našega
prijateljstva na pristen način
predstavlja sposobnost tveganja, saj
obstaja možnost, da ne bo ustreznega
odziva. V Gospodovem življenju
vidimo takšno izkušnjo, ko se bogati
mladenič raje odloči za drugo pot
(prim. Mr 10,22), ali tudi ko se med
vračanjem z Oljske gore razjoka nad
Jeruzalemom ob misli na ljudi
zakrknjenega srca (prim. Lk 19,41).
Ob takšnih izkušnjah – ki se prej ali



pozneje pojavijo – je treba premagati
strah pred ponovnim tveganjem, kot
ravna tudi Jezus Kristus z vsakim od
nas. Se pravi, da je treba sprejeti to
ranljivost, nenehno delati tisti prvi
korak, ne da bi pričakovali
kakršnokoli povračilo, s pogledom,
uprtim v véliko dobrino, ki se bo na
ta način lahko rodila: v pristno
prijateljstvo.

13. Da bi se ustvarilo naklonjeno
vzdušje, v katerem lahko rastejo
rodovitna prijateljstva, je treba
podpirati tudi osebno spontanost
poleg spodbujanja iniciative
posameznika v družinskem in
družbenem okolju. Ti dve značilnosti
– spontanost in iniciativa – se v
nobenem okolju ne pojavita z
inercijo; bolj kot to ju je potrebno
poganjati, opogumljati ljudi, naj se
pokažejo, kakršni so. To seveda s
seboj prinaša pluralizem, ki ga »je
treba ljubiti in spodbujati, četudi
včasih raznolikost za koga morda



lahko predstavlja napor. Kdor ljubi
svobodo, zmore videti tisto, kar je
pozitivnega in prijetnega v tem, kar
drugi mislijo.«[28] Cenjenje tistega, ki
je drugačen ali razmišlja drugače, je
drža, ki priča o notranji svobodi in
širini miselnega obzorja – kar sta dve
lastnosti pristnega prijateljstva.

Po drugi strani pa prijateljstvo – tako
kot ljubezen, katere izraz je
prijateljstvo – ni nekaj enoznačnega.
Z vsemi prijatelji ne delimo svoje
intimnosti na enak način. Na primer,
ni enako prijateljstvo med
zakoncema, prijateljstvo med starši
in otroki – ki ga je tako priporočal sv.
Jožefmarija –, prijateljstvo med brati
in sestrami ter prijateljstvo med
sodelavci. V vsakem izmed njih bo
obstajal notranji prostor, ki ga
delimo z drugimi in je lasten
vsakemu posameznemu odnosu.
Spoštovanje te različnosti pri
izražanju intimnosti ni pomanjkanje
iskrenosti ali globine prijateljstva,



temveč ravno nasprotno: v splošnem
je to pogoj za ohranitev resnične
narave tega odnosa.

Prijateljstvo in bratstvo

14. Blaženi Álvaro del Portillo je
zapisal, da sta božje »otroštvo in
prijateljstvo dve neločljivi dejstvi za
tiste, ki ljubijo Boga«.[29] Na podoben
način obstaja tesna povezava med
bratstvom in prijateljstvom. Bratstvo,
kot zgolj na skupnem sinovstvu
utemeljen odnos, postane
prijateljstvo zaradi ljubezni med
brati in sestrami, kolikor vključuje
vzajemni interes, razumevanje,
sporočanje, pozorno in obzirno
služenje, gmotno pomoč itd.

V tem smislu tudi bratstvo, osnovano
na skupni poklicanosti v Delo, teži k
temu, da se izrazi v prijateljstvu, ki
doseže svojo zrelost, ko je dobro, ki
ga želimo drugemu, njegova sreča,
njegova zvestoba in njegova svetost.
Istočasno to prijateljstvo ni



»posebno« v smislu, da bi bilo
izključno ali izključujoče, temveč je
vselej odprto za druge, četudi
časovne in prostorske omejitve ne
omogočajo enake globine sporočanja
in stika z vsemi.

Z izbrano ljubeznijo – ki je
značilnost Božjega dela – drug
drugemu pomagamo živeti in
hoteti svojo lastno svetost ter
svetost drugih; in čutimo se trdne
s tisto trdnostjo igralnih kart, ki
same zase ne morejo stati pokonci,
ko pa se opirajo druga na drugo,
tvorijo gradove, ki obstanejo.[30]

Tako je ljubezen, ki nas povezuje
med seboj, ista ljubezen, ki ohranja
Delo v edinosti.

15. Prijateljstvo je stalna opora in
spodbuda za poslanstvo, ki nam je
skupno. Z našimi sestrami in brati
delimo tudi svoje veselje in načrte,
svoje skrbi in hrepenenja, čeprav so
seveda tudi področja osebnega



življenja in odnosa z Bogom, ki so
vsaj običajno prihranjena za
duhovno vodstvo. Enako se dogaja v
prijateljstvu med zakoncema, med
starši in otroki ter na splošno med
dobrimi prijatelji.

Prizadevanje napraviti drugim
življenje prijetno je veselja polna
naloga, ki je del običajnega življenja.
Če ravnamo po zdravi pameti in z
nadnaravnim čutom, bo na tem
področju le stežka prišlo do
pretiravanja. Nasprotno, gre za
temeljen sestavni del poti do svetosti.
Ne moti me, če to velikokrat
ponavljam. Ljubezen potrebujejo
vsi ljudje in potrebujemo jo tudi v
Delu. Potrudite se, da bi – brez
sentimentalnosti – nenehno rasla
naklonjenost do vaših bratov
oziroma sester. Vse, kar se tiče
nekega drugega mojega otroka,
mora biti – zares! – nekaj zelo
našega.[31] Ljubeznivost je tisto, česar
se še posebej spominjajo tisti, ki so



živeli skupaj z našim očetom.
Ljubeznivost, ki ga je vodila k temu,
kar je bilo najboljše za vsako njegovo
hčer in za vsakega njegovega sina, in
ki ga je gnala k temu, da je globoko
ljubil njihovo svobodo.

16. Naklonjenost med brati, ki je
ljubezen, po eni strani vselej vodi h
gledanju na druge s Kristusovimi
očmi in k vedno novemu odkrivanju
njihove dragocenosti. Po drugi strani
pa človeka spodbuja k želji, da bi bili
boljši, bolj sveti. Sveti Jožefmarija
nam je prigovarjal: Imejte vedno
zelo veliko srce, da bi ljubili Boga
in da bi ljubili druge. Sam
velikokrat prosim Gospoda, naj mi
dá srce po meri svojega srca;
najprej zato, da bi se bolj napolnil
z Njim, potem pa zato, da bi imel
rad vse ljudi, da se ne bi nikdar
pritoževal zoper njih ter bi znal
razumeti in opravičiti
pomanjkljivosti drugih, saj ne
morem pozabiti, koliko potrpljenja



je imel Bog z mano. To
razumevanje, ki je resnična
naklonjenost, se pokaže tudi v
bratskem opominu, kadar je to
potrebno, saj je to povsem
nadnaravni način za pomoč
ljudem okoli nas.[32] Bratski opomin
se rodi iz ljubezni; je izraz naše želje,
da bi bili drugi vedno bolj srečni.
Včasih ga je težko opraviti in tudi
zaradi tega smo zanj hvaležni.

17. Osebna sreča ni odvisna od
uspehov, ki jih dosežemo, ampak od
ljubezni, ki jo prejmemo, in od
ljubezni, ki jo razdajamo. Ljubezen
naših bratov in sester nam daje
gotovost, ki jo potrebujemo za to, da
še naprej bijemo prelepo bitko
ljubezni in miru – in hoc
pulcherrimo caritatis bello! 
Kristusovo ljubezen skušamo
prinašati vsem ljudem, brez
razlikovanja zaradi jezika,
narodnosti ali družbenih
okoliščin.[33] Vemo, kako je bila



našemu očetu všeč ta vrstica iz
Svetega pisma: Frater qui adiuvatur a
fratre quasi civitas firma (Vg. Prg
18,19); brat, ki mu njegov brat
pomaga, je kakor utrjeno mesto.

Pri poslednjih klepetih, ko je bil še
med nami, nam je g. Javier pogosto
ponavljal: »Imejte se radi!« Šlo je za
klic, ki je bil kot vedno odmev
namenov našega očeta: S kakšno
vztrajnostjo je apostol Janez
oznanjal »mandatum novum«! –
»Ljubite drug drugega!« – Kar
pokleknil bi, brez zganjanja
komedije – k temu me kliče srce – in
vas pri božji ljubezni prosil, da se
imate radi, da si pomagate, da se
podpirate, da znate drug drugemu
odpuščati. – Zato zavračajte
napuh, bodite razumevajoči,
dobrotljivi; nudite drug drugemu
oporo molitve in iskrenega
prijateljstva.[34]

Apostolat prijateljstva in zaupnosti



18. Vse od prvih let Opus Dei dalje je
sv. Jožefmarija učil o konkretnem
načinu, s katerim nas Bog vabi k
oznanjanju evangelija sredi sveta: 
Duše morate približati k Bogu s
primerno besedo, ki prebudi
apostolska obzorja; z obzirnim
nasvetom, ki pomaga h
krščanskemu osredotočenju na
določen problem; s prijetnim
pogovorom, ki človeka uči živeti
ljubezen – s pomočjo apostolata, ki
sem ga ponekod imenoval
apostolat prijateljstva in
zaupnosti.[35]

Resnično prijateljstvo – tako kot
ljubezen, ki nadnaravno povzdigne
svojo človeško razsežnost – je
vrednota že sámo po sebi: ni sredstvo
ali orodje za doseganje prednosti v
družbenem življenju, čeprav jih
lahko vključuje (kot lahko prinese
tudi neugodnosti). Ko nas naš oče
spodbuja, naj gojimo prijateljstvo do
mnogih ljudi, nas obenem opominja: 



Ravnali boste tako, hčere in sinovi
moji, seveda ne z namenom, da bi
prijateljstvo uporabili kot taktiko
za prodiranje v družbi; s tem bi
prijateljstvo izgubilo svojo
notranjo vrednost; temveč kot –
prvo in najbolj neposredno –
zahtevo človeškega bratstva, ki
smo ga kristjani dolžni širiti med
ljudmi, pa naj bodo drug od
drugega še tako različni.[36]

Prijateljstvo ima neko notranjo
vrednost, ker pomeni iskreno skrb za
drugega človeka. »Prijateljstvo sámo
je apostolat; prijateljstvo sámo je
dialog, pri katerem dajemo in
prejemamo luč; pri katerem se
porajajo načrti v skupnem
odkrivanju obzorij; pri katerem se
veselimo dobrega in se podpiramo v
težavah; pri katerem nam je lepo, ker
Bog hoče, da smo zadovoljni.«[37]

Kadar je prijateljstvo takšno, lojalno
in iskreno, ga ni mogoče zlorabiti za



drugačen namen: prijatelj preprosto
želi drugemu sporočiti o dobrem, ki
ga izkuša v svojem življenju. Po
navadi bomo to počeli, ne da bi se
zavedali, z zgledom, z veseljem in
željo po služenju, ki se izraža v tisoč
drobnih dejanjih. Vseeno pa
»vrednost pričevanja ne pomeni, da
je treba zamolčati besedo. Zakaj ne
govoriti o Jezusu, zakaj ne drugim
povedati, da nam On daje moči za
življenje, da se je dobro pogovarjati z
Njim, da nam dobro dene
premišljevati njegove besede?«[38]

Prijateljstvo se tako naravno prelije v
osebno zaupnost, polno rahločutnosti
in spoštovanja svobode, kar je ravno
posledica pristnosti tega prijateljstva.

19. Prijateljski odnos seveda vodi do
tega, da z drugim delimo številne
trenutke: pogovor na sprehodu ali
pri mizi, ukvarjanje s kakšnim
športom, užitek ob skupnih kulturnih
interesih, skupni izleti itd. Skratka,
prijateljstvo zahteva posvečanje časa



za ohranjanje stika in zaupnosti; brez
zaupnosti ni prijateljstva. Ko ti
govorim o »apostolatu
prijateljstva«, imam v mislih
»osebno« prijateljstvo,
požrtvovalno, iskreno: od človeka
k človeku, od srca k srcu.[39] Kadar
je prijateljstvo resnično, kadar je
skrb za drugega človeka iskrena in
napolnjuje našo molitev, tedaj ni več
skupnega časa, ki ne bi bil tudi
apostolski: vse je prijateljstvo in vse
je apostolat, brez razlike.

Od tod izhaja ogromna, ne le
človeška, ampak tudi nadnaravna
pomembnost prijateljstva. Naj
vam ponovim še enkrat, kot to
počnem od začetka našega Dela:
Bodite prijatelji svojih prijateljev,
iskreni prijatelji, in tako boste
uresničevali rodoviten apostolat
in dialog.[40] Ni bistvo v tem, da bi
imeli prijatelje zato, da bi opravljali
apostolat, temveč v tem, da božja
ljubezen preoblikuje naše prijateljske



odnose, da bi ti postali pristen
apostolat.

20. Rojstvo nekega prijateljstva je
precej podobno temu, da prejmeš
nepričakovan dar, zato je potrebna
tudi potrpežljivost. Včasih je zaradi
določenih slabih izkušenj ali
predsodkov potreben daljši čas,
preden se osebni odnos s kom v naši
bližini razvije v prijateljstvo. Enako
lahko ta razvoj zavirajo strah,
človeški oziri ali pa drža opreznosti.
Dobro je poskusiti in se postaviti na
mesto drugega ter biti potrpežljiv.
Biti moramo kakor Jezus, ki je
pripravljen govoriti z vsemi, celo z
nekom, ki noče spoznati resnice,
tako kot Pilat.[41]

Obstaja mnogo poštenih načinov za
evangelizacijo; v Delu je glavni
apostolat vselej apostolat
prijateljstva. Tako nas je naučil naš
oče: Zares je mogoče reči, otroci
moje duše, da je največji sad



delovanja Opus Dei tisti, ki ga
njegovi člani dosežejo osebno z
apostolatom zgleda in z zvestim
prijateljstvom do svojih
sodelavcev: na univerzi ali v
tovarni, v pisarni, v rudniku ali na
polju.[42] Brez zanemarjanja opravil,
s katerimi se ukvarjamo, se moramo
naučiti vedno skrbeti za svoje
prijatelje.

21. Poleg tega bo naš prijateljski stik
pogosto dopolnjen s korporativnim
apostolatom, ki se odvija v naših
centrih in pri apostolskih
dejavnostih: To prijateljstvo, ta
odnos s kom izmed vas, se pozneje
razširi po eni strani z
naklonjenostjo, s simpatijo in s
pogostostjo, s katero ta oseba
prihaja v hišo Opus Dei, ki jo je
začela obiskovati, in razložili so ji,
da mora to zanjo biti kakor lastna
hiša, kakor njen dom; vse to se
seveda pozneje združi s
prijateljstvom do tistih, ki jih



pozna in srečuje ob tem našem
domačem ognjišču.[43]

22. V okviru tega apostolata
prijateljstva je tudi apostolat ad fidem
med ljudmi, ki nimajo naše vere: 
Hčere in sinovi moji, vera, trdna
vera, živa vera, vera, ki deluje z
ljubeznijo, veritatem facientes in
caritate (prim. Ef 4,15). Ohranjajte
tega duha pri svojih stikih z
ločenimi brati in z nekristjani. Do
vseh ljubezen, do vseh
naklonjenost, do vseh
prijateljstvo. Nihče izmed tistih, ki
so kdaj prišli k našim
korporativnim dejavnostim, ni bil
nikdar deležen nadlegovanja
zaradi svojega verskega
prepričanja; nikomur ne govorimo
o naši veri, če on tega ne želi.[44]

* * *

23. Na teh straneh sem vas želel
spomniti, kako vsi potrebujemo
prijateljstvo, ta božji dar, ki nam



prinaša tolažbo in veselje. Bog je
človeka ustvaril tako, da ne more
živeti, ne da bi z drugimi delil
občutja svojega srca: če ga
navdaja veselje, začuti v njem silo,
ki mu daje, da zapoje in se
nasmeje, da – na kakršenkoli
način – napravi druge deležne
svoje sreče; če njegovo dušo
prevzame žalost, prav tako
hrepeni, da bi bilo okoli njega
vzdušje tišine, ki bi ga spominjalo
na to, da ga drugi razumejo in
spoštujejo. Človek potrebuje, vsi,
hčere in sinovi moji, potrebujemo
to, da se opremo drug na drugega,
da bi tako prehodili pot življenja,
spreminjali v resničnost svoja
hrepenenja, premagovali težave,
se radostili ob dosežkih svojih
naporov. Od tod izhaja ogromna,
ne le človeška, ampak tudi božja
pomembnost prijateljstva.[45]

Prvi mladi, ki so se Delu približali v
tridesetih letih, so ob našem očetu



našli pristno vzdušje prijateljstva. To
je bilo prvo, kar jih je pritegnilo in jih
ohranjalo enotne v težkih trenutkih.
V prijateljstvu se veselje pomnoži in
za bridkosti človek najde tolažbo;
prijateljstvo kristjana želi ljudem
okoli sebe največjo srečo – stik z
Jezusom Kristusom. Prosímo, kot je
prosil sv. Jožefmarija: Daj nam, Jezus,
srce po meri svojega Srca![46] To je
prava pot. Samo če se bomo
poistovetili s Kristusovimi čustvi – to
čutite v sebi, kar je tudi v Kristusu
Jezusu (prim. Fil 2,5) –, bomo mogli v
svoj dom, v svojo službo in
vsepovsod, kjer bomo, prinašati to
polno veselje s pomočjo svojega
prijateljstva.

Z vso ljubeznijo vas blagoslavlja

vaš oče

Rim, 1. november 2019, slovesni
praznik vseh svetih.



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Kakršnokoli javno objavljanje, v
celoti ali delno,

brez izrecnega pooblastila ni
dovoljeno.)

(Pro manuscripto)

[1] Pastirsko pismo, 14. 2. 2017, št. 9.

[2] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1965,
št. 10.

[3] Benedikt XVI., Okr. Deus Caritas
est, 25. 12. 2005, št. 17.

[4] Frančišek, Ap. spod. Christus vivit,
25. 3. 2019, št. 154.

[5] Sv. Jožefmarija, Pismo 31. 5. 1943,
št. 8.



[6] Sv. Jožefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
št. 70.

[7] Prim. sv. Tomaž, Suma Th., II-II, q.
23, a.1, c.

[8] Sv. Janez Pavel II., Govor, 18. 2.
1981.

[9] Benedikt XVI., Nagovor, 15. 9. 2010.

[10] Frančišek, Ap. spod. Christus vivit,
št. 152.

[11] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
225.

[12] Sv. Gregor Nazianški, Pridiga 43.

[13] Prav tam.

[14] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 565.

[15] Sv. Avguštin, Izpovedi, 4, 4.

[16] Sv. Janez Pavel II., Ap. pismo Novo
Millennio ineunte, 6. 1. 2001, št. 43.



[17] Sv. Jožefmarija, Pismo 9. 1. 1951,
št. 30.

[18] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1965,
št. 10.

[19] Brazda, št. 746; prim. Pot, št. 463.

[20] Sv. Avguštin, La catequesis a
principiantes, 15, 23.

[21] Sv. Jožefmarija, Pismo 8. 8. 1956,
št. 38.

[22] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1965,
št. 2.

[23] Sv. Jožefmarija, Pismo 31. 5. 1954,
št. 23.

[24] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 943.

[25] Sv. Jožefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
št. 71.

[26] Pastirsko pismo, 9. 1. 2018, št. 14.



[27] Sv. Tomaž, Suma Th., II-II, q.23, a.
1, c.

[28] Pastirsko pismo, 9. 1. 2018, št. 13.

[29] Bl. Álvaro, Predgovor, v: Božji
prijatelji.

[30] Sv. Jožefmarija, Pismo 29. 9. 1957,
št. 76.

[31] Besede sv. Jožefmarija, ki jih
navaja bl. Álvaro v: Cartas de familia
I, št. 115.

[32] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, oktober 1972.

[33] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 29. 2. 1964.

[34] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 454.

[35] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 3. 1930,
št. 11.

[36] Sv. Jožefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
št. 54.



[37] Pastirsko pismo, 9. 1. 2018, št. 14.

[38] Frančišek, Ap. spod. Christus vivit,
št. 176.

[39] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 191.

[40] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1965,
št. 16.

[41] Prav tam, št. 12.

[42] Sv. Jožefmarija, Pismo 11. 3. 1940,
št. 55.

[43] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1942,
št. 18.

[44] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 10. 1965,
št. 62.

[45] Prav tam, št. 16.

[46] Prim. sv. Jožefmarija, Brazda, št.
813.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/prelatovo-pismo-1-
november-2019/ (31. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-1-november-2019/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-1-november-2019/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatovo-pismo-1-november-2019/

	Prelatovo pismo (1. november 2019) | Prijateljstvo

