
opusdei.org

Prelatova avdio
meditacija: »V
adventu se
pripravljamo na dar
novega božiča«

Meditacija prelata Opus Dei o
adventu. Msgr. Fernando
Ocáriz razmišlja o tem, kaj
pomeni Marijin »fiat« in kako
se je ona pripravljala na prihod
svojega Sina.

11. Dec. 2020



»Pripravite Gospodovo pot, zravnajte
njegove steze« (Mr 1,3). Liturgija
adventnega časa nam prinaša te
Izaijeve besede o Janezu Krstniku, ki
so preroške, kakor vidimo tudi v
evangeliju. Advent je pričakovanje in
priprava, ni pasivno čakanje, ampak
priprava na Gospodov prihod.

Na božič bomo praznovali
učlovečenje, rojstvo Božjega Sina, ki
je zaradi nas postal otrok. Prav je, da
se pripravimo na kontemplacijo te
izredne skrivnosti, ki je predvsem
izraz Gospodove izročitve in božje
ljubezni do nas. On, ki je
vsemogočen, ki je Stvarnik,
Neskončni, hoče postati majhno dete
za nas in zaradi nas.

Pripraviti se moramo ravno zato, da
bi ta božji dar sprejeli z veliko
hvaležnostjo, kot novost, ki nam jo
vsako leto znova prinaša božični
praznik. Vemo tudi, da adventna
liturgija govori o onem drugem



Gospodovem prihodu ob koncu
časov, ki za vsakega človeka na neki
način vnaprej nastopi že ob njegovi
smrti, ob koncu zemeljske poti. To je
nekaj, kar nam ne sme zbujati
strahu, ampak nam mora pomagati,
da tudi svoje lastno življenje
začutimo kot pripravo, kot advent:
kajti takrat bo po nas prišel Gospod.
Vse naše življenje je na neki način
pričakovanje tistega dne, ko bo prišel
Jezus in nas vzel v svojo bližino.

Čas aktivnega pričakovanja. Naša pot
v Betlehem mora biti iskanje Jezusa v
vseh razsežnostih našega običajnega
življenja. Ampak za to je treba
»zravnati njegove steze«. Kaj pomeni
»zravnati njegove steze«? Za nas to
pomeni odstraniti ovire, ki
preprečujejo Gospodov prihod v nas,
v naše duše, v naše življenje. In s
katerimi ovirami se srečujemo?
Veliko jih je. Vsak izmed nas se lahko
vpraša: Kaj je v mojem življenju na
neki način ovira za Gospodov



prihod? Z drugimi besedami: Kaj
preprečuje, da bi se odprla moja
duša, moj dan, moje običajno
življenje, da bi lahko v polnosti
vstopil Gospod s svojo močjo, s svojo
milostjo, s svojo dobroto in veseljem?
Ali rečeno še drugače: vse lahko
strnemo v eno sámo oviro, ki je naš
napuh. Proti tej oviri se bomo morali
vztrajno boriti, vedno kadar bomo
zaznali njeno naraščanje.

Navsezadnje gre za spreobrnjenje. Za
spreobrnjenje, ki je sicer res sad
našega prizadevanja, vendar je to
predvsem božja milost. Ta božja
milost nam daje luč, da bi videli, v
čem se moramo poboljšati, na kateri
način moramo še bolj zgladiti pot, da
bi v naše življenje prišel Gospod.
Obenem pa je to moč, ki nam jo
Gospod skupaj s svojo milostjo daje
zato, da bi jo mogli uresničiti, da bi se
mogli odzvati na njegov poziv.



Zaradi tega nam pogled na našo
omejenost, na naše meje, ne sme
vzeti poguma. Na neki način mora v
nas vzbuditi veselje, ne zaradi
omejenosti same, ampak zato ker
nam to spoznanje pomaga, da se
poboljšamo, da se bolj odpremo
božjemu daru. Predvsem pa lahko v
tej božji milosti, v tej božji lúči,
vidimo sad ogromne ljubezni
vsemogočnega Boga do vsakogar
izmed nas. Kajti ob tem prihodu – ki
ga pričakujemo, na katerega se
aktivno pripravljamo – se nam
razodeva kot Bog, ki je postal otrok
za nas in zaradi nas.

Ko premišljujemo o Gospodovem
prihodu med nas, pomislimo tudi na
evharistijo, kajti tam lahko vsak dan
– če tako hočemo – najdemo vso moč
za to, da bi svojo dušo odprli temu
prihodu, ki se v polnosti uresničuje
že pri obhajilu. O tem nam eden od
cerkvenih očetov – in sicer sv. Leon
Veliki v besedilu, ki ga srečamo tudi v



liturgiji – pravi: »Udeležba pri
Kristusovem telesu in krvi nas
spreminja v tisto, kar prejemamo.«[1]

Združuje nas z Jezusom Kristusom,
kajti to »glajenje poti«, to »ravnanje
stezá«, ta »priprava na Gospodov
prihod« je priprava na poistovetenje
z Njim. To pa dosežemo predvsem
pri evharistiji, oziroma to pri
evharistiji doseže On; da bi to
poistovetenje bilo resnično, da bi
naše misli bile skladne z
Gospodovimi, da bi naše reakcije na
okoliščine in na ljudi bile reakcije,
kakršne ima Gospod.

Prizadevajmo si za poistovetenje z
Jezusom tudi v adventnem času,
misleč na preprostost Deteta, na
njegovo razpoložljivost, da bi se
kakor Dete nekomu prepustili.
Komu? Nikomur drugemu kot samo
Devici Mariji.

In s tem se dotaknemo še druge téme,
za katero bi si želel, da bi bila



predmet naše molitve. Prosímo
Marijo, naj nas spremlja sedaj, ko je
še blizu slovesni praznik
brezmadežnega spočetja. Oziroma,
naj v bistvu mi spremljamo njo na
poti v Betlehem, da bi se na globlji
način srečali z Jezusom, ko ga bomo
gledali in premišljevali o Njem, ki
nam je z utelešenjem izkazal svojo
neskončno ljubezen.

Brezmadežno spočetje

Ona, Marija, spočeta brez
kakršnegakoli madeža, milosti polna.
S tem izrazom »milosti polna« jo
nadangel pri oznanjenju nagovori
kot z imenom: »Pozdravljena, milosti
polna« (Lk 1,26). Nato ji reče tudi
»Marija«, ko ji pravi: »Ne boj se,
Marija« (Lk 1,30); ampak pri
pozdravu je to kakor njeno lastno
ime: »Milosti polna«. Kaj to pomeni –
»milosti polna«? Izvorni pomen teh
besed je: popolnoma spremenjena od
milosti. Takšna nam stopa pred oči in



vemo, da je tudi naša Mati, da je od
trenutka učlovečenja Božja Mati in
naša Mati.

Ob tem prizoru je sv. Jožefmarija z
občudovanjem, ki ga želimo
posnemati, vzkliknil: »Večji od tebe je
samo Bog.« Ko bomo gledali Marijo,
bomo rekli: »Večji od tebe je samo
Bog.« Ona prejme presenetljivo
poklicanost. Postavi kakšno
vprašanje, da bi dobro razumela, za
kaj gre. In ko ji angel to pojasni, sledi
odgovor popolne predanosti: Fiat! –
Zgôdi se. »Zgôdi se mi po tvoji
besedi« (Lk 1,38).

Prvi advent je pričakovanje
Gospodovega rojstva, ko je ta še v
njenem deviškem telesu. V tem
Marijinem odgovoru – kot je dejal
papež Frančišek v neki homiliji –
vidimo, da polnost milosti
preoblikuje srce in ga usposobi za to
véliko dejanje, za Marijin »fiat«, ki bo
spremenil tok človeške zgodovine



(Frančišek, 8. 12. 2015). Ta beseda:
»Zgôdi se.«

Tudi mi moramo Gospodu odgovoriti
tako: »Zgôdi se.« Kajti vsi imamo
prav posebno poklicanost. Sveti
Pavel v nekem besedilu iz Pisma
Efežanom – ki smo ga mnogi že
pogosto ali vsaj kdaj premišljevali –
pravi, da nas je Gospod »pred
stvarjenjem sveta […] izvolil v njem,
da bi bili pred njegovim obličjem
sveti in brezmadežni« (Ef 1,4).

Zanimivo je, da je v tem odlomku,
tako kot v latinskem besedilu,
uporabljena beseda: »brezmadežni«.
Mi – brezmadežni … V resnici nismo
brezmadežni, ampak Bog nas kliče k
temu, da bi brezmadežni postali. In
kako? Po ljubezni, nam pravi apostol.
Po ljubezni … Zato vsesplošna
poklicanost k svetosti, ki jo je sv.
Jožefmarija od vsega začetka
oznanjal in ki jo je drugi vatikanski
koncil slovesno potrdil, ni svetost



nekoga, ki ne bi imel napak, ki bi bil
brezhibno popoln, kakor eksponat v
kakšnem muzeju … Bolj kot to gre za
svetost, ki temelji na ljubezni, na
polnosti ljubezni. Namreč s pomočjo
božje milosti lahko Boga ljubimo
vedno bolj kljub naši omejenosti,
kljub temu da še vedno imamo
pomanjkljivosti in omejitve.

Benedikt XVI. se je v okrožnici Bog je
ljubezen spraševal: Je mogoče ljubiti
Boga, ki ga ne vidimo? Seveda bi
lahko začel s filozofsko in teološko
razpravo, da bi odgovoril na to
vprašanje, vendar se je omejil na
strnjen odgovor, ki zaobjame bistvo.
Je mogoče ljubiti Boga, ki ga ne
vidimo? Dejansko »je Bog postal
viden v Jezusu Kristusu«. Tja
moramo usmeriti svoje moči: v
kontemplacijo Gospoda, Jezusa
Kristusa, v evangeliju, v naši osebni
meditaciji. Tako bomo lahko našli
tudi moč za več ljubezni do drugih
ter za posnemanje Device Marije.



Človeka preseneti dejstvo, da Marija
takoj po oznanjenju, takoj po tem, ko
je s svojim fiat postala Božja Mati,
najprej pomisli na svojo sestrično.
Prvo, kar ji pride na misel, da tako
rečemo, je njena sorodnica. Angel ji
je sicer povedal, da njena sestrična
pričakuje otroka, ni pa ji rekel, naj jo
obišče. Tisto je bilo znamenje božje
vsemogočnosti, saj je šlo za ženo, ki
je bila že v letih. In Marija
nemudoma spozna, da njena
sestrična potrebuje pomoč, ter se
odpravi na pot. In tja se odpravi ne
samo zato, da bi jo pozdravila in se
oglasila za nekaj ur ali dni. Pri njej
ostane več mesecev …!

Prosímo Marijo, naj nam od Gospoda
pridobi milost, ki nas bo spodbudila:
najprej k temu, da odkrijemo potrebe
drugih, potem pa k odločitvi za
služenje, da bi jim želeli pomagati, da
bi potrebe drugih začutili kot svoje
lastne.



Opazujmo Brezmadežno Devico, ki
ima tisto polnost milosti in zna zato
odkriti stisko drugih tudi v galilejski
Kani. Na tisto svatbo so bili
povabljeni Gospod, njegovi učenci in
tudi Marija. Marija pa je edina, ki
opazi, da zmanjkuje vina. Lahko bi
rekli: to je vendar nekaj tako
materialnega … vendar je bilo za
mladoporočenca pomembno, da ne
bi napravila slabega vtisa. Marija
odkrije tudi te drobne stvari in to
zmore zaradi ljubezni, ker je v njej
polnost milosti.

Mati, polnost milosti v nas ni
uresničena, vendar hočemo s tvojo
pomočjo postati podobni tebi in na ta
način bolj podobni Jezusu. V tem
adventu se želimo pripraviti, da bi
prejeli dar novega božiča ter si
prizadevali, da bi naše življenje
postalo darilo za druge, zlasti za tiste,
ki to najbolj potrebujejo. Toliko ljudi
je, ki živijo sami, toliko bolnikov,
osamljenih, toliko ljudi, ki zaradi



pandemije prestajajo težke gmotne
stiske v svojih družinah.

Za konec se obrnimo k Marijinemu
materinskemu posredovanju, naj nas
ona skupaj z Jožefom vodi na naši
poti v smeri tistega Betlehema, ki je
kraj našega nenehnega srečavanja z
Jezusom Kristusom.

[1] Sv. Leon Veliki, 12. nagovor o
Gospodovem trpljenju, 3, 7: PL 54,
357.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/prelatova-avdio-meditacija-

advent-2020/ (1. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/prelatova-avdio-meditacija-advent-2020/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatova-avdio-meditacija-advent-2020/
https://opusdei.org/sl-si/article/prelatova-avdio-meditacija-advent-2020/

	Prelatova avdio meditacija: »V adventu se pripravljamo na dar novega božiča«

