
opusdei.org

Predajanje vere
otrokom (2)

Zgled, posvečanje časa, molitev
… posredovanje vere otrokom
je naloga, ki zahteva trud. Drugi
del članka o veri in družini.

9. Jun. 2015

Kadar želimo vzgajati v veri, ne
moremo ločevati semena nauka od
semena pobožnosti.[1]Treba je
združiti spoznanje in krepost, razum
in čustva. Na tem področju, bolj kot
na mnogih drugih, morajo starši in
vzgojitelji bedeti nad harmonično
rastjo otrok. Ni dovolj le nekaj



pobožnosti, ki je okrašena z videzom
nauka, pa tudi ni na mestu nauk, ki
ne krepi prepričanja o izkazovanju
dolžnega češčenja Bogu, o pogovoru
z Njim, o spoštovanju zahtev
krščanskega sporočila, o potrebnosti
apostolata. Nauk se mora preliti v
življenje, ki se pokaže v odločitvah,
kar ni ločeno od človekovega
vsakdana, je nekaj, kar se razvije v
zavezanost za ljubezen do Kristusa in
do drugih.

Nenadomestljiv element pri vzgoji je
konkreten zgled, živo pričevanje
staršev: molitev z otroki (ko vstanejo,
ko ležejo k počitku, pred jedjo);
poudarjanje pomembne vloge, ki
pripada veri v krščanskem domu
(načrtovanje udeležbe pri sveti maši
med počitnicami oz. iskanje
primernih krajev za letovanje, ki ne
povzročajo nereda v osebnem
življenju); učenje na naraven način o
tem, kako braniti in posredovati
lastno vero in širiti ljubezen do



Jezusa. Tako oče in mati »prodreta
globoko v njihova srca in zapustita
tam sledove, ki jih dogajanja
poznejšega življenja ne bodo mogla
izbrisati.«[2]

Otrokom je treba posvečati čas: čas
je življenje[3],in življenje — življenje
Kristusa, ki živi v kristjanu — je
največ, kar jim je mogoče dati.
Sprehodi, izleti, pogovori o njihovih
skrbeh, o njihovih sporih; pri
predajanju vere je treba na prvem
mestu “biti tam in moliti"; in če
naredimo napako, prosimo za
odpuščanje. Po drugi strani pa
morajo otroci tudi izkusiti
odpuščanje, ki jim daje čutiti, da je
ljubezen do njih brezpogojna.

PO POKLICU: STARŠI

Benedikt XVI. pojasnjuje, da otroci
»vse od zgodnjih let imajo potrebo po
Bogu in so zmožni zaznati njegovo
veličino; znajo ceniti vrednost
molitve in obredov, tako kot morejo



slutiti razliko med dobrim in zlim.
Spremljajte jih, torej, v veri vse od
najbolj rosnih let.«[4] Doseči pri
otrocih enotnost med tem, kar
verjamejo, in tem, kar živijo, je izziv,
ki se ga je treba lotiti brez
improviziranja in z določeno mero
profesionalnosti. Vzgoja v veri mora
biti uravnotežena in sistematična.
Gre za posredovanje odrešenjskega
sporočila, ki zadeva vsakega človeka
in ki se mora ukoreniniti v glavi in v
srcu osebe, ki ga prejme; in vse to se
odvija med tistimi, ki jih imamo
najbolj radi. V igri je prijateljstvo, ki
ga bodo otroci gojili do Jezusa
Kristusa, naloga, ki si zasluži največ
truda. Bog računa na naš interes, da
jim nauk predstavimo na dostopen
način, da bi jim lahko naklonil svojo
milost in prebival v njihovih dušah;
zato način komuniciranja ni nekaj
dodatnega ali sekundarnega poleg
posredovanja vere, temveč spada v
samo dinamiko tega procesa.



Da bi postal dober zdravnik, ni
dovolj, da oskrbiš nekaj pacientov;
treba je študirati, brati, premišljevati,
spraševati, raziskovati, hoditi na
seminarje. Da bi postali dobri starši,
je treba temu posvečati čas, se
izprašati, kako lahko napredujemo
pri našem vzgojnem delu. V našem
družinskem življenju je “vedeti"
pomembno, “znati narediti"
nepogrešljivo, “hoteti narediti" pa je
odločilno. To morda ni lahka naloga,
vendar se ni smiselno varati z
izgovarjanjem na druga opravila, ki
nas čakajo: vedno je treba najti nekaj
minut na dan ali nekaj ur v času
počitnic, ki jih namenimo osebnemu
pedagoškemu izobraževanju.

Na voljo je obilo načinov za pomoč
pri tem izpopolnjevanju: veliko je
knjig, posnetkov in internetnih strani
z dobro usmerjenostjo, na katerih
lahko starši najdejo ideje, kako
vzgajati bolje. Poleg tega so še
posebej koristni tečaji družinskega



usmerjanja, ki ne le posredujejo
določeno znanje ali tehnike, temveč
človeku pomagajo prehoditi pot
vzgoje otrok in pot napredovanja na
osebnostnem, zakonskem in
družinskem področju. Boljše
poznavanje značilnosti, ki so tipične
za starost, v kateri so otroci, in tudi
seznanjenost z okoljem, v katerem se
gibljejo njihovi vrstniki, je del
normalnega zanimanja za to, o
čemer razmišljajo, kaj jih stimulira,
kaj jih ovira. Skratka, to nam
pomaga, da jih spoznamo, kar nato
omogoča vzgajanje na bolj zaveden
in odgovoren način.

KAKO POKAZATI LEPOTO VERE

Zato da bi otroci vero ponotranjili, je
treba izkoristiti različne situacije,
tako da zaznajo skladnost med
človeškimi in nadnaravnimi
argumenti. Starši in vzgojitelji sicer
morajo postavljati cilje, toda tako, da
pokažejo na lepoto kreposti in



polnega krščanskega življenja.
Zatorej velja odpirati obzorja, brez
da bi se omejevali zgolj na
opozarjanje na to, kaj je
prepovedano in kaj obvezno. V
nasprotnem primeru bi lahko bila to
spodbuda k mišljenju, da je vera
skupek trdih in hladnih predpisov, ki
človeka omejuje, ali pa zakonik
grehov in kazni; naši otroci bi tako
nazadnje videli le strmi del steze,
brez da bi upoštevali Jezusovo
obljubo: “Moj jarem je
prijeten."[5]Prav nasprotno, v vzgoji
mora biti zelo navzoče to, da
Gospodove zapovedi krepijo
osebnost, jo dvigajo k polnejšemu
razvoju; niso brezčutne negacije,
temveč predlogi za dejanja, ki
varujejo in spodbujajo življenje,
zaupanje, mir v družinskih in
družbenih odnosih. To je
prizadevanje za posnemanje Jezusa
na poti blagrov.



Zaradi tega bi bilo zmotno, če bi
“nadnaravne razloge" povezovali z
izpolnjevanjem zadolžitev, nalog ali
“obveznosti", ki se jim zdijo težke. Ni
dobro, na primer, pretiravati z idejo,
naj otrok poje svojo juho do konca
kot žrtev za Gospoda; glede na
njegovo življenje pobožnosti in
starost je to lahko primerno, vendar
je treba poiskati še druge motive, ki
ga bodo spodbudili. Bog ne more
nastopati kot “nasprotnik" otrokovih
kapric; bolj kot to si je treba
prizadevati, da kapric ne bi imeli in
bi dosegli pogoje za srečno,
nenavezano življenje, ki ga vodi
ljubezen do Boga in do drugih.

Krščanska družina sporoča lepoto
vere in ljubezni do Kristusa, kadar je
v njej navzoča družinska harmonija
zaradi ljubezni, kadar se znamo
nasmehniti in pozabiti na svoje skrbi,
da bi se posvetili drugim, da bomo
spregledali nepomembne praske,
ki bi jih samoljubje moglo



spremeniti v visoke ovire; (…) da
vložimo veliko ljubezni v majhne
pozornosti, iz katerih je
sestavljeno vsakodnevno sožitje.[6]

Življenje, usmerjeno v pozabljanje
samega sebe, je samo po sebi
privlačen ideal za mladega človeka.
Vzgojitelji smo tisti, ki včasih tega
povsem ne verjamemo, morda zato,
ker moramo sami prehoditi še veliko
poti. Skrivnost je v povezovanju
ciljev vzgoje z motivi, ki jih naši
sogovorniki razumejo in cenijo:
pomagati prijateljem, biti koristen,
pogumen … Vsak otrok bo imel svoj
način razmišljanja, ki bo prišlo na
dan, ko se bodo vprašali, čemu si
prizadevati za čistost, zmernost,
delavnost, nenavezanost; zakaj je
treba razumno uporabljati internet
in zakaj ni dobro preživljati ure in
ure ob videoigrah. Tako bodo
krščansko sporočilo dojemali v
njegovi racionalnosti in lepoti. Otroci
bodo odkrili Boga, ne kot nekakšno



“orodje", s katerim starši dosežejo
drobne domače cilje, temveč
takšnega, kot je: Boga, ki je Oče, ki
ima nas bolj rad kot vse stvari in ki
ga moramo ljubiti in častiti; Stvarnik
vesoljstva, ki mu dolgujemo svoj
obstoj; dobri Učitelj, Prijatelj, ki nas
nikdar ne prevara in ki ga nočemo
niti ne moremo razočarati.

POMAGATI OTROKOM NAJTI
NJIHOVO POT

Predvsem pa vzgoja na tem področju
pomeni prizadevanje, da bi otroci
vse svoje življenje preoblikovali v
češčenje Boga. Kot uči koncil, »stvar
brez Stvarnika izgine v nič«[7]; v
češčenju pa najdemo resnični temelj
osebne zrelosti: Če ljudje ne častijo
Boga, častijo sami sebe, kar se lahko
pokaže na različne načine, ki jih
pozna zgodovina: oblast, užitek,
bogastvo, znanost, lepota …[8] Širjenje
takšnega ravnanja se izkaže za
potrebno, da bi otroci osebno odkrili



lik Jezusa Kristusa; lahko so deležni
te spodbude že od najzgodnejšega
otroštva, tako da se naučijo osebno
govoriti z Njim. Ali ni molitev z
otroki to, da jim pripovedujemo o
Jezusu in njegovih prijateljih, da
skupaj z njimi vstopimo v
evangeljske prizore, navezujoč se na
kakšen vsakdanji dogodek?

Spodbujanje pobožnosti pri otrocih v
bistvu pomeni pomagati jim, da
položijo svoje srce v Jezusa, da mu
spregovorijo o dobrih in slabih
pripetljajih; da poslušajo glas vesti, v
katerem Bog sam razodeva svojo
voljo, in da jo poskušajo prenesti v
dejanja. Otroci povsem naravno
privzemajo te navade, ko vidijo, kako
se njihovi starši pogovarjajo z
Gospodom in kako je navzoč v
njihovem vsakdanu. Kajti vera je,
bolj kot z vsebinami in dolžnostmi,
na prvem mestu povezana z neko
osebo, ki ji pritrdimo brez zadržkov:
zaupamo ji. Če hočemo pokazati,



kako neko Življenje — Jezusovo
Življenje — spremeni človeka
vključno z vsemi njegovimi
zmožnostmi, je razumljivo, da otroci
opazijo, kakšna je bila ta sprememba
v nas samih. Biti dober posredovalec
vere v Jezusa Kristusa pomeni z
lastnim življenjem pokazati svojo
zedinjenost z Njim.[9] Biti dober starš
v veliki meri pomeni biti starš, ki je
dober in se bori za svetost: otroci to
vidijo in lahko to prizadevanje
občudujejo ter ga skušajo posnemati.

Dobri starši si želijo, da bi njihovi
otroci dosegli odličnost in bili srečni
v vseh pogledih: na poklicnem,
kulturnem, čustvenem področju; zato
je razumljiva tudi njihova želja, da
ne bi ostali v povprečnosti na
duhovnem področju. Ni
čudovitejšega načrta od tega, kar je
Bog predvidel za vsakega človeka.
Največja usluga, ki jo je mogoče
storiti človeku — in še prav posebej
otroku —, je to, da mu pomagamo, da



bi v polnosti odgovoril na svoj
krščanski poklic in pravilno zadel
tisto, kar Bog hoče zanj. Ne gre
namreč za neko postransko stvar, od
katere bi bila le nekoliko odvisna
človekova sreča, temveč zadeva izid
njegovega življenja v celoti.

Odkriti, v čem konkretno sestoji naša
poklicanost k svetosti, pomeni najti 
bel kamenček, na katerem je 
napisano novo ime: tega ne pozna
nihče, razen tistega, kdor ga
prejme[10]; to je srečanje z resnico o
samem sebi, ki navda s smislom
celotno življenje. Življenjepis nekega
človeka bo drugačen, glede na
velikodušnost, s katero bo odgovoril
na različne možnosti, ki mu jih bo
Bog ponudil; v vsakem primeru pa bo
od teh odgovorov odvisna predvsem
njegova sreča in sreča mnogih
drugih ljudi.

POKLICANOST OTROK,
POKLICANOST STARŠEV



Vera je po svoji naravi svobodno
dejanje, ki ga ni mogoče vsiliti, niti
na posreden način s pomočjo
“neovrgljivih" argumentov; vera je
dar, ki korenini v skrivnosti božje
milosti in svobodnega človekovega
odziva. Zato je naravno, da krščanski
starši molijo za svoje otroke in
prosijo, da bi seme vere, ki ga sejejo v
njihovih dušah, obrodilo sad;
mnogokrat bo Sveti Duh na podlagi
tega prizadevanja v naročju
krščanskih družin vzbudil
najrazličnejše poklice za dobro
Cerkve.

Brez dvoma lahko otrokova
poklicanost za starše pomeni
odpoved načrtom in projektom, ki si
jih zelo želijo. Toda to ni zgolj nek
nepredviden dogodek, saj je del
čudovite poklicanosti k materinstvu
in očetovstvu. Lahko bi rekli, da je
božji klic dvojen: je klic otroku, ki se
izroči, in klic staršem, ki ga izročajo
Bogu; in včasih imajo lahko pri tem



večjo zaslugo starši, ki so bili izbrani
od Boga, da bi mu dali to, kar imajo
najraje, in da bi to storili z veseljem.

Otrokov poklic na ta način postane 
razlog za sveti ponos[11], ki starše
spodbuja, da ga spremljajo s svojo
molitvijo in ljubeznijo. Takole je
razmišljal sv. Janez Pavel II.: »Bodite
odprti za poklice, ki bodo vznikli
med vami. Molite, da bi kot
znamenje njegove posebne ljubezni
Gospod poklical enega ali več članov
vaše družine, da bi mu služili. Živite
svojo vero z veseljem in gorečnostjo,
ki bosta vlivala poguma tem
poklicem. Bodite velikodušni, kadar
se vaš sin ali hči, vaš brat ali sestra,
odloči za hojo za Kristusom po tej
posebni poti. Pustite, da njihov poklic
raste in se krepi. Ponudite vso svojo
podporo svobodno storjeni
odločitvi.«[12]

Odločitve za izročitev Bogu vzklijejo
v naročju krščanske vzgoje: lahko bi



rekli, da so kakor njen vrhunec.
Družina po zaslugi starševske
skrbnosti tako postane domača
Cerkev[13], kjer Sveti Duh naklanja
svoje karizme. Vzgojna naloga
staršev na ta način presega srečo
otrok in postane vir božjega življenja
v okoljih, kjer Kristus pred tem še ni
bil navzoč.

A. Aguiló

[1] Kovačnica, 918.

[2] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo
Familiaris Consortio, 22. 11. 1981, 60.

[3] Brazda, 963.

[4] Benedikt XVI., Govor na kongresu
rimske škofije, 13. 6. 2011.

[5] Brazda, 198.

[6] Jezus prihaja mimo, 26.



[7] Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et spes, 36.

[8] Msgr. Javier Echevarría, Pastirsko
pismo, 1. 6. 2011.

[9] Sv. Tomaž, S. Th. II-II , q. 11, a. 1:
»Kdor veruje, pritrjuje besedam
drugega, zato je poglavitnega
pomena in cilj vsakega drugega
dejanja vere tisti, v čigar trditev se
veruje; na drugi strani pa so resnice,
ki jim z vero vanj pritrjujemo,
sekundarne.«

[10] Raz 2,17.

[11] Kovačnica, 17.

[12] Sv. Janez Pavel II., Pridiga, 25. 2.
1981.

[13] Prim. II. vatikanski koncil,
Dogm. konst. Lumen gentium , 11.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-2/

(8. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-2/

	Predajanje vere otrokom (2)

