opusdei.org

Predajanje vere
otrokom (1)

V druzini si ¢lovek oblikuje
znacaj, osebnost, navade ...,
nauci pa se tudi stika z Bogom.
To je naloga, ki je vedno bolj
pomembna, kakor opisuje ta
Clanek.

9. Maj. 2015

Vsak otrok je znamenje zaupanja
Boga do starsSev, katerim prepusti
skrb in vodenje bitja, poklicanega k
vecni sreCi. Vera je najboljSa
zapuscina, Ki jo lahko prejmejo. Se
vecd, je edina resni¢no pomembna



stvar, saj daje konc¢ni smisel
Clovekovemu bivanju. Bog nikdar ne
naloZi poslanstva, brez da bi dal tudi
potrebna sredstva za njegovo
uresnicCenje, in druZina je izmed vseh
oblik CloveSke skupnosti najbolj
prikladna za to, da v srcih vzklije
vera.

OSEBNO PRICEVAN]JE

Vzgoja v veri ni zgolj poucevanje,
ampak je podajanje zZivljenjskega
sporocila. Ceprav je boZja beseda
ucinkovita sama po sebi, je Gospod
za njeno Sirjenje Zelel uporabiti
priCevanje in posredovanje ljudi:
evangelij postane prepricljiv, kadar
ga vidimo v Zivljenju in dejanjih
socCloveka.

To Se zlasti velja, kadar imamo v
mislih otroke, ki teZje naredijo
loCnico med tem, kar je povedano in
kdo to pove; Se vecjo teZo pa pridobi,
ko pomislimo na lastne otroke, saj ne
postavljajo jasne razlike med materjo



ali oCetom, ki moli, in med molitvijo
samo. Se ve¢: molitev ima posebno
vrednost, je prijetna in ima velik
pomen zato, ker jo moli ravno mama
ali oCe.

Zaradi tega vse govori v prid temu,
da naj starsi svojo vero prenasajo na
otroke. Bolj kot besede pa Bog od njih
pricakuje to, da so pobozni, dosledni.
Njihovo osebno pri¢evanje mora biti
prisotno pred otroki v vsakem
trenutku, povsem naravno, brez da
bi skusali stalno deliti nekaksne
nauke.

Vcasih je dovolj, da otroci vidijo
veselje svojih starSev, ko grejo le-ti k
spovedi, in Ze se vera v njihovih srcih
okrepi. Ne gre podcenjevati njihove
bistroumnosti, Cetudi se zdijo naivni;
v resnici dejansko poznajo svoje
starSe, njihove dobre in manj dobre
strani, in vse kar ti storijo — ali
opustijo —, je zanje sporocilo, ki



pripomore Kk njihovi vzgoji, ali pa jih
deformira.

Benedikt XVI. je veckrat povedal, da
globoke spremembe v ustanovah in v
osebah obicajno spodbudijo svetniki,
ne pa najbolj u€eni ali mogocni
ljudje: Ob zgodovinskih preobratih so
bili [svetniki] resnicni reformatoryji, ki
so mnogokrat povzdignili ¢lovestvo iz
temacnih dolin, v katerih ji vedno
preti nevarnost, da omahne v prepad;
oni pa so vedno znova prinasali
razsvetljenje.”

V druZini se dogaja nekaj podobnega.
Nedvomno je treba premisliti, kateri
bi bil najbolj pedagoski nacin za
predajanje vere, in se izobraziti v
dobre vzgojitelje; toda odlocilno je
prizadevanje starSev za svetost.
Osebna svetost je tisto, kar jim bo
omogocilo, da bodo izbrali najboljsi
pedagoski pristop.

V vsakem krs¢anskem okolju je iz
izkuSnje znano, kako dobre



rezultate daje to naravno in
nadnaravno uvajanje v Zivljenje
pobozZnosti, ki se odvija v toplini
domacega ognjisca. Otrok se nauci
postavljati Gospoda v prvo vrsto
med glavna in najbolj temeljna
custva; nauci se tega, da se k Bogu
obraca kot k Ocetu in k Devici
Mariji kot k Materi; nauci se moliti
po zgledu svojih starsev. Ko to
razumemo, uvidimo, kako veliko je
apostolsko poslanstvo, ki ga lahko
vrsijo starsi, in kaksno obveznost
imajo, da so iskreno pobozni, da bi
mogli, ne toliko uciti, ampak
predvsem posredovati to
pobozZnost otrokom.”’

VZDUSJE ZAUPANJA IN
PRIJATELJSTVA

Po drugi strani pa vidimo, da mnogo
fantov in deklet — zlasti v mladosti
in v dobi odras¢anja — popusca v
veri, ki so jo prejeli, kadar pridejo v
kaksno preizkusnjo. Izvori takSne



krize so lahko zelo razli¢ni — pritisk
nekrSc¢anskega okolja, prijatelji, ki se
posmehujejo verskemu prepricanju,
profesor, ki poucuje z ateistiCnega
vidika ali ki izklju¢uje Boga —, toda
te krize postanejo nekaj resnega le v
primeru, ko mladi ne uspejo
spregovoriti s primerno osebo o tem,
kar se jim dogaja.

Pomembno je, da se otrokom nudijo
vse mozZnosti za zaupanje in da so
njihovi starsi vselej na razpolago, da
jim posvetijo svoj Cas. Otroci — tudi
tisti, ki se zdijo najbolj razposajeni
in nenavezani —, si vedno Zelijo te
bliZine, tega bratstva v odnosu do
svojih starsev. Po navadi je
klju¢no zaupanje: to, da starsi
znajo vzgajati v vzdusju
domacnosti, da nikdar ne dajejo
vtisa nezaupanja, da dajejo
otrokom svobodo in jih ucijo, kako
naj jo uporabljajo z osebno
odgovornostjo. Bolje je, da se
pustijo kdaj prelisiciti: zaupanje,



izkazano otrokom, doseze, da se
bodo otroci sami sramovali svoje
prevare in se bodo popravili;
nasprotno pa, ¢e nimajo svobode,
Ce vidijo, da niso delezni zaupanja,
se bodo cutili spodbujene h
goljufanju.” Za prenasanje teh
nasvetov v prakso ni treba ¢akati na
Cas dozorevanja, naklonjenost je
mogoce pridobiti Ze v zelo zgodnjih
obdobijih.

Pogovor z otroki je nekaj najbolj
prijetnega, istoasno pa je to tudi
najkrajsa pot do globokega
prijateljstva z njimi. Kadar Clovek
pridobi zaupanje z drugim c¢lovekom,
se vzpostavi most medsebojnega
zadovoljstva in le redkokdaj bo
opustil priloznost za kramljanje o
svojih skrbeh in svojih Custvih, kar je
po drugi strani tudi nacin za boljSe
spoznavanje samega sebe. Kljub
temu, da je v nekaterih starostnih
obdobijih teZje pridobiti takSno
blizino, starsi ne smejo popuscati v



svojem prizadevanju, da bi jih imeli
otroci za svoje prijatelje, katerim
lahko zaupajo svoje teZnje, svoje
probleme, od katerih lahko
pricakujejo ucinkovito in
ljubeznivo pomoé."”

V tem vzdusju prijateljstva otroci
sliSijo govoriti o0 Bogu na prijeten in
privlacen nacin. Vse to zahteva, da
starsi najdejo Cas, da bi bili s svojimi
otroKki, in sicer ¢as, ki bo
“kakovosten": otrok mora dojeti, da
se za njegove stvari zanimamo bolj
kot za nasSa preostala opravila. To
pomeni konkretna dejanja, ki jih
zaradi okoliS¢in ne moremo prelagati
ali opuscati znova in znova: treba je
ugasniti televizor ali raCunalnik —
0z. na jasen nacin preusmeriti
pozornost —, kadar sin ali h¢i pride k
nam in se vidi, da Zeli spregovoriti;
treba je pravilno omejiti ¢as,
namenjen delu; iskati oblike
rekreacije in razvedrila, ki



spodbujajo pogovor in druzinsko
Zivljenje itd.

SKRIVNOST SVOBODE

Kadar je v igri osebna svoboda, ljudje
ne storijo vedno tega, kar bi bilo
zanje najboljSe, oz. tega, kar bi bilo
pricakovati glede na trud, ki smo ga
vlozili. Véasih stvari delamo dobro,
vendar se, vsaj na videz, izteCejo
slabo, in takrat ni nobene koristi, Ce
krivimo sebe o0z. za nastalo situacijo
zvracamo krivdo na druge.

Najbolj na mestu je premislek, kako
vzgajati vedno bolje in kako k temu
pomagati tudi drugim; na tem
podrocju ni carobnih formul. Vsakdo
ima svoj pristop, s katerim na
razliCen nacin od drugih razlaga in
zastavlja konkretna vprasSanja; enako
lahko re¢emo o otrocih, ki so deleZni
vzgoje in ki sicer zivijo v istem ali
podobnem okolju, vendar imajo
razline interese in so razlicno
obcutljivi.



Taksna raznolikost pa vseeno ni
ovira. Se ve¢, obzorje vzgoje se tako
razSiri: po eni strani omogoca, da se
vzgoja resnicno prilagodi okviru
nekega edinstvenega odnosa brez
stereotipov; po drugi strani pa
sreCanje temperamentov in znacajev
razli¢nih otrok spodbuja
mnogovrstnost vzgojnih priloznosti.

Skratka, Ceprav je pot vere najbolj
osebna izmed vseh poti — saj se
nanasa na najintimnejSe v ¢loveski
osebi, na njen odnos do Boga —,
lahko drugemu pomagamo, da jo
prehodi: to je vzgoja. Ce v svoji
osebni molitvi pocasi premisljujemo
o vsakem izmed otrok ali mladih,
nam bo Bog dal luci, da bomo
presodili pravilno.

Bolj kot vprasSanje strategije ali
nacrtovanja je predajanje vere
pomoc pri tem, da bi vsakdo odkril
bozji nacCrt za svoje Zivljenje. Pomoc,
da bi sam pri sebi ugotovil, da mora



postati boljsi in v ¢em mora postati
boljsi, kajti mi sami pravzaprav ne
spreminjamo nikogar: spremenijo se
oni, ker tako hocejo.

POZORNOST NA RAZLICNIH
PODROC]JTH

Lahko bi nasteli vec vidikov, ki imajo
velik pomen pri predajanju vere.
Med prvimi je morda Zivljenje
poboznosti v druzini, boZja bliZzina v
molitvi in v zakramentih. Ce starsi
tega ne “skrivajo" — vcasih se to
zgodi nehote —, se ta odnos z Bogom
pokaZze v dejanjih, po katerih On
postane v druzini navzoc¢ na nacin, ki
je naraven in ki spoStuje avtonomijo
otrok. Molitev pred jedjo, jutranja ali
veCerna molitev skupaj z majhnimi
otroki, to, da jim pokazemo, kako se
lahko obracajo k angelu varuhu ali
izkazejo ljubeznivo pozornost do
Marije, so konkretne priloZnosti, ki
spodbujajo krepost poboznosti v
otrocih, kar se pogosto izkaZe kot



pomod, ki jih bo spremljala vse
Zivljenje.

Dodati velja krSc¢anski nauk:
poboznost brez nauka je namrec zelo
ranljiva na intelektualni gonji, skozi
katero grejo otroci oz. se bodo z njo
srecali kasneje v zZivljenju;
potrebujejo globoko izobrazbo, ki je
apologetska in hkrati prakti¢na.

Seveda je tudi na tem podrocju
pomembno, da znamo spostovati
posebnosti, znacilne za posamezna
starostna obdobja. Mnogokrat bo
pogovor o kaksni aktualni temi ali
knjigi lahko priloznost za to, da
starejSim otrokom spregovorimo o
krs¢anskem nauku (v kolikor se sami
ne obrnejo na nas s tovrstnimi
vprasanji).

Za mlajse je katehetsko
izobrazevanje, ki so ga deleZni pri
verouku v Zupniji ali v Soli, idealna
priloZznost. Skupaj z njimi lahko
ponovimo kaksno snov, o kateri so se



ucili, ali pa jim na spodbuden nacin
predstavimo kaksSno temo iz
katekizma, Ki je bila morda
opuscCena; tako bodo otroci zaradi
ljubezni starSev do Jezusovega nauka
razumeli, kako pomembno je, da se
ga ucijo.

Se en relevanten vidik je vzgoja v
krepostih, kajti Ce sta poboZnost in
nauk sicer navzoca, manjka pa
krepost, bodo ti fantje in dekleta
konec koncev razmisljali in Cutili
tako, kot zivijo, ne pa tako, kot jim
narekuje razum, razsvetljen z vero,
0z. vera, ki so jo vzeli za svojo na
podlagi razmiSljanja. Pri oblikovanju
kreposti je potrebno poudarjati
zahtevnost do samega sebe,
prizadevnost pri delu, velikodusnost
in zmernost.

Vzgoja v teh vrednotah Cloveka
spodbuja, da preseZe Zelje po
materialnem; napravlja ga
bistrejSega, bolj pripravljenega za



razumevanje duhovnih stvarnosti.
Kdor svoje otroke vzgaja brez
zahtevnosti — kdor jim nikoli ne rece
“ne" in skusa v vsem zadovoljiti
njihovim Zeljam —, s takSnim
ravnanjem zapre vrata duha.

Gre za popustljivost, ki lahko izvira iz
ljubeznivosti, vendar tudi iz Zelje, da
bi si prihranili trud, ki je potreben za
boljSo vzgojo, za to, da otrokom
postavljamo doloCene meje, da jih
ucimo ubogati in Cakati. In ker je
dinamika potro$nistva sama po sebi
nenasitna, vodi ta napaka Cloveka k
zZivljenjskemu slogu, polnemu kapric
in muhavosti, ter ga porine v spiralo
iskanja udobnosti, ki vselej vkljucCuje
primanjkljaj cloveskih kreposti in
interesa za druge.

OdrasScanje v svetu, v katerem je
vsaki kaprici zadosSceno, je tezek
balast za duhovno Zivljenje, ki duSo
— skorajda v temelju — onesposobi
za podarjanje in zavezanost.



Upostevati je treba tudi okolje, saj
ima veliko prepricevalno moc. Vsi
poznamo otroke, ki so bili vzgojeni v
pobozZnosti, vendar jih je potegnilo
okolje, na katero niso bili
pripravljeni. Zato velja bedeti nad
tem, kje se otroci vzgajajo, ter
ustvarjati ali poiskati takSno okolje,
ki bo omogocalo rast v veri in v
kreposti. To je nekaj podobnega kot
priobdelovanju vrta: mi nismo tisti,
ki daje rastlinam daje rast, lahko pa
jim priskrbimo sredstva — gnojilo,
vodo itd. — in primerno klimo, da bi
lahko rasle.

Kot je sv. JoZefmarija svetoval
starSem: Prizadevajte si, da jim
boste dali dober zgled, da ne boste
skrivali svoje poboZnosti,
prizadevajte si za Cistost svojega
ravnanja: potem se bodo naucili in
bodo krona vase zrelosti in vaSe

starosti.”

A. Aguilo



[1] Benedikt XVI., Nagovor na
Svetovnem dnevu mladih v Kolnu, 20.
8. 2005.

[2] Sv. JoZefmarija, Pogovori, 103.
[3] Sv. JoZefmarija, Pogovori, 100.

[4] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 27.

[5] Sv. JoZefmarija, Srecanje, 12. 11.
1972.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-1/
(9. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-1/
https://opusdei.org/sl-si/article/predajanje-vere-otrokom-1/

	Predajanje vere otrokom (1)

