
opusdei.org

Pravica staršev do
vzgoje svojih otrok
(2)

Ta članek govori o tem, da
imata poleg družine tudi država
in Cerkev neizogibne
obveznosti na področju vzgoje.

30. Nov. 2014

V prejšnjem članku smo govorili o
naravnem temelju pravice staršev do
vzgoje lastnih otrok, o univerzalnem
in neodtujljivem značaju te pravice.

Izhajajoč iz tega razmisleka zlahka
razumemo šolo kot nadaljevanje

https://opusdei.org/sl-si/document/pravica-starsev-do-vzgoje-svojih-otrok-1/


vzgojnega dela, ki se mora vršiti v
domačem okolju. Vendar pa je treba
povedati, da legitimna pristojnost v
vzgojnih zadevah ne pripada le
staršem: država in tudi Cerkev imata
iz različnih razlogov neizogibne
obveznosti na tem področju.

VLOGA DRŽAVE NA PODROČJU
VZGOJE

Raznovrstni so razlogi, ki
upravičujejo interes javnih oblasti do
vzgoje. S praktičnega vidika je na
mednarodni ravni očitno vidno
dejstvo, da naraščajoča svoboda in
socialno-ekonomski napredek
družbe v osnovi vključuje potrebo,
da javna oblast zagotavlja določeno
kulturno raven prebivalstva;
kompleksna družba bo namreč lahko
pravilno delovala le, če bo obstajala
ustrezna razdelitev informacij in
znanj, potrebnih za njeno dobro
funkcioniranje; ravno tako kot neko
zadostno dojemanje kreposti in norm



omogoča civilno sožitje ter ključno
vpliva na vedenje posameznika in
skupine.

Dovolj je, na primer, če pomislimo na
pomen boja proti nepismenosti za
izboljšanje socialne pravičnosti, da
razumemo, da ima država nesporno
zmožnost, funkcijo in pravice na
področju spodbujanja in širjenja
vzgoje, do katere ima vsak človek
neodtujljivo pravico.[1]

Kot konkretna zahteva skupnega
dobrega je s tem upravičeno to, da
državna ureditev vzpostavi določene
nivoje poučevanja, katerih doseganje
je lahko zakoniti pogoj za dostopanje
do določenih univerzitetnih študijev
ali drugih poklicnih dejavnosti.

V tem kontekstu se lahko zastavi
vprašanje, ali med pristojnostmi
staršev in države prihaja do
nesoglasij oz. nezdružljivosti, ali pa
je mogoče doseči, da se med seboj
dopolnjujejo. V vsakem primeru se je



treba vprašati: Kakšen je njihov
medsebojni odnos? Do kod lahko
postavlja zakone država, brez da bi
izpodrinila pravice staršev, in kdaj
lahko ukrepa, da bi zagotovila
pravice otrok v odnosu do njihovih
staršev?

V bistvu gre za vprašanja, ki se ne
dotikajo vloge, ki sama po sebi
pripada državi glede izobraževanja.
Kljub temu pa je, v nasprotju s tem,
kar bi bilo zaželeno, opaziti težnjo v
javnih oblasteh, ki se v mnogih
državah kaže vsaj od 18. stoletja
dalje, in sicer, da te oblasti na vedno
bolj izključujoč način prevzemajo
funkcijo vzgoje in včasih dosegajo
skoraj raven absolutnega monopola v
šolstvu.

V osnovi tega interesa se nahaja
zahteva, da bi na vse ljudi razširili
eno sámo etiko, ki bi ustrezala
državljanski morali, katere vsebino
pa bi oblikovala nekakšna



minimalna etična načela, ki bi imela
univerzalno veljavo in bi si jih delili
vsi ljudje; v najskrajnejših primerih
pa se je to sprevrglo v skoraj
totalitarno pojmovanje, saj poskuša
nadomestiti državljana glede njegove
odgovornosti, da on sam poseduje
svojo presojo moralnosti in vesti, in
tako se onemogočajo drugačni
projekti ali slogi življenja, ki se
razlikujejo od tistih, ki jih spodbuja s
strani države ustvarjeno ali podprto
javno mnenje.

Orodje za spodbujanje takšnih ciljev
je bila obramba nevtralnega šolstva
do zadnjega diha v t. i. javni šoli,
osamitev ali ekonomska potopitev
iniciativ na področju šolanja, ki so
vzniknile v osrčju civilne družbe, ali
pa omejevanje na posreden način z
zakonsko vzpostavitvijo pogojev za
priznanje šolanja ali s splošnimi
zahtevami učnih načrtov na takšni
ravni konkretnih določil in
obsežnosti, da v praksi izločijo



možnosti za specifične alternative
družbenega značaja, kar dejansko
privede do monopola na področju
vzgoje, ali pa do zgolj formalnega
obstoja šolskega pluralizma.

V tem kontekstu lahko trdimo, da je
zahtevana nevtralnost državnih
programov zgolj navidezna, saj
vključujejo konkretno ideološko
stališče. Poleg tega je na Zahodu
mogoče ugotoviti, da so tovrstne
pobude običajno povezane z željo, da
bi iz človekove kulture izločili
kakršno koli religiozno pojmovanje,
ali pa z namero po relativiziranju
temeljnih moralnih dobrin, kot so
pomen čutenja in ljubezni,
materinstvo, pravica do življenja od
prvega trenutka spočetja do naravne
smrti …

V zadnjih letih se je ta pristop okrepil
s tem, ko se je v šolah začela uporaba
načel, ki so bolj lastna
univerzitetnemu okolju, kot na



primer svoboda katedre in
predavanja za tiste, ki se ukvarjajo s
poučevanjem. Na ta način je svoboda
vzgoje omejena z domnevno
svobodo, ki naj bi jo imel učitelj pri
izražanju svojih idej in pri tem, da po
svoji volji vzgaja učence, za kar naj
bi bil pooblaščen s strani države.

V ozadju takšnega dojemanja
svobode je zaznati globok pesimizem
glede zmožnosti človeške osebe ter
sposobnosti staršev in družbe na
sploh, da otrokom zagotavlja vzgojo v
krepostih in državljanski
odgovornosti.

Težave so presežene, kadar se
upošteva, da šola v razmerju do
staršev izpolnjuje nadomestno vlogo
in da so »javne oblasti dolžne, da
zajamčijo to pravico staršev in
zagotovijo stvarne pogoje za njeno
izvajanje,«[2] to pomeni, da se morajo
ravnati po načelu subsidiarnosti.

SVOBODA POUČEVANJA



Obrambo pravice staršev do vzgoje
otrok v šolskem okolju, pa naj bo to v
primeru prekoračitve meja javnih
oblasti, ali pa glede ideoloških ciljev s
strani učitelja, se običajno označuje s
pojmom svoboda poučevanja ali tudi
svoboda vzgoje. Gre prav za naravno
pravico staršev v luči odnosa do
države ali do drugih vzgojnih
dejavnikov.

Svoboda poučevanja je zato
človekova pravica, katere subjekt so
starši, ki naj vzgajajo svoje otroke po
lastni presoji, kar vključuje
najrazličnejša področja[3]: od
vprašanj, ki zadevajo kurikulum
(izbira jezikov, ukvarjanje z
določenim športom), do
metodoloških ali pedagoških
vprašanj (kamor spada, na primer,
diferencirano poučevanje in drugi,
bolj disciplinarni vidiki).

Na to področje seveda spada verska
usmeritev: normalno je, da starši



želijo vzgajati svoje otroke v svoji
lastni veri, skladno s tem, v kar
verujejo in prakticirajo. Ne gre torej
za neko konfesionalno ali ideološko
vprašanje, marveč za naravno
pravico staršev.

Ta svoboda jamči, da bodo oni tisti, ki
bodo poskrbeli za vzgojo svojih
otrok, bodisi samostojno bodisi tako,
da izberejo takšno šolo in druge
načine, ki jih štejejo za primerne in
potrebne, ter tudi tako, da sami
vzpostavljajo lastne vzgojne centre. 
Država ima očitno funkcijo
spodbujanja, preverjanja,
nadziranja. In to zahteva enakost
možnosti za zasebne iniciative in
za državo: nadziranje ne pomeni
oviranje, niti onemogočanje ali
omejevanje svobode.[4]

V vsakem primeru ta pravica ni
omejena na domače okolje, ampak je
njen predmet ravno šolanje, ki
odgovarja zakonito naloženi



obveznosti s strani javne oblasti, da
mora biti opravljeno minimalno
šolanje mladoletne osebe, t.j. v času,
ko otrok živi pod oskrbo svojih
staršev.

Posledično se svoboda poučevanja ne
nanaša na katero koli vrsto vzgoje,
temveč je v zvezi z vzgojnimi
dejavnostmi, ki imajo konkreten
družbeni pomeni, tako da ima
vzgoja, ki jo mladoletna oseba
prejme, pravno veljavo. Svoboda
poučevanja zatorej vključuje
priznanje, da ni samo državna šola
tista, ki je zmožna izdajati potrdila o
izpolnitvi obveznosti obveznega
šolanja, ki jo je zakonito vzpostavila
javna oblast.

V tem času mladoletnosti se
učiteljeva aktivnost ne ravna po
načinu svobodnega podajanja znanja
niti po svobodi raziskovanja, ki je
značilna za univerzitetno področje in
dejavnosti; učitelji nastopajo na



prvem mestu kot pooblaščenci s
strani staršev, tako da njim v služenje
posvečajo svoje strokovne
sposobnosti, da bi z njimi sodelovali
v obliki vzgoje, kakršno si za svoje
otroke želijo.

V šolskem okolju je poučevalna
dejavnost učitelja dejavnost, ki bi jo
morali označiti kot "starševsko",
nikoli kot ideološko dejavnost.
Svoboda poučevanja se upira proti
spremembi paradigme, ki prinaša
zamenjavo načela, po katerem šola
deluje kot pooblaščena s strani
staršev, z onim drugim načelom, ki
zagovarja, da šola nastopa kot
ideološko-administrativni dejavnik
državne oblasti.

DOLŽNOST UKREPANJA V
JAVNOSTI NA PODROČJU VZGOJE

Vsi državljani, še zlasti pa starši,
morejo in morajo individualno ali v
obliki združenj spregovoriti v
javnosti, kadar je v igri vzgoja, ki je



temeljni element skupnega dobrega. 
V življenju narodov sta dve
področji odločilnega pomena:
zakoni o družini in zakoni o
šolstvu; in tam morajo božji otroci
trdno stati, se dobro in plemenito
boriti iz ljubezni do vseh ljudi.[5]

Ta trdnost, ki najbolj pripada družini,
katere temelj je sklenjen zakon, se
opira na oblast, ki je izvorna — ne
podeljena s strani države niti družbe,
temveč predhodna v primeri z njima,
saj temelji na človeški naravi — in
zato si mora prizadevati za priznanje
staršem lastne pravice, da vzgajajo
svoje otroke sami, oz. za pravico, da
za to vzgojno dejavnost pooblastijo
tiste, ki jim jo želijo zaupati, glede na
to, da gre za izražanje družbene
subjektivnosti družine in za področje
suverenosti nad drugimi oblastmi, ki
bi hotele posegati v omenjeno
dejavnost. Takšna drža s strani
staršev zahteva mnogo duha
odgovornosti in iniciative.



J. A. Araña in C. J. Errázuriz

[1] Prim. Sv. Janez Pavel II., Govor na
UNESCU, 2. 6. 1980; Kongregacija za
nauk vere, navodilo Libertatis
conscientia, 92

[2] Katekizem katoliške Cerkve, 2229

[3] Prim. prav tam

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori z msgr.
Escrivájem, 79

[5] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 104

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/pravica-starsev-do-vzgoje-

svojih-otrok-2/ (15. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/pravica-starsev-do-vzgoje-svojih-otrok-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/pravica-starsev-do-vzgoje-svojih-otrok-2/
https://opusdei.org/sl-si/article/pravica-starsev-do-vzgoje-svojih-otrok-2/

	Pravica staršev do vzgoje svojih otrok (2)

