
opusdei.org

Poslanica svetega
očeta Frančiška za
31. svetovni dan
mladih 2016

“Blagor usmiljenim, kajti
usmiljenje bodo dosegli” (Mt
5,7)

27. Jun. 2016

Predragi mladi,

prišli smo do zadnjega dela našega
romanja v Krakov, kjer bomo
prihodnje leto julija skupaj
praznovali XXXI. svetovni dan



mladih (SDM). Na dolgi in zahtevni
poti nas vodijo Jezusove besede iz
»govora na gori«. Naše potovanje
smo začeli leta 2014, ko smo skupaj
razmišljali o prvem blagru: »Blagor
ubogim v duhu, kajti njihovo je
nebeško kraljestvo« (Mt 5,3). Tema
leta 2015 je bila: »Blagor čistim, kajti
Boga bodo gledali« (Mt 5,8). V letu, ki
je pred nami, pa želimo, da nas
nagovorijo besede: »Blagor
usmiljenim, kajti usmiljenje bodo
dosegli« (Mt 5,7).

1. Jubilej Usmiljenja

S to temo se SDM 2016 v Krakovu
umešča v Sveto leto Usmiljenja in
tako postane pravi jubilej mladih na
svetovni ravni. Ni prvič, da je
mednarodno srečanje mladih v istem
letu kot jubilejno leto. Prav v svetem
letu odrešenja (1983/1984) je sv.
Janez Pavel II. na cvetno nedeljo
prvič zbral mlade z vsega sveta. Nato
se je med velikim jubilejem 2000 več

https://www.iubilaeummisericordiae.va/content/gdm/it.html


kot dva milijona mladih iz okrog 165
držav zbralo v Rimu za XV. svetovni
dan mladih. Prepričan sem, da bo
tudi jubilej mladih v Krakovu – tako
kot omenjeni srečanji – eden od
močnih dogodkov svetega leta.

Morda se nekateri med vami
sprašujejo, kaj je sveto (jubilejno)
leto, ki ga praznuje Cerkev.
Svetopisemsko besedilo Tretje
Mojzesove knjige 25 nam pomaga
razumeti, kaj je »jubilej« pomenil za
izraelsko ljudstvo. Vsakih petdeset let
so Hebrejci slišali zvok roga (jobel),
ki jih je sklical (jobil), da praznujejo
sveto leto kot čas sprave (jobal) za
vse. V tem času je bilo treba na
temelju zastonjskosti obnoviti svoj
odnos z Bogom, bližnjim in
stvarstvom. Zato se je med drugim
pospeševalo odpis dolgov, s posebno
skrbjo za vse, ki so živeli v revščini,
izboljšanje medosebnih odnosov in
osvoboditev sužnjev.



Jezus Kristus je prišel, da oznani in
uresniči trajni čas Božje milosti, s
tem ko je ubogim prinesel veselo
oznanilo, osvoboditev zapornikom,
slepim vid in zatiranim prostost
(prim. Lk 4,18–19). V njem, posebno v
njegovi velikonočni skrivnosti, ima
najgloblji smisel jubileja svojo
izpolnitev. Kadar v Kristusovem
imenu Cerkev razglasi jubilej, smo
vsi poklicani, da živimo poseben čas
milosti. Cerkev je bila poklicana, da v
obilju nudi znamenja prisotnosti in
bližine Boga, da prebudi v srcih
sposobnost, da gledajo bistveno. Na
poseben način je to leto usmiljenja
»čas za Cerkev, da ponovno odkrije
smisel poslanstva, ki ji ga je Gospod
zaupal na veliko noč: da postane
orodje Očetovega
usmiljenja« (Pridiga ob prvih
večernicah nedelje Božjega
usmiljenja, 11. april 2015).

2. Usmiljeni kot Oče

https://sl.radiovaticana.va/news/2015/04/11/pape%C5%BE_o_svetem_letu_usmiljenja_ponuditi_zidnja_upanja_in_bo%C5%BEje_bli%C5%BEine/1136094
https://sl.radiovaticana.va/news/2015/04/11/pape%C5%BE_o_svetem_letu_usmiljenja_ponuditi_zidnja_upanja_in_bo%C5%BEje_bli%C5%BEine/1136094
https://sl.radiovaticana.va/news/2015/04/11/pape%C5%BE_o_svetem_letu_usmiljenja_ponuditi_zidnja_upanja_in_bo%C5%BEje_bli%C5%BEine/1136094


Geslo tega izrednega jubileja je:
»Usmiljeni kot Oče« (prim. 
Misericordae Vultus, 13) in prihodnji
SDM je uglašen na to temo.
Poskusimo torej bolje razumeti, kaj
pomeni Božje usmiljenje.

Ko Stara zaveza govori o usmiljenju,
uporablja različne izraze; najbolj
pomenljiva sta hesed in rahamim.
Prvi se nanaša na Boga in izraža
njegovo neutrudljivo zvestobo zavezi
z njegovim ljudstvom, ki ga On ljubi
in mu večno odpušča. Drugega,
rahamim, pa lahko prevajamo
»nedra«, kar nas posebej spominja
na materino naročje in nam pomaga
razumeti Božjo ljubezen do
njegovega ljudstva kot materino
ljubezen do otroka. Tako nam ga
predstavi prerok Izaija: »Mar pozabi
žena svojega otročiča in se ne usmili
otroka svojega telesa? A tudi če bi
one pozabile, jaz te ne pozabim« (Iz
49,15). Taka ljubezen pomeni v sebi

https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/


narediti prostor za drugega, čutiti,
trpeti in se veseliti z bližnjim.

Svetopisemski pojem usmiljenja
vključuje tudi konkretnost ljubezni,
ki je zvesta, zastonjska in zna
odpuščati. V tem odlomku iz Ozeja
imamo čudovit primer Božje
ljubezni, ki jo vzporeja z ljubeznijo
očeta do svojega sina: »Ko je bil
Izrael mlad, sem ga ljubil, iz Egipta
sem poklical svojega sina. Toda bolj
sem jih klical, bolj so se oddaljevali
od mene. [...] Jaz sam sem Efrájima
učil hoditi, jemal sem jih na svoje
lakte, pa niso spoznali, da skrbim
zanje. Pritegoval sem jih s človeškimi
vezmi, z vrvicami ljubezni, bil sem
jim kakor tisti, ki si vzdigujejo otroka
k licu, počasi sem mu dajal jesti« (Oz
11,1–4). Ne glede na zgrešeno
ravnanje sina, ki bi zaslužil kazen, je
očetova ljubezen vedno zvesta in
vedno odpušča sinu, ki se kesa.
Kakor vidimo, usmiljenje vedno
vključuje odpuščanje. »Božje



usmiljenje ni nekaj abstraktnega,
ampak je oprijemljiva resničnost, s
katero Bog razodeva svojo ljubezen,
ki je kakor očetova ali materina, ko
sta iz globine srca ganjena ob svojem
otroku. [...] Prihaja iz notranjosti kot
globoko naravno čutenje, ki ga
sestavljajo nežnost in sočutje,
prizanesljivost in
odpuščanje« (Misericordiae Vultus,
6).

Nova zaveza nam govori o Božjem
usmiljenju (eleos), povzetku dela, ki
ga je Jezus prišel izvršit na svet v
imenu Očeta (prim. Mt 9,13).
Usmiljenje našega Gospoda se
razodeva predvsem, ko se on skloni
nad človeško bedo in pokaže svoje
sočutje do tistega, ki potrebuje
razumevanje, ozdravljenje in
odpuščanje. Vse v Jezusu govori o
usmiljenju. Še več, on sam je
usmiljenje.

https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/


V petnajstem poglavju Evangelija po
Luku najdemo tri prilike o
usmiljenju: o izgubljeni ovci, o
izgubljeni drahmi in tisto, ki jo
poznamo kot priliko o »izgubljenem
sinu«. V teh treh prilikah nas
pretrese veselje Boga, veselje, ki ga
občuti, ko najde grešnika in mu
odpusti. Da, veselje Boga je
odpuščati! Tukaj je povzetek vsega
evangelija. »Vsak od nas je tista
izgubljena ovca, tista izgubljena
drahma; vsak od nas je tisti sin, ki je
zapravil lastno svobodo in sledil
lažnim idolom, prividom veselja, ter
izgubil vse. A Bog nas ne pozabi, Oče
nas nikoli ne zapusti. Je potrpežljiv
Oče, vedno nas čaka. Spoštuje našo
svobodo, a vedno ostane zvest. In
kadar se vrnemo k njemu, nas v
svojo hišo sprejme kot otroke, kajti
nikoli, niti za trenutek, nas ne neha
čakati z ljubeznijo. Njegovo srce
praznuje ob vsakem sinu, ki se vrne.
Praznuje, ker je veselje! Bog ima to
veselje, kadar eden od nas grešnikov



pride k njemu in ga prosi
odpuščanja« (Opoldanska molitev,
15. september 2013).

Božje usmiljenje je zelo konkretno in
vsi smo poklicani, da ga osebno
izkusimo. Ko sem bil star sedemnajst
let, sem se nekega dne, ko bi moral iti
ven s prijatelji, odločil, da bom šel
najprej v cerkev. Tam se srečal
duhovnika, ki me je prevzel s
posebno zaupljivostjo in začutil sem
željo, da odprem svoje srce v
zakramentu sprave. To srečanje je
spremenilo moje življenje! Odkril
sem, da kadar s ponižnostjo in
jasnostjo odpremo svoje srce,
moremo na zelo konkreten način
doživeti Božje usmiljenje. Bil sem
prepričan, da me je v tem duhovniku
čakal Bog, preden sem jaz sploh
naredil prvi korak, da bi šel v cerkev.
Mi ga iščemo, vendar je on vedno
korak pred nami, vedno nas išče in
nas prvi najde. Morda koga med
vami kaj bremeni v srcu in misli:

https://sl.radiovaticana.va/storico/2013/09/15/pape%C5%BE_fran%C4%8Di%C5%A1ek_pri_angelovem_%C4%8De%C5%A1%C4%8Denju_usmiljenje_lahko_re%C5%A1i_%C4%8Dloveka/slv-728729
https://sl.radiovaticana.va/storico/2013/09/15/pape%C5%BE_fran%C4%8Di%C5%A1ek_pri_angelovem_%C4%8De%C5%A1%C4%8Denju_usmiljenje_lahko_re%C5%A1i_%C4%8Dloveka/slv-728729


Naredil sem to, naredil sem tisto ...
Ne bojte se! On vas čaka. On je oče –
vedno nas čaka! Kako lepo je v
zakramentu sprave srečati usmiljeni
objem Očeta, odkriti spovednico kot
kraj Usmiljenja, dovoliti, da se nas
dotakne ta usmiljena Gospodova
ljubezen, ki nam vedno odpušča!

In ti, dragi mladenič, draga
mladenka, si kdaj občutil na sebi ta
pogled neskončne ljubezni, ki preko
vseh tvojih grehov, omejenosti,
napak še vedno zaupa vate in na
tvoje življenje gleda z upanjem? Se
zavedaš dragocenosti, ki jo imaš pred
obličjem Boga, ki ti je iz ljubezni dal
vse? Kot nas uči sveti Pavel: »Bog pa
izkazuje svojo ljubezen do nas s tem,
da je Kristus umrl za nas, ko smo bili
še grešniki (Rim 5,8). Toda, ali zares
razumemo moč teh besed?

Vem, kako vam je blizu križ SDM –
darilo svetega Janeza Pavla II. –, ki od
leta 1984 spremlja vsa vaša svetovna



srečanja. Koliko sprememb, koliko
resničnih spreobrnjenj se je zgodilo v
življenju tolikih mladih, ki so se
srečali s tem golim križem! Morda ste
se vprašali, od kod prihaja ta izredna
moč križa. In to je odgovor: križ je
najbolj zgovorno znamenje Božjega
usmiljenja! Križ nam dokazuje, da je
mera Božje ljubezni do človeštva
ljubiti brez mere! V križu se lahko
dotaknemo Božjega usmiljenja in
dopustimo, da se nas dotakne
njegovo usmiljenje! Na tem mestu bi
rad spomnil na dogodek dveh
hudodelcev, ki sta bila križana ob
Jezusu: eden je ošaben, ne prizna, da
je grešnik, in zasmehuje Gospoda.
Drugi pa prizna, da je ravnal narobe,
se obrne h Gospodu in mu reče:
»Jezus, spomni se me, ko prideš v
svoje kraljestvo.« Jezus ga pogleda z
neskončnim usmiljenjem in mu
odgovori: »Danes boš z menoj v
raju« (prim. Lk 23,32.39-43). S kom
od teh dveh se poistovetimo? Z njim,
ki je ošaben in ne prepozna svojih



napak? Ali z drugim, ki prepozna, da
potrebuje Božje usmiljenje, in prosi
zanj iz vsega srca? V Gospodu, ki je
na križu za nas daroval svoje
življenje, bomo vedno našli
brezpogojno ljubezen, ki prepozna
naše življenje kot dobro in nam da
vedno možnost za ponovni začetek.

3. Izredno veselje – biti orodje
Božjega usmiljenja

Božja beseda nas uči, da »je večja
sreča dajati kakor prejemati« (Apd
20,35). Ravno zato peti blagor
razglasi za srečne tiste, ki so
usmiljeni. Vemo, da nas je Gospod
prvi ljubil. Toda resnično bomo
blaženi, srečni, samo če bomo
vstopili v Božjo logiko daru,
zastonjske ljubezni; če bomo odkrili,
da nas je Bog neskončno ljubil, da bi
nas naredil sposobne ljubiti kot On,
brez mere. Kot pravi sveti Janez:
»Ljubi, ljubimo se med seboj, ker je
ljubezen od Boga in ker je vsak, ki



ljubi, iz Boga rojen in Boga pozna.
Kdor ne ljubi, Boga ni spoznal, kajti
Bog je ljubezen. [...] Ljubezen je v
tem – ne v tem, da bi bili mi vzljubili
Boga. On nas je vzljubil in poslal
svojega Sina v spravno daritev za
naše grehe. Ljubi, če nas je Bog tako
vzljubil, smo se tudi mi dolžni ljubiti
med seboj« (1 Jn 4,7–11).

Potem ko sem vam na kratko razložil,
kako je Gospod usmiljen do nas, bi
vam rad predlagal, kako lahko mi
sami konkretno postanemo orodje
istega usmiljenja do naših bližnjih.

Na misel mi pride zgled blaženega
Piergiorgia Frassatija. Rekel je:
»Jezus me obišče vsako jutro v
obhajilu, jaz na ubog način, kolikor
zmorem, ta obisk vračam, ko
obiščem uboge.« Piergiorgio je bil
mladenič, ki je razumel, kaj pomeni
imeti usmiljeno srce, ki je občutljivo
za najbolj potrebne. Njim je dal
veliko več kot materialne stvari; dal



jim je samega sebe, z njimi je
preživljal čas, z njimi delil besede in
sposobnost poslušanja. Ubogim je
služil v veliki ponižnosti, nikoli ni
razkazoval samega sebe. Resnično je
živel evangelij, ki pravi: »Kadar pa ti
daješ miloščino, naj ne ve tvoja
levica, kaj dela tvoja desnica. Tako bo
tvoja miloščina na skrivnem (Mt
6,3-4). Pomislite, da je na dan pred
svojo smrtjo, ko je bil hudo bolan,
dajal navodila, kako pomagati
njegovim revnim prijateljem. Ob
njegovem pogrebu so bili domači in
prijatelji osupli, ko so videli mnogo
ubogih, ki jih niso poznali, jih je pa
spremljal in jim pomagal mladi
Piergiorgio.

Evangeljske blagre vedno rad
povežem s petindvajsetim poglavjem
Evangelija po Mateju, ko nam Jezus
predstavi dela usmiljenja in pravi, da
bomo sojeni po njih. Zato vas vabim,
da ponovno odkrijete telesna dela
usmiljenja: lačne nasičevati, žejne



napajati, nage oblačiti, popotnike
sprejemati, bolnike obiskovati,
jetnike reševati, mrliče pokopavati.
In ne pozabimo na duhovna dela
usmiljenja: grešnike svariti, nevedne
učiti, dvomljivcem prav svetovati,
žalostne tolažiti, krivico voljno trpeti,
žalivcem iz srca odpustiti, za žive in
mrtve Boga prositi. Kot vidite,
usmiljenje ni »dobrotništvo«, niti
zgolj čustvenost. Gre za preverjanje
pristnosti, da smo Jezusovi učenci,
naše verodostojnosti, da smo
kristjani v današnjem svetu.

Vam, mladim, ki ste zelo stvarni, bi
rad v prvih sedmih mesecih leta 2016
predlagal, da izberete po eno telesno
in eno duhovno delo usmiljenja in ju
vsak mesec uresničujete. Naj vas
navdihuje molitev svete Favstine,
ponižne glasnice Božjega usmiljenja
v našem času:

»Pomagaj mi, o Gospod, da bi [...]:



bile moje oči usmiljene, da nikoli ne
bi sumničila in ne sodila po
zunanjosti, ampak iskala to, kar je v
dušah mojih bližnjih lepo, in jim
pomagala; [...]

bil moj sluh usmiljen, da bi se
sklanjala k bližnjim v potrebah, da bi
moja ušesa ne bila brezbrižna ob
bolečini in vzdihih bližnjih; [...]

bil moj jezik usmiljen, da bi o svojih
bližnjih nikoli ne govorila zaničljivo,
temveč imela za vsakega besedo
tolažbe in odpuščanja; [...]

bile moje roke usmiljene in polne
dobrih del [...];

bile moje noge usmiljene, da bi
svojim bližnjim vedno hitela na
pomoč, ne oziraje se na svojo
onemoglost in utrujenost; [...]

bilo moje srce usmiljeno, da bi čutila
vse trpljenje bližnjih« (Dnevnik, 163).



Sporočilo Božjega usmiljenja je torej
zelo konkreten in zahteven načrt
življenja, ker vključuje dela. In eno
od najbolj vidnih del usmiljenja,
čeprav morda med najtežje
uresničljivimi, je odpuščati tistemu,
ki nas je prizadel, ki nam je storil
krivico, tistim, za katere menimo, da
so naši sovražniki. »Kako težko se
nam tolikokrat zdi odpuščanje! In
vendar je odpuščanje orodje,
izročeno našim krhkim rokam, da bi
z njim dosegli vedrino srca. Če
hočemo srečno živeti, je nujno
potrebno prej opustiti zamere,
nasilje in
maščevanje« (Misericordiae Vultus,
9).

Srečam toliko mladih, ki govorijo, da
so utrujeni od tega tako razdeljenega
sveta, v katerem se spopadajo
podporniki različnih strank, v
katerem je toliko vojn in v katerem
obstajajo osebe, ki z lastno religijo
opravičujejo nasilje. Prositi moramo

https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/


Gospoda, da nam podari milost, da bi
bili usmiljeni s tistim, ki nam stori
zlo. Kakor je Jezus na križu molil za
tiste, ki so ga križali: »Oče, odpústi
jim, saj ne vedo, kaj delajo« (Lk
23,34). Edini način, ki premaga zlo, je
usmiljenje. Pravičnost je potrebna,
pa še kako, vendar ni dovolj.
Pravičnost in usmiljenje morata iti z
roko v roki. Kako bi si želel, da se
združimo v skupni molitvi, iz globin
naših src, v prošnji, da bi se Gospod
usmilil nas in celega sveta!

4. Krakov nas pričakuje!

Še nekaj mesecev nas loči od našega
srečanja na Poljskem. Krakov, mesto
svetega Janeza Pavla II. in svete
Favstine Kowalske, nas pričakuje z
odprtimi rokami in srcem.
Verjamem, da nas je Božja previdnost
vodila, da praznujemo jubilej mladih
prav tam, kjer sta živela dva velika
apostola usmiljenja našega časa.
Janez Pavel II. se je zavedal, da je to



čas usmiljenja. Na začetku svojega
papeževanja je napisal okrožnico O
Božjem usmiljenju (Dives in
misericordia). V svetem letu 2000 je
za svetnico razglasil s. Favstino in
določil tudi praznik Božjega
usmiljenja na drugo velikonočno
nedeljo. Leta 2002 je v Krakovu
osebno odprl svetišče usmiljenega
Jezusa in svet izročil Božjemu
usmiljenju ter zaželel, da bi to
sporočilo prišlo do vseh prebivalcev
zemlje, in napolnil srca z upanjem:
»Potrebno je prižgati to iskro Božje
milosti. V svet je potrebno prenesti ta
ogenj usmiljenja. V Božjem
usmiljenju bo svet našel mir in
človek srečo!« (Pridiga ob posvetitvi
svetišča Božjega usmiljenja v
Krakovu, 17. avgust 2002).

Predragi mladi, usmiljeni Jezus –
njegovo podobo božje ljudstvo časti v
svetišču v Krakovu, ki je posvečeno
njemu – vas pričakuje. On vam zaupa
in računa na vas! Toliko stvari bi rad

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020817_shrine-divine-mercy.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020817_shrine-divine-mercy.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020817_shrine-divine-mercy.html


povedal vsakemu in vsaki med
vami ... Ne bojte se zreti v njegove
oči, ki so polne brezmejnega
usmiljenja do vas, in dovolite, da se
vas dotakne njegov usmiljeni pogled,
ki je pripravljen odpustiti vsak vaš
greh; pogled, ki je sposoben
spremeniti vaše življenje in ozdraviti
rane vaših duš; pogled, ki poteši
globoko žejo, ki je v vaših mladih
srcih: žejo po ljubezni, po miru, po
veselju, po resnični sreči. Pridite k
Njemu in se ne bojte! Dopustite, da se
vas dotakne s svojim brezmejnim
usmiljenjem, da boste na svoj način
postali apostoli usmiljenja po delih,
besedah in molitvi, v našem svetu, ki
je ranjen s sebičnostjo, sovraštvom in
tolikšnim obupom.

Ponesite plamen usmiljene
Kristusove ljubezni – o čemer je
govoril sveti Janez Pavel II. – v vsa
okolja vašega vsakdanjega življenja
in do vseh koncev zemlje. Pri tem
poslanstvu vas na tem zadnjem delu



poti v duhovni pripravi na prihodnji
SDM v Krakovu spremljam s svojimi
željami in molitvami, vse vas zaupam
Devici Mariji, Materi usmiljenja, in
vas vse iz srca blagoslavljam.

Iz Vatikana, 15. avgusta 2015, na
praznik Marijinega vnebovzetja

Frančišek

Objavljeno na
sl.radiovaticana.va

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/poslanica-svetega-oceta-
franciska-za-31-svetovni-dan-
mladih-2016/ (15. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/poslanica-svetega-oceta-franciska-za-31-svetovni-dan-mladih-2016/
https://opusdei.org/sl-si/article/poslanica-svetega-oceta-franciska-za-31-svetovni-dan-mladih-2016/
https://opusdei.org/sl-si/article/poslanica-svetega-oceta-franciska-za-31-svetovni-dan-mladih-2016/
https://opusdei.org/sl-si/article/poslanica-svetega-oceta-franciska-za-31-svetovni-dan-mladih-2016/

	Poslanica svetega očeta Frančiška za 31. svetovni dan mladih 2016

