opusdei.org

Pogovor z msgr.
Fernandom
Ocarizom: »S
Kristusom se edinost
poraja od znotraj«

Pogovor prelata Opus Dei s
Studenti o edinosti kot bozjem
daru in bistveni razseznosti
krScanskega zivljenja, s
posebnim poudarkom na tem,
kako se edinost zivi in ohranja v
Cerkvi in Opus Dei na osnovi
vsakdanje izkusSnje vere.

23. Jan. 2026



»Enotna Cerkev, znamenje edinosti
in obcestva, ki naj postane kvas
sprave v svetu.« S temi besedami je
papeZ Leon XIV. na masi ob zacetku
svoje petrinske sluzbe izrazil Zeljo, ki
v mnogih pogledih zaznamuje
obzorje njegovega pontifikata.

Osem mesecev pozneje smo videli,
kako je zaprl sveta vrata in sklenil
jubilejno leto upanja. V tem Casu se
edinost kaZe kot to, kar resnicno je:
ne kot abstrakten pojem, ampak kot
temeljna lastnost Cerkve, druzbe in
Cloveka samega; in zato kot nekaj,
kar ohranja vrata upanja odprta.

Ta ¢lanek povzema predavanje msgr.
Fernanda Ocariza, prelata Opus Dei,
v dialogu s Studenti teologije in
filozofije iz razli¢nih drzav, ki
prebivajo v Rimu. Iz vpraSanj,
umescenih v kontekst dejanskega
izkustva, se razvije konkretno
razmiSljanje o edinosti kot prejetem
daru, skupni nalogi in - Ce



uporabimo izraz svetega JoZefmarija
— kot prevladujoci strasti.

V nadaljevanju sledi uvod v
predavanje, nato pa vprasanja in
odgovori.

Edinost Dela je v temelju neka
udelezba pri edinosti Cerkve. Sveti
JoZefmarija je pogosto spominjal, da
je Delo majhen del, »delCeke, Cerkve.
Iz tega sledi, da so elementi, ki tvorijo
edinost Dela, v bistvu prav tisti, na
katerih sloni cerkvena edinost.

Edinost je ena temeljnih znacilnosti
Cerkve, skupaj s katoliSkostjo,
svetostjo in apostolskostjo. Nadalje je
to ena izmed najbolj izrecno
izrazenih lastnosti v evangeliju, ko
Gospod sam glede svojih ucencev
prosi: »Da bi bili vsi eno, kakor si ti,
Oce, v meni in jaz v tebi.«'! Ta
molitev nam ponuja nadvse globok



kljuc€ za razumevanje kr$canske
edinosti.

Dejansko je najgloblje bistvo
cerkvene edinosti - in torej tudi
edinosti Jezusovih ucencev —
udeleZzba pri sami edinosti Boga, ki
jo, kolikor moremo omejeno
spoznavati skrivnost Trojice, vidimo
na poseben nacin v Svetem Duhu,
kajti tisto, kar zdruZzuje, je ljubezen,
in Sveti Duh je ljubezen.

Zato tudi najbolj ¢loveske sestavine
edinosti Cerkve —in Dela — doseZejo
svojo pravo vrednost, ko jih oblikuje
ljubezen. Ne gre za to, da bi nanje
gledali samo kot na organizacijske
elemente, Ceprav so tudi to, ampak
da prepoznamo njihovo najglobljo
vrednost v tem, da so izraz ljubezni,
ki zdruZuje.

S tega zornega kota lahko edinost
Dela, kot dela Cerkve, obravnavamo
v treh razseZznostih, sledec
razlikovanju, ki ga je neko¢ uporabil



takrat Se profesor Joseph Ratzinger,
ko je govoril o Cerkvi: to, kar je
Cerkev kot vidna podoba, kar je po
svojem ustroju in kar je po svojem
delovanju.

Prvic¢, Cerkev je vidna. Kaj to
pomeni? Da je ljudstvo, skupnost
ljudi z neko posebno znacilnostjo: je
ljudstvo, sestavljeno iz mnogih
ljudstev. Prvo pismo apostola Petra to
pove z zelo pomenljivim izrazom, ko
opiSe Cerkev kot populus
adquisitionis,” ljudstvo, ki ga je Bog
pridobil zase.

Od binkosti dalje je vesoljna Cerkev
skupnost: je vidna stvarnost nekega
vidnega naroda, ki je sprva majhen, a
Ze od samega zacetka poklican k
vesoljnosti. Tisto pa, kar daje vidno
edinost temu ljudstvu, ki ga v
CloveSkem smislu sestavljajo tako
raznoliki narodi, so predvsem trije
elementi: skupno izpovedovanje
vere, zakramentalno Zivljenje in



skupni voditelj, papez. Ena sama
vera, izpovedovana navzven, isto
zakramentalno Zivljenje — s svojimi
razlicnimi obredi in liturgijami — ter
eno samo pocelo vodenja so vidni
elementi, ki omogocajo edinost tako
razlicnih narodov in kultur.

Drugi vidik, ki ga Ratzinger omenja
glede Cerkve, je tisto, kar Cerkev je
po svojem ustroju. Tu vstopamo v
jedro skrivnosti. Cerkev je Kristusovo
telo. Sveti JoZefmarija je to silovito
poudaril rekoc, da je Cerkev Kristus,
navzo¢ med nami.”

To je najgloblja resni¢nost Cerkve, ki
daje smisel in u¢inkovitost vsemu
vidnemu. Ne gre le za to, da je
Kristus prisoten in daje moc¢ od
znotraj, ampak da je Cerkev kot
celota v resnici Telo. Skrivnostno telo
ni nekaksna metafora: je duhovna
resni¢nost, resni¢na zdruzZenost vseh
udov z Jezusom Kristusom. To je
Cerkev po svojem ustroju.



V tem kontekstu je Joseph Ratzinger
podal zelo znano in zelo strnjeno
definicijo: Cerkev je ljudstvo, ki Zivi
iz Kristusovega telesa — to se nanasa
na evharistijo — zivi iz Kristusovega
telesa in pri obhajanju evharistije
postaja Kristusovo telo samo. Zivi iz
Kristusovega telesa v evharistiji in
postane Kristusovo telo v evharistiji.

Oglejmo si Se tretjo razseznost, ob
kateri lahko razmiSljamo o edinosti
Cerkve. Ce se je prva nanasala na to,
da je Cerkev na viden nacin ljudstvo,
sestavljeno iz posameznikov, in
druga na to, da je v svoji najgloblji
resnicnosti Kristusovo telo, pa tretja
izraza dejstvo, da je Cerkev po
svojem delovanju v svetu vesoljni
zakrament odreSenja.” To pomeni,
da se posveCujoca moc Cerkve
razprostira v oznanjevanju
evangelija in zakramentih, zlasti ko
vodi ljudi k spovedi in evharistiji ter
tako v njih prebuja apostolsko
gorecCnost.



Edinost Cerkve - in znotraj nje
edinost Dela — je navsezadnje bozji
dar. Je globoko nadnaravna, Ceprav
ima tudi ¢loveske in organizacijske
izraze. Je dar, ki je dan vsem; prav
zato je tudi odgovornost vseh, da ga
varujejo.

Ce je edinost dar, ki pripada
celotni Cerkvi, kaj je tisto v duhu
Opus Deli, zaradi Cesar se ta edinost
dozivlja in goji kot ena od njegovih
prevladujocih strasti?

Edinost, ki vlada v Delu, je v bistvu
ista kot edinost Cerkve, tako kot velja
za katerokoli drugo cerkveno
stvarnost. Seveda pa ima Delo
nekatere poteze, ki so znacilne za
duha in oblikujejo njegov nacin
bivanja.

Kljucna je edinost duha. Delo ima
neko doloc¢eno duhovnost, in kolikor



smo vsi deleZni tega duha, se
ustvarja globoka edinost. Ne gre za
enoli¢nost, ampak za skupen nacin
miSljenja in Zivljenja v skladu s tem
duhom, z veliko svobodo v vsem, kar
je stvar proste razprave. Sveti
JoZefmarija je govoril o majhnem
skupnem imenovalcu — duhu Opus
Dei - ter zelo obseznem Stevcu.
Edinost daje ta skupni imenovalec.

Ta duh »je star kot evangelij in kot
evangelij nov«." Zato ne gre misliti,
da bi bilo v Delu kaj povsem
drugacnega od tega, kar je skupno
Cerkvi. Gre bolj za lasten nacin
Zivljenja necCesa, kar pripada
samemu bistvu kr$canstva.

Kateri so ti vidiki? Ce se zadrZimo pri
nekaterih osrednjih tockah duha
Dela, lahko za¢nemo pri sredisS¢u in
korenini duhovnega zivljenja: pri
evharistiji. To je srediSCe celotne
Cerkve, toda v Delu se to Zivi z zelo
jasnim zavedanjem njenega pomena



in z Zivljenjsko zahtevo po
vsakodnevni zvestobi: biti udeleZen
pri sveti masi, biti duSa evharistije in
si celo prizadevati, kot pravi sveti
JoZefmarija, da bodo »nase misli«®
zelo osredotoCene na evharistijo.

Ce je evharistija sredi$¢e in korenina,
pa je temelj duha Opus Dei Cut
boZjega otrostva. To je nedvomno
skupno vsem kristjanom, vendar v
Delu zavzema posebej osrednje
mesto kot temelj duhovnega
Zivljenja: zZiveti naSe poboznosti, delo
in vsakdanje Zivljenje izhajajocC iz
tega zavedanja, da smo boZji otroci.

Potem je tu Se osiSCe duha Opus Dei:
posvecenje dela. Vsi smo poklicani,
da se posvecCujemo in mnogim
oznanjamo moznost za posvecevanje
njihovega dela. V Opus Dei pa je ta
vidik nekaj zelo znacilnega in
osrednjega: je toCka, okoli katere se
vrti trud za posvecCevanje in
apostolat.



Ob vseh skupnih elementih edinosti
Cerkve so torej v Delu te znacilne
poteze, po katerih postajamo eno,
kolikor Zivimo v istem duhu:
evharistija kot sredisce in korenina,
bozje otrostvo kot temelj in
posvecevanje dela kot osisce.

Oce, Ce je edinost boZji dar, kar
prosimo za vso Cerkev in za Delo,
ali lahko prosimo za edinost tudi
kot osebni dar za vsakega
posameznika?

Da, seveda. Edinost je bozji dar za
vsakega posameznika. Bog v nas
krepi Zeljo po edinosti in nam nato s
svojo milostjo daje moc, da
postanemo elementi edinosti po
ljubezni.

Edinost je torej pogoj za ucinkovitost
na vseh ravneh. Sveti JoZefmarija je
to posebej jasno izrazil v enem od
svojih pisem iz leta 1931: »Bog
racuna z nasimi slabostmi, z naso
Sibkostjo in Sibkostjo drugih. Toda



racuna tudi s srénostjo vseh, Ce nas
zdruzuje ljubezen.«” Edinost prinasa
srénost, e nas zdruZuje ljubezen.
Tisto pa, kar zares zdruZuje, je
naklonjenost.

Tu je treba razlikovati med
naklonjenostjo in golim custvom.
Resni¢na naklonjenost, resni¢na
ljubezen se kaze predvsem v
dejanjih: v predanosti, v posvecanju,
v zanimanju za druge. Marsikdaj to
ljubezen spremlja ¢utna
naklonjenost, v€asih pa ne. Toda
kadar obstaja resni¢na ljubezen, je
tudi edinost.

V bistvu ima to, kar je osebno, veliko
opraviti z edinostjo. Je tudi vir
apostolske gorecnosti, ker nam daje,
da apostolsko poslanstvo drugih
Zivimo kot nekaj svojega. To nas
spodbuja in daje zagon, tudi kadar je
nasa lastna dejavnost omejena ali
ima manjSe podrocje delovanja. Kar
delajo drugi, je prav tako naSe, in to



zavedanje ustvarja moc in
rodovitnost.

Delo se pribliZuje svoji prvi
stoletnici in njegovo sporocilo je
doseglo ljudi razli¢nih generacij,
kultur in krajev po svetu. Kako
smo lahko danes orodja edinosti in
prevzamemo to odgovornost sredi
kulturnih sprememb in okoliS¢in
nasega Casa?

Po eni strani lahko pogosto
meditiramo o edinosti in zanjo
iskreno prosimo Gospoda, da bi nam
dal konkretna spoznanja, kako naj
Zivimo v edinosti tam, kjer se vsak
izmed nas nahaja.

Potem je tu Se veliko elementov, ki so
v pomoc, med temi pa je eden zelo
pomemben, in sicer razumevanje, da
je edinost Dela edinost, ki je znacilna
za druzino. Ni mogoce govoriti o
edinosti Dela ali je razumeti, ne da bi
pomislili na edinost druzine. To je



nekaj zelo znacilnega in bistvenega
za njegovega duha.

Edinost, ki se vedno kazZe kot
neposredna vez z nasSim svetim
ustanoviteljem. Sveti JoZefmarija je
Se vedno nas oce iz nebes, po
njegovih spisih, njegovem duhu, po
tem, kar nam je zapustil v dediSc¢ino
in kar vemo o njegovem Zivljenju.
Del osebne odgovornosti pri skrbi za
edinost je tudi to, da tam, kjer smo,
pomagamo ohranjati lik naSega ocCeta
Ziv: tako da se obracamo k njegovi
pripro$nji v razlicnih potrebah,
g0jimo njegov spomin in si
prizadevamo ravnati skladno z
njegovim misljenjem. To je tisto, kar
je sveti Pavel VI. dejal blaZenemu
Alvaru del Portillu: »Ko morate nekaj
storiti, pomislite, kako bi to storil
ustanovitelj.« Bl. Alvaro je bil za to
zelo hvaleZen, bilo mu je v veliko
veselje, saj je tako ravnal Ze od
samega zaCetka. Povezanost s svetim



JoZefmarijem je nadvse pomemben
del edinosti Dela.

Ob vsem tem je tu Se sinovstvo do
oCeta, kdorkoli Ze to je v danem
trenutku: sinovstvo, ki daje resni¢no
edinost celotnemu Delu, obema
sekcijama, vedno podprto z najbolj
temeljnim, to je z enotnostjo duha.

Oce, vcasih lahko nesporazumi ali
rane iz preteklosti postanejo ovire
za Zivljenje v edinosti. Kako lahko
ponovno zgradimo zaupanje,
potem ko je prislo do bolecine ali
zamere?

V takih primerih je najprej treba
pomagati ljudem, da razmislijo o
Gospodovi drZi: Bog neskon¢no ljubi
vsakega Cloveka, veliko bolj, kot
zmoremo ljubiti mi. Vracanje Kk tej
globoki resnici spremeni nas pogled
na druge in nam pomaga, zlasti
kadar so prisotni sledovi zamere ali
kak razlog za nezadovoljstvo iz
preteklosti ali sedanjosti, da



pomislimo, kako neskon¢no Bog ljubi
tega Cloveka.

Sveti Pavel to na vso moc poudarja v
Pismu Efezanom, v besedilu, ki ga
dobro poznamo: »Prizadevajte si, da
ohranite edinost Duha z vezjo miru:
eno telo in en Duh, kakor ste tudi bili
poklicani v enem upanju svoje
poklicanosti.«"® Tu se pojavlja nekaj
zelo konkretnega: edinost z vezjo
miru.

PrinaSati mir. Sveti JoZefmarija nas
je pogosto spodbujal, naj bomo
sejalci miru in veselja. Ze v mladosti
je v svojih zasebnih zapiskih z
zaCudenjem zapisal: Mislim, da je
Gospod v mojo duso poloZil Se eno
lastnost: mir, imeti mir in prinaSati
mir.

In kakSen je ta mir? Jezus Kristus
sam. Ipse est pax nostra, »on je nas
mir«.” Zato je vsako prizadevanje za
ohranjanje edinosti neizogibno tudi
prizadevanje za zdruZenost z



Jezusom Kristusom. Kot pravi sveti
Pavel: »z vezjo miru: eno telo in en
Duh«." Sveti Duh - z darom ljubezni
—je tisto, kar zdruZuje. Vera
nedvomno zdruZuje, Se bolj korenito
pa zdruZuje ljubezen, in Sveti Duh je
neskoncna bozja ljubezen.

Zivimo v okolju, zaznamovanem z
razdvojenostjo in
individualizmom, v druzbi,
politiki, ustanovah in celo v
druZinah. Kako v razmerah, kjer
primanjkuje vzorov, Ziveti edinost
na pristen nacin, ki ne bo le nekaj
zunanjega, ampak bo izhajal iz
notranjosti vsakega posameznika?

Sveti JoZefmarija je govoril, da naj
bomo orodja edinosti: ljudje, ki
ustvarjajo, branijo in negujejo
edinost. Da bi mogli tako Ziveti, je
glavni vzor vedno Jezus Kristus.

V kakSnem smislu je v naSem
zivljenju lahko prevladujoca ta strast,
Zelja, teZznja k skrbi za edinost? Ko ta



Zelja naposled preZema misli in
Custva in torej spontano oblikuje
nacin Zivljenja; tedaj tisto, kar
pripada drugim, postane tudi naSe:
njihovo notranje Zivljenje, njihovo
delo, njihovo zdravje, njihova
bolezen, vedno na nacin, kot je v
vsakem primeru ustrezen. Zelimo
moliti zanje, olajSati njihovo pot, se
veseliti njihovih uspehov. Vse, kar
zadeva druge, je tudi nase. To je
edinost.

Edinost ¢loveka tudi vodi, da trpi s
tistimi, ki trpijo, in se kaZe na zelo
konkreten nacin v odnosu do
pomanjkljivosti ali omejitev drugih.

Poleg tega, kadar Zelja po edinosti
prevladuje, se povsem naravno
poraja posebna pozornost za
spodbujanje tega, kar zdruzuje, in
izogibanje — ali celo zavracanje —
tega, kar lahko, Cetudi le v majhni
meri, postane vir razdora.



Oce, vcasih se zdi, da je skupno
delo in skupno odloc¢anje
pocasnejse, kot Ce bi to opravili
individualno. V Delu je
kolegialnost obicajni nacin
ravnanja. Kako lahko ta slog
razumemo in Zivimo kot bogastvo
in ne kot oviro?

Znotraj organiziranosti Dela je
kolegialnost zelo pomemben vidik
edinosti: potrebna je na vseh ravneh,
tako pri vodenju kot pri apostolskih
dejavnostih. To je pomemben
previdnostni ukrep, ker preprecuje,
da bi nekdo odlocal sam, brez
upostevanja mnenja drugih. Sveti
JoZefmarija je ta nacin — po bozjem
spoznanju — uvedel Ze na zaCetku in
Zelel, da se tako ravna v celotnem
Delu.

To je zelo odlo¢no poudaril v enem
od svojih pisem. »Nickolikokrat sem
vam Ze povedal - to besedilo ze
poznate — in v teku svojega Zivljenja



bom to ponavljal Se veliko pogosteje,
da v Delu na vseh ravneh zahtevam
kolegialno vodenje, da ne bi zapadli
v tiranijo.«""

Obstaja nevarnost, da zapademo v
enostranski na¢in ravnanja
preprosto zaradi naglice: mislimo si,
da je nekaj nujno in da ni treba
Cakati na druge ter se ozirati na
njihovo mnenje. JoZefmarija je
pogosto rekel, da nujne stvari lahko
pocakajo, zelo nujne pa morajo
pocakati. Ne zato, da bi izgubljali cCas,
ampak da bi jih lahko preucili, kot je
predvideno. TakSen nacin ravnanja
je zagotovilo ucinkovitosti in tudi
miru.

Individualno odlocanje lahko celo
povzrocCi nemir, zlasti kadar gre za
zapletene zadeve. Nasprotno pa
prispevki drugih pripomorejo k
boljSemu razumevanju stvari. To
velja tudi takrat, ko ima nekdo vec
izkuSenj ali ve¢ znanja o dolocCeni



temi. Izkusnje kazejo, da lahko
oseba, ki ve manj, prispeva nov
pogled, resitev ali odtenek, ki ga
nekdo drug ni opazil.

Zato je kolegialnost, Ceprav zahteva
vecC Casa, vredna truda. Je cena, ki jo
velja placati, saj je tisto, kar se s tem
doseZe, nadvse dragoceno. Ni le
sistem za obravnavanje zadev,
ampak predvsem duh: prepricanje,
da vsi potrebujemo spoznanja
drugih. In to je treba Ziveti na vseh
ravneh.

Pogosto se sprasujem o
naslednjem: vcasih se morda ne
c¢utimo dovolj varne, da bi izrazili
svoje mnenje, ker se bojimo
nesoglasij ali razdora. Kako najti
ravnovesje med svobodo izraZanja
lastnega mnenja in skrbjo za
edinost, vedocC, da se ne bomo
vedno strinjali v vsem?

Se en vidik te prevladujoce strasti do
edinosti nujno vodi k visokemu



vrednotenju raznolikosti. Morda se
zdi protislovno, vendar ni. Edinost ni
v tem, da vsi mislimo enako, ampak
da ljubimo druge taksne, kot so, in v
tem najdemo nekaj, kar zdruzuje. V
tem smislu razumevanje sovpada s
tem, kar je bilo Ze reCeno: vse, kar
zadeva druge, je tudi naSe. In to nam
pomaga, da se izognemo kriticnemu
duhu.

Da bi tako Ziveli, se moramo najprej
zavestno za to odloditi: razumeti, da
je pomemben del edinosti
sprejemanje mnenj drugih. To pa je
povezano tudi s tem, da se ne bojimo
povedati, kar mislimo. Seveda vedno
na razumen nacin. Ne gre za to, da bi
govorili karkoli, kadarkoli in na
kakrsenkoli nacin. A v primernih
okoliS¢inah — na primer na sestanku
ali med pogovorom - je dobro izraziti
svoje mnenje, tudi ¢e mislimo, da
bomo v manjsini. Ne gre za to, da bi
vsiljevali svoje ideje, ampak da
preprosto povemo, kar po svoji vesti



mislimo. To Se zdaleC ne unicuje
edinosti, marvec gradi mostove k
njej.

Spominjam se, da sem pred leti, ko
sem bil imenovan za svétnika v
Kongregaciji za nauk vere, obiskal
filozofa Cornelia Fabra - sreCevala
sva se dokaj pogosto —, ki je bil
predtem prav tako dolga leta svétnik.
S poudarkom mi je dejal: Iz svoje
izkuSnje vam dam le en nasvet: na
sestankih vedno povejte, kar mislite,
tudi Ce vidite, da vsi ostali mislijo
obratno. Vedno ravnajte tako. Torej,
vam zapuscam isti nasvet.

Poleg tega je skrb za edinost na zelo
neposreden in viden nacin povezana
s skrbjo za krsc¢ansko bratstvo. To
vkljucuje stalen trud za zdruzevanje,
izogibanje nastajanju skupin znotraj
Dela, enako obravnavanje vseh in
spodbujanje iskrenega zanimanja za
zivljenje drugih. Sveti JoZefmarija je



bil zelo navduSen nad taksSno drZo
ljudi, ki zdruZzujejo.

Ne smemo se Cuditi razli¢nosti
znacajev, interesov ali tezavam v
medcloveskih stikih, ki nastanejo
zaradi teh znacajskih razlik. Sveti
Jozefmarija je v nekem svojem pismu
zapisal: »Stalno morate Ziveti tudi
bratstvo, ki bo nad vsako naravno
simpatijo ali antipatijo, ter ljubiti
drug drugega kot resnicni bratje, z
odnosom in razumevanjem tistih, ki
sestavljajo nadvse enotno
druzino.«" To so lepe in hkrati
zahtevne besede, in na nas je, da jih
Zivimo in prenasamo naprej.

Na koncu bi rad spomnil na besedilo,
ki ga dobro poznamo, vendar nam
vedno nudi veliko snovi za
meditacijo. Izhaja iz nekega pisma
svetega JoZefmarija, napisanega leta



1957: »Na tabernakelj kapele
Generalnega sveta sem dal zapisati te
besede: consummati in unum. Vsi
smo eno z Jezusom Kristusom! Naj v
bozji vigenj poloZeni vselej
ohranjamo to prelepo edinost uma,
volje, srca. In naj nam nasa Mati,
cudovita in rodovitna struga, po
kateri ljudem pritekajo vse milosti,
skupaj z edinostjo podeli jasnost,
ljubezen in sr¢nost.«

To ni le zakljuCek nekega poboZnega
govora. Je poboZen zakljucek, da,
vendar globoko logi¢en. Na naraven
nacin nas vodi k molitvi za edinost.
Dejansko zanjo molimo vsak dan. In
to je primerno storiti s hvaleZnim in
optimisticnim srcem, ker molimo za
nekaj, kar Ze obstaja: da bi se
ohranila, da bi jo znali negovati in da
se Bogu zahvalimo za edinost Dela, ki
je nadvse velik dar.

Morda smo na edinost tako navajeni,
da smo v nevarnosti, da je ne cenimo



dovolj. Zato velja prositi za milost, da
bi bolje prepoznali njeno vrednost,
da bi bili zanjo bolj hvaleZni in jo
skrbneje negovali: ne kot abstraktno
idejo, ampak v dejanjih, odlocitvah in
resni¢nih drZah, kjer edinost postane
resnicna strast.

"M n 17,21.
211 Pt 2,9.

B! Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 131.

'y zvezi s to trojno razseznostjo
Cerkve prim. Lumen Gentium.

®! Sv. Jozefmarija, Pisma II, Pismo 6,
St. 31.

! Sv. Jozefmarija, Kovacnica, §t. 268
in 835; Jezus prihaja mimo, o
evharistiji.

" Sv. Jozefmarija, Pisma I, Pismo 2,
St. 56.



BIEf4.1-4.
BT Ef2,14.
0T Ef 4 3-4.

11 Sy, Jozefmarija, Pismo 24. 12. 1951,
St. 5.

121 Sy, Jozefmarija, Pisma I, Pismo §t.
2.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/pogor-z-msgr-fernandom-
ocarizom-s-kristusom-se-edinost-poraja-
od-znotraj/ (24. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/pogor-z-msgr-fernandom-ocarizom-s-kristusom-se-edinost-poraja-od-znotraj/
https://opusdei.org/sl-si/article/pogor-z-msgr-fernandom-ocarizom-s-kristusom-se-edinost-poraja-od-znotraj/
https://opusdei.org/sl-si/article/pogor-z-msgr-fernandom-ocarizom-s-kristusom-se-edinost-poraja-od-znotraj/
https://opusdei.org/sl-si/article/pogor-z-msgr-fernandom-ocarizom-s-kristusom-se-edinost-poraja-od-znotraj/

	Pogovor z msgr. Fernandom Ocárizom: »S Kristusom se edinost poraja od znotraj«

