opusdei.org

Pismo Benedikta
XVI.

Pismo papeza Benedikta XVI.
Skofom KatoliSke cerkve o
odpravi izobcCenja Stirih Skofov,
ki jih je posvetil nadSkof
Lefebvre.

1. Apr. 2009

Dragi sobratje v Skofovski sluzbi!

Odprava izobcCenja za Stiri Skofe, ki
jih je nadskof Lefebvre brez
pooblastila Svetega sedeZa posvetil
leta 1988, je iz raznih razlogov
znotraj in zunaj katoliske Cerkve



pripeljala do tako silovitih soocCenj,
kakrsnih Ze dolgo nismo vec
dozivljali. Mnogi skofje so se Cutili
zbegane pred dogodkom, ki je priSel
nepricakovano in ga je bilo komaj
mogoce pozitivno uvrstiti v danasnja
vprasanja in naloge Cerkve.

Tudi Ce so bili mnogi pastirji in
verniki nac¢eloma pripravljeni
pozitivno ocenjevati papeZevo voljo
po spravi, se je nasproti temu
vendarle postavljalo vprasanje o
primernosti takSnega dejanja sprico
resnicne nujnosti verskega Zivljenja
v naSem Casu. Razli¢ne skupine so
papeZa javno obdolZevale, da hoce iti
nazaj v cas pred koncilom (o. p.
1962-1965): sprozil se je plaz
protestov, katerih zagrenjenost je
razkrila ranjenosti, ki segajo onkraj
tega trenutka. Tako se Cutim
dolZnega, da vam, dragi sobratje,
napiSem besedo pojasnila, ki naj
pomaga razumeti namene, Ki so
mene in pristojne organe Svetega



sedeZa vodili pri tem koraku. Upam,
da bom prispeval k miru v Cerkvi.

Zame je bila nepredvidljiva nesreca v
tem, da je Williamsonov primer
prekril odpravo izobCenja. Tiho in
obzirno dejanje usmiljenja do Stirih
veljavno, a ne zakonito posvecenih
Skofov se je nenadoma prikazalo kot
nekaj povsem drugega: kot zavrnitev
krs¢ansko-judovske sprave, kot
preklic tega, kar je koncil v tej zadevi
razglasil za pot Cerkve. Iz povabila k
spravi z loCeno cerkveno skupino je
tako nastalo prav nasprotno:
navidezen povratek za vse korake
sprave med Kkristjani in Judi, ki smo
jih storili od koncila naprej. Namen
mojega teoloskega dela od vsega
zacCetka je bil, da sodelujem pri teh
prizadevanjih in jih podpiram.

Napadalna sovraznost do papeZa

Najgloblje obZalujem, da je nastopilo
prekrivanje dveh nasprotujocih si
dogajanj in za trenutek skalilo mir



med kristjani in Judi, kakor tudi mir
v Cerkvi. SliSim, da bi pazljivo
spremljanje informacij, dostopnih na
medmrezZju, omogocilo, da bi
pravocasno opazili problem. Iz tega
se lahko nauc¢imo, da moramo pri
Svetem sedeZu v prihodnosti Se
pozorneje paziti na omenjeni vir
informacij.

Zelo me je uzalostilo, da so tudi
katolicani, ki so dejansko lahko bolje
poznali te stvari, mislili, da morajo
po meni udariti z napadalno
sovraznostjo. Toliko bolj se
zahvaljujem judovskim prijateljem,
ki so pomagali hitro odstraniti
napacno razlago in vzpostaviti
ozracCje prijateljstva in zaupanja, ki je
obstajalo — kakor v Casu papeza
Janeza Pavla II. (0. p. 1978-2005) -
tudi ves Cas mojega papezZevanje in
hvala Bogu, obstaja Se naprej.

Nadaljnja napaka, ki jo iskreno
obZalujem, je v tem, da meja in doseg



ukrepa ob objavi dogodka z dne 21.
januarja 2009, nista bila dovolj jasno
predstavljena. IzobCenje se tiCe oseb,
ne institucij. Skofovsko posvecenje
brez papeZevega narocila pomeni
nevarnost razkola, ker postavlja pod
vprasaj edinost Skofovskega zbora s
papeZem. Cerkev se mora zato
odzvati z najstrozjo kaznijo, z
izobCenjem in sicer zato, da bi tako
kaznovane poklicala h kesanju in
nazaj k edinosti. Dvajset let po
posvecenjih ta cilj na Zalost Se vedno
ni bil doseZzen. Umik izobcenja sluZi
istemu cilju kakor kazen sama,
namrec: da Stiri Skofe Se enkrat
povabi k vrnitvi.

Povabilo k vrnitvi

To dejanje je bilo mogocCe potem, ko
so prizadeti izrekli svoje nacelno
priznavanje papeza in njegove
pastirske oblasti, ¢etudi s pridrzki v
zvezi s pokorscino do uciteljske
avtoritete papeza in koncila. S tem se



vracam k razlikovanju med osebo in
institucijo. ReSitev izobcenja je bila
ukrep na podrocju cerkvene
discipline: osebe so bile oprosScene
bremena vesti najtezje cerkvene
kazni.

Od disciplinarne ravni je potrebno
razlikovati doktrinalno podrocje.
Dejstvo, da bratovscina Pija X. nima
kanoni¢nega (cerkvenopravnega)
poloZaja v Cerkvi, dejansko ne sloni
na disciplinarnih, ampak na
doktrinalnih razlogih. Dokler
bratovscina v Cerkvi nima
cerkvenopravnega polozaja, toliko
Casa tudi njeni sluzabniki v Cerkvi ne
opravljajo sluzb v skladu s pravom.
Treba je torej razlikovati med
disciplinarno ravnjo, ki se tice osebe
kot osebe, in doktrinalno ravnjo, pri
kateri sta vprasljivi sluzba in
institucija. Naj to povem Se enkrat:
dokler niso pojasnjena doktrinalna
vprasanja, bratovscina nima
nobenega cerkvenopravnega statusa



v Cerkvi in toliko ¢asa njeni
sluzabniki v Cerkvi zakonito ne
opravljajo nobenih sluzb, tudi Ce so
oproSceni cerkvenih kazni.

Sprico tega poloZaja nameravam
papesko komisijo Ecclesia Dei, ki je
od 1988 pristojna za tiste skupine in
osebe, prihajajoce iz bratovscine Pija
X. ali podobnih skupin, ki se hocejo
vrniti v popolno obcestvo s papeZzem
— v prihodnje povezati s kongregacijo
za nauk vere. S tem naj postane
jasno, da so vprasanja, ki jih je sedaj
potrebno obravnavati, bistveno
doktrinalne narave; predvsem
vprasanja, ki se tiCejo sprejetja
drugega vatikanskega koncila (o. p.
1962-1965) in pokoncilskega
cerkvenega uciteljstva papezev.

Zborne ustanove, s katerimi
kongregacija obravnava tekoca
vprasanja (zlasti redno zasedanje
kardinalov ob sredah in eno do
dveletno plenarno zasedanje),



jamcijo vkljucitev prefektov razli¢nih
rimskih kongregacij in svetovnega
episkopata pri odlocitvah, ki jih je
treba sprejeti. UCiteljske avtoritete
Cerkve leta 1962 ni mogoce zamrzniti
— bratovscini mora to biti povsem
jasno. Mnogim od tistih, ki se imajo
za velike branilce koncila, pa je treba
priklicati v spomin, da drugi
vatikanski koncil vsebuje celotno
zgodovino uciteljstva Cerkve. Kdor
hoce biti posluSen koncilu, mora
sprejeti vero stoletij in ne sme
odrezati korenin, iz katerih raste
drevo.

Ljubezen dobrega pastirja

Upam, dragi sobratje, da je s tem
pojasnjen pozitiven pomen, kakor
tudi meja ukrepa z dne 21. januarja
2009. Sedaj pa ostaja vprasanje: ali je
bilo to nujno? Ali je bilo to res
prednostno vprasanje? Ali ni mnogo
pomembnejSega? Gotovo so
pomembnejSe in nujnejSe stvari.



Mislim, da sem prednosti
papeZevanja Ze v zaCetku pojasnil v
svojih govorih. Kar sem takrat
povedal, nespremenjeno ostaja moja
vodilna misel.

Prvo prednostno nalogo za Petrovega
naslednika je Gospod sam
nedvoumno doloc¢il v dvorani zadnje
vecerje: »Ti pa potrdi svoje

brate« (prim. Lk 22,32). Peter sam je
V svojem prvem pismu to prednostno
nalogo na novo izrazil: »Bodite vedno
pripravljeni dati razlog svojega
upanja vsakemu, ki vas

vprasSa« (prim. 1 Pt 3,15). V naSem
Casu, ko grozi nevarnost, da vera v
mnogih delih sveta ugasne kakor
plamen, ki nima vec¢ hrane, je prva
prednostna naloga napravljati Boga
navzocega v tem svetu in ljudem
odpirati dostop do Boga. Ne do
kateregakoli Boga, marvec do Boga,
ki je govoril na Sinaju; do Boga,
katerega obli¢je spoznavamo v



ljubezni do konca (prim. Jn 13,1) - v
krizanem in vstalem Jezusu Kristusu.

Dejanska tezava danasnje
zgodovinske ure je, da Bog izginja z
obzorja ljudi in da skupaj z
ugasanjem luci, ki prihaja od Boga,
vdira v Clovestvo izgubljenost, katere
unicujocCe posledice vedno bolj
vidimo. Voditi ljudi k Bogu, k Bogu, ki
govori v Svetem pismu, je najvisja in
temeljna prednostna naloga Cerkve
in Petrovega naslednika v tem casu.
Iz te naloge nato samo po sebi sledi,
da nam mora pri srcu edinost
verujocCih. Njihov prepir, njihovo
notranje protislovje, namrec
postavlja pod vprasaj govorjenje o
Bogu. Zato je prizadevanje za skupno
pri¢evanje vere kristjanov — za
ekumenizem - hkrati vkljuceno v

swvee

Temu se pridruZuje nujnost, da vsi, ki
verujejo v Boga, drug z drugim iScejo
mir, skusajo drug drugemu postajati



bliznji, da bi se tako v razli¢nosti
svoje podobe o Bogu vendarle
skupno blizali izviru Luci - to je
medverski dialog. Kdor oznanja Boga
kot »ljubezen do konca«, mora
pricevati o ljubezni: posvecati se z
ljubeznijo trpecim, premagovati
sovrastvo in sovraznosti. To je
druzbena razseznost krS¢anske vere,
o kateri sem govoril v okroznici Bog
je Jjubezen (2005).

Ce torej naporno prizadevanje za
vero, upanje in ljubezen v svetu
predstavlja v tem trenutku (v raznih
oblikah pa vedno) resni¢no
prednostno nalogo za Cerkev, tedaj
vendar spadajo k temu tudi majhne
in srednje sprave. Opaziti moramo,
da je tiha gesta ponujene roke
postala velik hrup in tako nasprotje
sprave. Sedaj pa vpraSam: ali je bilo
in ali je res narobe iti naproti bratu,
»Kki ima kaj proti tebi« in si
prizadevati za spravo (prim. Mt 5,23
sD)? Ali ni tudi civilna druzba dolzna



poskusati prehitevati zaostrovanja,
in njihove morebitne nosilce -
kolikor je mogoce — ponovno
vkljucevati v velike oblikujoce sile,
da bi se izognili osamitvam in vsem
njenim posledicam? Ali je res
povsem napacno, Ce si prizadevamo
za resitev otrplosti in zoZevanj ter
dajemo prostor temu, kar je
pozitivno in je mogocCe vkljuciti v
celoto? Sam sem v ¢asu po letu 1988
doZivel, kako se je notranje ozracje
spremenilo z vrnitvijo skupnosti, ki
so se prej loCile od Rima; kako je
vrnitev v veliko, prostrano in skupno
Cerkev premagovala enostranskosti
in reSevala skrcitve, tako da so iz
tega nastale povsem pozitivne sile za
celoto. Ali moremo biti povsem
ravnodusni do skupnosti, v kateri je
491 duhovnikov, 215 bogoslovcev, 6
semenis¢, 88 Sol, 2 univerzitetna
instituta, 117 bratov in 164 sester? Ali
naj jih res pomirjeni pustimo
odganjati od Cerkve?



Mislim na primer na 491
duhovnikov. Ne moremo poznati
spleta njihovih nagibov. Toda mislim,
da se ne bi odlo¢ili za duhovnistvo,
Ce poleg marsiCesa napacnega in
bolehnega ne bi bila navzoca
ljubezen do Kristusa in volja, da bi
oznanjali Kristusa in z njim Zivega
Boga. Ali naj jih kot zastopnike
radikalne obrobne skupine kar
izklju€imo iz iskanja sprave in
edinosti? Kaj bo potem nastalo?
Zares, Ze dolgo smo poslusali in ob tej
priloZnosti ponovno slisali veliko
neskladij od zastopnikov te skupnosti
—napuh in ponasanje, CeS da vse
bolje vedo, osredotoCanje na
enostranskosti itn. Ob tem moram
resnici na ljubo dodati, da sem prejel
vrsto ganljivih pri¢evanj hvaleznosti,
v katerih je bilo mogocCe zacutiti
odprtost src.

Molitev in zaupanje



Ali naj ne bi vesoljna Cerkev mogla
biti tudi velikodusna, ko ve za
trajnost, ki jo ima; ko ve za obljubo,
ki ji je dana? Ali naj ne bi kot dobri
vzgojitelji mogli presliSati tudi
marsikaj slabega in si prizadevati, da
bi mirno izpeljali iz 0zine? Ali nismo
dolZzni priznati, da je tudi iz
katoliskih krogov priSlo marsikaj
neskladnega? Marsikdaj ima ¢lovek
vtis, da nasSa druzba potrebuje vsaj
eno skupino, kateri ni potrebno
izkazovati strpnosti; v katero se
smemo mirno zaganjati s
sovrastvom. Kdor si je drznil
dotakniti se je — v tem primeru papezZ
—, je sam izgubil pravico do strpnosti
in so ga smeli brez strahu in
zadrzanosti prav tako zagrniti s
sovrastvom.

Dragi sobratje, v dneh, ko mi je prislo
na misel, da napiSem to pismo, se je
po nakljucju zgodilo, da sem moral v
rimskem bogoslovnem semeniscu
razlagati in komentirati mesto Gal



5,13-15. Bil sem presenecen, kako
neposredno govori o navzocnosti te
ure: »Svoboda naj vam ne bo
pretveza za meso, ampak sluZite
drug drugemu v ljubeznil!« Vsa
postava je povzeta v eni besedi:
»Ljubi svojega bliznjega kakor
samega sebe! Ce pa drug drugega
grizete in raztrgate, potem pazite, da
se med seboj ne pobijete.« Vedno sem
se nagibal k temu, da sem imel ta
stavek za eno od retori¢nih
pretiravanj, ki se priloznostno
pojavljajo pri svetem Pavlu. V
doloCenem pogledu utegne biti tako.
Toda na Zalost je grizenje in
raztrganje tudi danes v Cerkvi izraz
napacno pojmovane svobode. Ali je
kaj Cudnega, da tudi mi nismo boljsi
kakor Galacani? Ali je ¢udno, da nas
ogrozajo iste skusnjave? Da se
moramo vedno znova uciti pravilno
uporabljati svobodo? In da se
moramo vedno znova uciti najvisje
prednostne naloge: ljubezni? Tisti
dan, ko sem moral o tem govoriti v



bogoslovnem semeni$cu, smo v Rimu
obhajali praznik Madonna della
Fiducia — Matere zaupanja.

V resnici — Marija nas uci zaupanja.
Vodi nas k Sinu, ki mu smemo vsi
zaupati. Kristus nas bo vodil - tudi v
razburkanih casih. Zato bi se ob
koncu rad iz srca zahvalil vsem
Stevilnim Skofom, ki so mi v tem Casu
podarili ganljiva znamenja zaupanja
in naklonjenosti, predvsem pa svojo
molitev. Ta zahvala velja tudi vsem
vernikom, ki so mi v tem Casu
izpricali neomajno zvestobo kot
nasledniku svetega Petra. Gospod naj
nas vse varuje in vodi na pot miru.
Ta Zelja mi sama od sebe prihaja iz
mojega srca prav sedaj na zacetku
postnega Casa, liturgicnega Casa, ki je
posebno namenjen notranjemu
oCiSCenju in nas vse vabi, da z novim
upanjem gledamo na sijoci cilj
velikonoCnega praznika.



S posebnim apostolskim blagoslovom
vas pozdravljam

v Gospodu vas papez Benedikt XVI.
Vatikan, 10. marca 2009

Prevod: prof. dr. Anton Strukelj

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/ (9.
Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/
https://opusdei.org/sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/

	Pismo Benedikta XVI.

