
opusdei.org

Pismo Benedikta
XVI.

Pismo papeža Benedikta XVI.
škofom Katoliške cerkve o
odpravi izobčenja štirih škofov,
ki jih je posvetil nadškof
Lefebvre.

1. Apr. 2009

Dragi sobratje v škofovski službi!

Odprava izobčenja za štiri škofe, ki
jih je nadškof Lefebvre brez
pooblastila Svetega sedeža posvetil
leta 1988, je iz raznih razlogov
znotraj in zunaj katoliške Cerkve



pripeljala do tako silovitih soočenj,
kakršnih že dolgo nismo več
doživljali. Mnogi škofje so se čutili
zbegane pred dogodkom, ki je prišel
nepričakovano in ga je bilo komaj
mogoče pozitivno uvrstiti v današnja
vprašanja in naloge Cerkve.

Tudi če so bili mnogi pastirji in
verniki načeloma pripravljeni
pozitivno ocenjevati papeževo voljo
po spravi, se je nasproti temu
vendarle postavljalo vprašanje o
primernosti takšnega dejanja spričo
resnične nujnosti verskega življenja
v našem času. Različne skupine so
papeža javno obdolževale, da hoče iti
nazaj v čas pred koncilom (o. p.
1962–1965): sprožil se je plaz
protestov, katerih zagrenjenost je
razkrila ranjenosti, ki segajo onkraj
tega trenutka. Tako se čutim
dolžnega, da vam, dragi sobratje,
napišem besedo pojasnila, ki naj
pomaga razumeti namene, ki so
mene in pristojne organe Svetega



sedeža vodili pri tem koraku. Upam,
da bom prispeval k miru v Cerkvi.

Zame je bila nepredvidljiva nesreča v
tem, da je Williamsonov primer
prekril odpravo izobčenja. Tiho in
obzirno dejanje usmiljenja do štirih
veljavno, a ne zakonito posvečenih
škofov se je nenadoma prikazalo kot
nekaj povsem drugega: kot zavrnitev
krščansko-judovske sprave, kot
preklic tega, kar je koncil v tej zadevi
razglasil za pot Cerkve. Iz povabila k
spravi z ločeno cerkveno skupino je
tako nastalo prav nasprotno:
navidezen povratek za vse korake
sprave med kristjani in Judi, ki smo
jih storili od koncila naprej. Namen
mojega teološkega dela od vsega
začetka je bil, da sodelujem pri teh
prizadevanjih in jih podpiram.

Napadalna sovražnost do papeža

Najgloblje obžalujem, da je nastopilo
prekrivanje dveh nasprotujočih si
dogajanj in za trenutek skalilo mir



med kristjani in Judi, kakor tudi mir
v Cerkvi. Slišim, da bi pazljivo
spremljanje informacij, dostopnih na
medmrežju, omogočilo, da bi
pravočasno opazili problem. Iz tega
se lahko naučimo, da moramo pri
Svetem sedežu v prihodnosti še
pozorneje paziti na omenjeni vir
informacij.

Zelo me je užalostilo, da so tudi
katoličani, ki so dejansko lahko bolje
poznali te stvari, mislili, da morajo
po meni udariti z napadalno
sovražnostjo. Toliko bolj se
zahvaljujem judovskim prijateljem,
ki so pomagali hitro odstraniti
napačno razlago in vzpostaviti
ozračje prijateljstva in zaupanja, ki je
obstajalo – kakor v času papeža
Janeza Pavla II. (o. p. 1978–2005) –
tudi ves čas mojega papeževanje in
hvala Bogu, obstaja še naprej.

Nadaljnja napaka, ki jo iskreno
obžalujem, je v tem, da meja in doseg



ukrepa ob objavi dogodka z dne 21.
januarja 2009, nista bila dovolj jasno
predstavljena. Izobčenje se tiče oseb,
ne institucij. Škofovsko posvečenje
brez papeževega naročila pomeni
nevarnost razkola, ker postavlja pod
vprašaj edinost škofovskega zbora s
papežem. Cerkev se mora zato
odzvati z najstrožjo kaznijo, z
izobčenjem in sicer zato, da bi tako
kaznovane poklicala h kesanju in
nazaj k edinosti. Dvajset let po
posvečenjih ta cilj na žalost še vedno
ni bil dosežen. Umik izobčenja služi
istemu cilju kakor kazen sama,
namreč: da štiri škofe še enkrat
povabi k vrnitvi.

Povabilo k vrnitvi

To dejanje je bilo mogoče potem, ko
so prizadeti izrekli svoje načelno
priznavanje papeža in njegove
pastirske oblasti, četudi s pridržki v
zvezi s pokorščino do učiteljske
avtoritete papeža in koncila. S tem se



vračam k razlikovanju med osebo in
institucijo. Rešitev izobčenja je bila
ukrep na področju cerkvene
discipline: osebe so bile oproščene
bremena vesti najtežje cerkvene
kazni.

Od disciplinarne ravni je potrebno
razlikovati doktrinalno področje.
Dejstvo, da bratovščina Pija X. nima
kanoničnega (cerkvenopravnega)
položaja v Cerkvi, dejansko ne sloni
na disciplinarnih, ampak na
doktrinalnih razlogih. Dokler
bratovščina v Cerkvi nima
cerkvenopravnega položaja, toliko
časa tudi njeni služabniki v Cerkvi ne
opravljajo služb v skladu s pravom.
Treba je torej razlikovati med
disciplinarno ravnjo, ki se tiče osebe
kot osebe, in doktrinalno ravnjo, pri
kateri sta vprašljivi služba in
institucija. Naj to povem še enkrat:
dokler niso pojasnjena doktrinalna
vprašanja, bratovščina nima
nobenega cerkvenopravnega statusa



v Cerkvi in toliko časa njeni
služabniki v Cerkvi zakonito ne
opravljajo nobenih služb, tudi če so
oproščeni cerkvenih kazni.

Spričo tega položaja nameravam
papeško komisijo Ecclesia Dei, ki je
od 1988 pristojna za tiste skupine in
osebe, prihajajoče iz bratovščine Pija
X. ali podobnih skupin, ki se hočejo
vrniti v popolno občestvo s papežem
– v prihodnje povezati s kongregacijo
za nauk vere. S tem naj postane
jasno, da so vprašanja, ki jih je sedaj
potrebno obravnavati, bistveno
doktrinalne narave; predvsem
vprašanja, ki se tičejo sprejetja
drugega vatikanskega koncila (o. p.
1962–1965) in pokoncilskega
cerkvenega učiteljstva papežev.

Zborne ustanove, s katerimi
kongregacija obravnava tekoča
vprašanja (zlasti redno zasedanje
kardinalov ob sredah in eno do
dveletno plenarno zasedanje),



jamčijo vključitev prefektov različnih
rimskih kongregacij in svetovnega
episkopata pri odločitvah, ki jih je
treba sprejeti. Učiteljske avtoritete
Cerkve leta 1962 ni mogoče zamrzniti
– bratovščini mora to biti povsem
jasno. Mnogim od tistih, ki se imajo
za velike branilce koncila, pa je treba
priklicati v spomin, da drugi
vatikanski koncil vsebuje celotno
zgodovino učiteljstva Cerkve. Kdor
hoče biti poslušen koncilu, mora
sprejeti vero stoletij in ne sme
odrezati korenin, iz katerih raste
drevo.

Ljubezen dobrega pastirja

Upam, dragi sobratje, da je s tem
pojasnjen pozitiven pomen, kakor
tudi meja ukrepa z dne 21. januarja
2009. Sedaj pa ostaja vprašanje: ali je
bilo to nujno? Ali je bilo to res
prednostno vprašanje? Ali ni mnogo
pomembnejšega? Gotovo so
pomembnejše in nujnejše stvari.



Mislim, da sem prednosti
papeževanja že v začetku pojasnil v
svojih govorih. Kar sem takrat
povedal, nespremenjeno ostaja moja
vodilna misel.

Prvo prednostno nalogo za Petrovega
naslednika je Gospod sam
nedvoumno določil v dvorani zadnje
večerje: »Ti pa potrdi svoje
brate« (prim. Lk 22,32). Peter sam je
v svojem prvem pismu to prednostno
nalogo na novo izrazil: »Bodite vedno
pripravljeni dati razlog svojega
upanja vsakemu, ki vas
vpraša« (prim. 1 Pt 3,15). V našem
času, ko grozi nevarnost, da vera v
mnogih delih sveta ugasne kakor
plamen, ki nima več hrane, je prva
prednostna naloga napravljati Boga
navzočega v tem svetu in ljudem
odpirati dostop do Boga. Ne do
kateregakoli Boga, marveč do Boga,
ki je govoril na Sinaju; do Boga,
katerega obličje spoznavamo v



ljubezni do konca (prim. Jn 13,1) – v
križanem in vstalem Jezusu Kristusu.

Dejanska težava današnje
zgodovinske ure je, da Bog izginja z
obzorja ljudi in da skupaj z
ugašanjem luči, ki prihaja od Boga,
vdira v človeštvo izgubljenost, katere
uničujoče posledice vedno bolj
vidimo. Voditi ljudi k Bogu, k Bogu, ki
govori v Svetem pismu, je najvišja in
temeljna prednostna naloga Cerkve
in Petrovega naslednika v tem času.
Iz te naloge nato samo po sebi sledi,
da nam mora pri srcu edinost
verujočih. Njihov prepir, njihovo
notranje protislovje, namreč
postavlja pod vprašaj govorjenje o
Bogu. Zato je prizadevanje za skupno
pričevanje vere kristjanov – za
ekumenizem – hkrati vključeno v
najvišji prednostni nalogi.

Temu se pridružuje nujnost, da vsi, ki
verujejo v Boga, drug z drugim iščejo
mir, skušajo drug drugemu postajati



bližnji, da bi se tako v različnosti
svoje podobe o Bogu vendarle
skupno bližali izviru Luči – to je
medverski dialog. Kdor oznanja Boga
kot »ljubezen do konca«, mora
pričevati o ljubezni: posvečati se z
ljubeznijo trpečim, premagovati
sovraštvo in sovražnosti. To je
družbena razsežnost krščanske vere,
o kateri sem govoril v okrožnici Bog
je ljubezen (2005).

Če torej naporno prizadevanje za
vero, upanje in ljubezen v svetu
predstavlja v tem trenutku (v raznih
oblikah pa vedno) resnično
prednostno nalogo za Cerkev, tedaj
vendar spadajo k temu tudi majhne
in srednje sprave. Opaziti moramo,
da je tiha gesta ponujene roke
postala velik hrup in tako nasprotje
sprave. Sedaj pa vprašam: ali je bilo
in ali je res narobe iti naproti bratu,
»ki ima kaj proti tebi« in si
prizadevati za spravo (prim. Mt 5,23
sl)? Ali ni tudi civilna družba dolžna



poskušati prehitevati zaostrovanja,
in njihove morebitne nosilce –
kolikor je mogoče – ponovno
vključevati v velike oblikujoče sile,
da bi se izognili osamitvam in vsem
njenim posledicam? Ali je res
povsem napačno, če si prizadevamo
za rešitev otrplosti in zoževanj ter
dajemo prostor temu, kar je
pozitivno in je mogoče vključiti v
celoto? Sam sem v času po letu 1988
doživel, kako se je notranje ozračje
spremenilo z vrnitvijo skupnosti, ki
so se prej ločile od Rima; kako je
vrnitev v veliko, prostrano in skupno
Cerkev premagovala enostranskosti
in reševala skrčitve, tako da so iz
tega nastale povsem pozitivne sile za
celoto. Ali moremo biti povsem
ravnodušni do skupnosti, v kateri je
491 duhovnikov, 215 bogoslovcev, 6
semenišč, 88 šol, 2 univerzitetna
instituta, 117 bratov in 164 sester? Ali
naj jih res pomirjeni pustimo
odganjati od Cerkve?



Mislim na primer na 491
duhovnikov. Ne moremo poznati
spleta njihovih nagibov. Toda mislim,
da se ne bi odločili za duhovništvo,
če poleg marsičesa napačnega in
bolehnega ne bi bila navzoča
ljubezen do Kristusa in volja, da bi
oznanjali Kristusa in z njim živega
Boga. Ali naj jih kot zastopnike
radikalne obrobne skupine kar
izključimo iz iskanja sprave in
edinosti? Kaj bo potem nastalo?
Zares, že dolgo smo poslušali in ob tej
priložnosti ponovno slišali veliko
neskladij od zastopnikov te skupnosti
– napuh in ponašanje, češ da vse
bolje vedo, osredotočanje na
enostranskosti itn. Ob tem moram
resnici na ljubo dodati, da sem prejel
vrsto ganljivih pričevanj hvaležnosti,
v katerih je bilo mogoče začutiti
odprtost src.

Molitev in zaupanje



Ali naj ne bi vesoljna Cerkev mogla
biti tudi velikodušna, ko ve za
trajnost, ki jo ima; ko ve za obljubo,
ki ji je dana? Ali naj ne bi kot dobri
vzgojitelji mogli preslišati tudi
marsikaj slabega in si prizadevati, da
bi mirno izpeljali iz ožine? Ali nismo
dolžni priznati, da je tudi iz
katoliških krogov prišlo marsikaj
neskladnega? Marsikdaj ima človek
vtis, da naša družba potrebuje vsaj
eno skupino, kateri ni potrebno
izkazovati strpnosti; v katero se
smemo mirno zaganjati s
sovraštvom. Kdor si je drznil
dotakniti se je – v tem primeru papež
–, je sam izgubil pravico do strpnosti
in so ga smeli brez strahu in
zadržanosti prav tako zagrniti s
sovraštvom.

Dragi sobratje, v dneh, ko mi je prišlo
na misel, da napišem to pismo, se je
po naključju zgodilo, da sem moral v
rimskem bogoslovnem semenišču
razlagati in komentirati mesto Gal



5,13–15. Bil sem presenečen, kako
neposredno govori o navzočnosti te
ure: »Svoboda naj vam ne bo
pretveza za meso, ampak služite
drug drugemu v ljubezni!« Vsa
postava je povzeta v eni besedi:
»Ljubi svojega bližnjega kakor
samega sebe! Če pa drug drugega
grizete in raztrgate, potem pazite, da
se med seboj ne pobijete.« Vedno sem
se nagibal k temu, da sem imel ta
stavek za eno od retoričnih
pretiravanj, ki se priložnostno
pojavljajo pri svetem Pavlu. V
določenem pogledu utegne biti tako.
Toda na žalost je grizenje in
raztrganje tudi danes v Cerkvi izraz
napačno pojmovane svobode. Ali je
kaj čudnega, da tudi mi nismo boljši
kakor Galačani? Ali je čudno, da nas
ogrožajo iste skušnjave? Da se
moramo vedno znova učiti pravilno
uporabljati svobodo? In da se
moramo vedno znova učiti najvišje
prednostne naloge: ljubezni? Tisti
dan, ko sem moral o tem govoriti v



bogoslovnem semenišču, smo v Rimu
obhajali praznik Madonna della
Fiducia – Matere zaupanja.

V resnici – Marija nas uči zaupanja.
Vodi nas k Sinu, ki mu smemo vsi
zaupati. Kristus nas bo vodil – tudi v
razburkanih časih. Zato bi se ob
koncu rad iz srca zahvalil vsem
številnim škofom, ki so mi v tem času
podarili ganljiva znamenja zaupanja
in naklonjenosti, predvsem pa svojo
molitev. Ta zahvala velja tudi vsem
vernikom, ki so mi v tem času
izpričali neomajno zvestobo kot
nasledniku svetega Petra. Gospod naj
nas vse varuje in vodi na pot miru.
Ta želja mi sama od sebe prihaja iz
mojega srca prav sedaj na začetku
postnega časa, liturgičnega časa, ki je
posebno namenjen notranjemu
očiščenju in nas vse vabi, da z novim
upanjem gledamo na sijoči cilj
velikonočnega praznika.



S posebnim apostolskim blagoslovom
vas pozdravljam

v Gospodu vaš papež Benedikt XVI.

Vatikan, 10. marca 2009

Prevod: prof. dr. Anton Štrukelj

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/ (9.
Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/
https://opusdei.org/sl-si/article/pismo-benedikta-xvi/

	Pismo Benedikta XVI.

