
opusdei.org

Papeževa poslanica
za postni čas 2012

“Mislimo drug na drugega, tako
da se spodbujajmo k ljubezni in
dobrim delom.” (Heb 10,24)

25. Feb. 2012

Dragi bratje in sestre, postni čas nam
ponovno daje možnost, da
razmišljamo o srcu krščanskega
življenja: ljubezni do bližnjega. To je
res primeren čas, da s pomočjo božje
besede in zakramentov prenovimo
pot naše osebne in občestvene vere.
To pot zaznamujejo molitev in
medsebojno podarjanje, tišina in post



v pričakovanju, da bomo doživeli
velikonočno veselje.

Letos bi rad povedal nekaj misli, ki se
navezujejo na kratek svetopisemski
izrek iz Pisma Hebrejcem: “Mislimo
drug na drugega, tako da se
spodbujajmo k ljubezni in dobrim
delom” (Heb 10,24). Stavek je vzet iz
odlomka, v katerem nas avtor
poziva, naj zaupamo v veličastnega
duhovnika Jezusa Kristusa, ki je za
nas dosegel odpuščanje in dostop k
Bogu. Sad našega sprejemanja
Kristusa, je življenje, ki se razcveti v
smeri treh božjih kreposti: gre za to,
da se Gospodu bližamo “z resničnim
srcem in v polni gotovosti vere” (v.
22), da se oklepamo “neomajne
izpovedi upanja” (v. 23) in se stalno
trudimo skupaj z brati izpolnjevati
ljubezen in dobra dela (prim. v. 24).
V odlomku je tudi poudarjeno, da se
moramo, če želimo ohraniti
evangeljsko življenje, udeleževati
bogoslužnih srečanj in molitev



skupnosti ter pri tem gledati na
eshatološki cilj: popolno občestvo v
Bogu (v. 25). Podrobneje se bom
ustavil ob vrstici 24; v nekaj besedah
nam podaja dragocen in vedno
aktualen nauk o treh vidikih
krščanskega življenja: pozornosti do
drugega, vzajemnosti in osebni
svetosti.

1. “Mislimo drug na drugega”:
odgovornost do bratov in sester

Prvi element je poziv, da naj
“mislimo”. Na tem mestu je
uporabljen grški glagol katanoein, ki
lahko pomeni dobro opazovati, biti
pozoren, zavestno gledati, prepoznati
okoliščine. V evangeliju ga najdemo
tudi, ko Jezus spodbuja svoje učence,
naj “pomislijo” na ptice neba, ki se ne
trudijo in so kljub temu predmet
skrbne in pozorne božje previdnosti
(prim. Lk 12,24) in naj “opazijo”
bruno v svojem očesu, preden se
zazrejo v iver v bratovem očesu



(prim. Lk 6,41). Ta glagol najdemo še
na nekem drugem mestu v Pismu
Hebrejcem, kot vabilo naj
“pomislimo na Jezusa” (3,1), apostola
in velikega duhovnika vere, ki jo
izpovedujemo. Ta glagol, ki stoji na
začetku našega vzklika, nas torej
vabi, da svoj pogled najprej obrnemo
k drugemu, predvsem k Jezusu, da
smo pozorni drug na drugega in ne
ostanemo neprizadeti ter ravnodušni
ob usodi naših bratov in sester.
Pogosto pa prevlada ravno obratna
drža: ravnodušnost in nezanimanje,
ki izvirata iz egoizma z videzom
spoštovanja “zasebnosti”. Tudi danes
se močno razlega Gospodov glas, ki
vsakega od nas kliče, naj se zavzame
za bližnjega. Tudi danes nas Bog
spodbuja, naj bomo “varuhi” naših
bratov in sester (prim. 1 Mz 4,9), naj
gradimo odnose, ki bodo
razpoznavni po medsebojni skrbi, po
pozornosti za dobro drugega, za
njegovo celostno dobro. Velika
zapoved ljubezni do bližnjega



zahteva in nas priganja, da se
zavedamo svoje odgovornosti do
tistih, ki so, kot jaz, ustvarjena bitja
in Božji otroci: Dejstvo, da smo kot
ljudje in pogosto tudi v veri bratje in
sestre, nas mora spodbuditi, da v
sočloveku prepoznamo pravi alter
ego, ki ga Gospod neskončno ljubi. Če
bomo gojili ta bratski pogled, bodo
solidarnost, pravičnost, a tudi
usmiljenje in sočutje povsem
naravno privreli iz našega srca. Božji
služabnik papež Pavel VI. je rekel, da
svet danes trpi predvsem zaradi
pomanjkanja bratstva: “Svet je bolan.
Zlo pa tiči manj v tem, da so vrelci
pomoči usahnili ali da vse pograbijo
le nekateri. Zlo je v tem, da ni
bratovskega duha med ljudmi in
narodi” (Okrožnica O delu za razvoj
narodov, (Populorum progressio), 26.
marec 1967, št. 66).

Pozornost do drugega pomeni, da
njemu ali njim želimo dobro v vseh
pogledih: telesnem, moralnem in



duhovnem. Zdi se, da je današnja
kultura izgubila smisel za dobro in
slabo. Obenem pa moramo poudariti,
da dobro obstaja in zmaguje, saj je
Bog “dober in dela dobro” (prim. Ps
119,68). Dobro je tisto, kar prebuja,
podpira in spodbuja življenje,
bratstvo in skupnost. Odgovornost do
drugega torej pomeni, da želimo in
se trudimo za dobro drugega, z željo,
da bi se tudi on odprl za logiko
dobrega; skrbeti za brate in sestre
pomeni, da odpremo oči za njihove
potrebe. Sveto pismo svari pred
nevarnostjo, da bi naše srce postalo
trdo zaradi nekakšne “duhovne
omamljenosti”, ki bi nas napravila
slepe za trpljenje drugih. Evangelist
Luka navaja dve Jezusovi priliki, v
katerih opisuje dva primera za to
situacijo, ki lahko nastane v
človekovem srcu. V priliki o
usmiljenem Samarijanu gresta
duhovnik in levit mimo človeka, ki so
ga oropali in pretepli razbojniki
(prim. Lk 10,30–32), v priliki o



bogatem zapravljivcu pa ta, od
posesti prenasičen mož, ne opazi
položaja ubogega Lazarja, ki pred
njegovimi vrati umre od lakote
(prim. Lk 16,19 sl.). V obeh primerih
gre za nasprotje “pozornosti”,
ljubečega, sočutnega pogleda. A kaj
nam onemogoča ta človeški in ljubeči
pogled na brate in sestre? Pogosto so
to materialno bogastvo in
prenasičenost. Pogosto pa je vzrok
tudi v tem, da pred vsem drugim
prednost dajemo osebnim interesom
in skrbem. Nikoli se nam ne sme
zgoditi, da bi bili nesposobni za
“sočutje” s trpečimi; naše srce se ne
sme nikoli tako zaplesti v naše
zadeve in probleme, da bi postalo
gluho za krik ubogih. Namesto tega
lahko ravno ponižnost srca in osebna
izkušnja trpljenja povzročita
notranje prebujenje za sočutje in
empatijo: “Pravični pozna pravice
revnih, krivični pa ne razume
spoznanja” (Prg 29,7). Tako lahko
razumemo, zakaj blagor



“žalostnim” (Mt 5,4), torej tistim, ki
zmorejo zapustiti samega sebe, da
občutijo bolečino drugega. Srečanje z
drugim in to, da odpremo srce za
njegove potrebe, lahko vodi v
odrešenje in blaženost.

To, da “mislimo” na brate in sestre,
vključuje tudi skrb za njihovo
duhovno dobro. Ob tem pa želim
opozoriti na nek vidik krščanskega
življenja, za katerega menim, da je
prešel v pozabo: bratski opomin z
mislijo na večno zveličanje.
Dandanes smo na splošno zelo
občutljivi za vprašanja nege in
dobrodelnosti za telesno in
materialno dobrobit soljudi, duhovne
odgovornosti do bratov in sester pa
se skoraj nikoli ne omenja. Drugače
je bilo v prvi Cerkvi in je še danes v
skupnostih, ki so zares dozorele v
veri. V njih se ne zavzemajo samo za
telesno zdravje bratov in sester,
temveč s pogledom na njihov zadnji
cilj tudi za dobro njihove duše. V



Svetem pismu lahko preberemo:
“Opominjaj modrega, da te bo ljubil.
Poúči modrega in bo še modrejši,
pojasni pravičnemu in bo pomnožil
znanje” (Prg 9,8 sl.). Kristus sam je
ukazal, da je treba posvariti brata, ki
greši (prim. Mt 18,15). Isti glagol
elenchein, ki tu izraža bratsko
opominjanje, označuje tudi preroško
poslanstvo javnega svarila, ki ga
kristjani izpolnjujejo pred rodom, ki
se vdaja zlu (prim. Ef 5,11). V
cerkvenem izročilu sodi “grešnike
svariti” med duhovna dela
usmiljenja. Pomembno je, da se spet
spomnimo te razsežnosti krščanske
ljubezni do bližnjega. Pred zlom ne
smemo molčati. Tu mislim na držo
tistih kristjanov, ki se zaradi
človeškega spoštovanja ali pa
enostavno iz udobnosti raje
prilagodijo prevladujoči miselnosti,
kot da bi brate in sestre posvarili
pred načini mišljenja in delovanja, ki
so v nasprotju z resnico in ne vodijo
na pot dobrote. Vendar krščanski



opomin nikoli ne izvira iz duha
obsojanja ali medsebojnega
obtoževanja; vedno izhaja iz ljubezni
in usmiljenja in se rojeva v pristni
skrbi za dobro bratov in sester.
Apostol Pavel pravi: “Bratje, če
zasačite koga pri kakšnem prestopku,
ga vi, ki ste duhovni, opomnite v
duhu krotkosti. Pri tem pazi nase, da
ne boš tudi sam padel v
skušnjavo” (Gal 6,1). V našem svetu,
ki ga prežema individualizem,
moramo ponovno odkriti pomen
bratskega opomina, da bomo skupaj
hodili po poti svetosti. Celo “pravični
pade sedemkrat” (Prg 24,16), pravi
Sveto pismo, in vsi smo šibki in
nepopolni (prim. 1 Jn 1,8). To je torej
pomembno delo, da pomagamo
drugim in pustimo, da drugi nam
pomagajo do iskrenega spoznanja
samega sebe, da lahko popravimo
svoje življenje in pravičneje hodimo
po Gospodovi poti. Vedno je potreben
pogled, ki ljubi in popravlja, ki
spozna in prizna, ki razločuje in



odpušča (prim. Lk 22,61), kot je to pri
vsakem od nas storil in še dela Bog.

2. “Drug na drugega”: darilo
vzajemnosti

To “varovanje” drugih je v nasprotju
z miselnostjo, ki na življenje ne gleda
z eshatološkega vidika, saj ga
omejuje zgolj na zemeljsko
dimenzijo, in v imenu individualne
svobode sprejema vsako poljubno
moralno odločitev. Današnja družba
lahko ogluši tako za telesno trpljenje
kot tudi za duhovne in moralne
potrebe življenja. To se med kristjani
ne sme zgoditi! Apostol Pavel nas
spodbuja, da si prizadevamo za to,
“kar je v prid miru in medsebojnemu
izgrajevanju” (prim. Rim 14,19), da bi
bližnjemu pomagali “v njegovo
dobro in njegovo izgraditev” (Rim
15,2), ne da bi iskali svojo korist,
ampak to, “kar je koristno za mnoge,
da bi se rešili” (1 Kor 10,33). Tega
medsebojnega svarjenja in



opominjanja v duhu ponižnosti in
ljubezni do bližnjega ne sme
primanjkovati v življenju krščanske
skupnosti.

Gospodovi učenci, ki so s Kristusom
povezani preko evharistije, živijo v
skupnosti, v kateri so med sabo
povezani kot udje enega samega
telesa. To pomeni, da drugi spada k
meni; njegovo življenje in njegovo
zveličanje se dotikata mojega
življenja in mojega zveličanja. Tu
smo zadeli ob nek zelo globok vidik
skupnosti: naše življenje je v
vzajemnem odnosu z življenjem
drugih, tako v dobrem kot v slabem;
tako greh kot tudi dela ljubezni imajo
neko družbeno razsežnost. V Cerkvi,
Kristusovem mističnem telesu, se ta
vzajemnost uresničuje: skupnost
nenehno dela pokoro in prosi za
odpuščanje grehov svojih članov;
vedno znova pa se tudi veseli in
radostno vzklika ob pričevanju o
krepostih in ljubezni, ki se v njej



razvijajo. Sveti Pavel opozarja, da naj
bi vsi udje “enako skrbeli drug za
drugega” (1 Kor 12,25), saj smo eno
samo telo. Ljubezen do naših bratov
in sester, ki se kaže tudi v dajanju
miloščine – ta je poleg molitve in
posta značilna dejavnost v postnem
času – temelji na tej vzajemni
pripadnosti. Tudi skozi konkretno
skrb za najbolj uboge, lahko vsak
kristjan izrazi svojo udeležbo pri
enem telesu, ki je Cerkev. Če smo
pozorni drug na drugega, to pomeni
tudi, da prepoznamo dobro, ki ga
Gospod dela v drugih, in se skupaj z
njimi zahvaljujemo za čudeže
milosti, ki jih Bog v svoji dobroti in
vsemogočnosti nenehno izvršuje za
svoje otroke. Če kristjan v sočloveku
opazi delovanje Svetega Duha, ne
more drugače, kot da se tega veseli in
slavi nebeškega Očeta (prim. Mt
5,16).



3. “Spodbujajmo se med seboj k
ljubezni in dobrim delom”: skupaj
hodimo po poti svetosti

Ta stavek iz Pisma Hebrejcem (10,24)
nas spodbuja, da razmišljamo o
splošni poklicanosti k svetosti, o
stalnem napredovanju v duhovnem
življenju; opominja nas, da moramo
težiti k večjim milostnim darovom in
k vedno večji in rodovitnejši ljubezni
(prim. 1 Kor 12,31–13,13).
Medsebojna pozornost naj bi tudi
povzročila, da se bomo med seboj
spodbujali k vedno večji resnični
ljubezni – “kakor svit zore, ki se
vedno bolj sveti do polnega dne” (Prg
4,18) – v pričakovanju, da bomo v
Bogu zaživeli dan, ko sonce ne bo
zašlo. V nam darovanem
življenjskem času imamo dragoceno
priložnost, da napolnjeni z Božjo
ljubeznijo odkrivamo in opravljamo
dobra dela. Tako raste in se razvija
sama Cerkev, da bi prišla do polne
postave Kristusa (prim. Ef 4,13). V to



dinamično perspektivo rasti se
vključuje tudi naš poziv k
medsebojnemu spodbujanju, da bi
prišli do polnosti ljubezni in dobrih
del.

Žal vedno naletimo na skušnjavo
mlačnosti, skušnjavo, da bi zadušili
Duha in ne bi “trgovali s talenti”, ki
smo jih prejeli za naše dobro in
dobro drugih (prim. Mt 25,25 ssl.).
Vsi smo prejeli bogate duhovne ali
materialne darove, ki nam koristijo
za uresničevanje Božjega načrta, za
dobro Cerkve in za osebno zveličanje
(prim. Lk 12,21 b; 1 Tim 6,18).
Duhovni učitelji nas spominjajo, da
kdor v duhovnem življenju ne
napreduje, nazaduje. Dragi bratje in
sestre, sprejmimo vedno aktualno
spodbudo, da naj si prizadevamo za
“visoko mero krščanskega
življenja” (Janez Pavel II., Apostolsko
pismo Ob začetku novega tisočletja
(Novo millennio ineunte), 6. januar
2001, št. 31). Če Cerkev v svoji



modrosti prizna in razglasi blaženost
in svetost nekaterih zglednih
kristjanov, želi s tem tudi zbuditi
željo, da bi posnemali njihove
kreposti. Sveti Pavel nas poziva:
“Tekmujte v medsebojnem
spoštovanju!” (Rim 12,10).

V svetu, ki od kristjanov terja
prenovljeno pričevanje ljubezni in
zvestobe Gospodu, naj vsi začutijo,
da se morajo nujno truditi za
medsebojno tekmovanje v ljubezni,
služenju in dobrih delih (prim. Heb
6,10). Ta klic dobiva poseben
poudarek v svetem času priprave na
veliko noč. Z najboljšimi željami, da
bi bil ta postni čas svet in rodoviten,
vas izročam priprošnji blažene
device Marije in vam podeljujem
apostolski blagoslov.

papež Benedikt XVI.

Vatikan, 3. novembra 2011

Papež Benedikt XVI.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/papezeva-poslanica-za-
postni-cas-2012/ (14. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/papezeva-poslanica-za-postni-cas-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/papezeva-poslanica-za-postni-cas-2012/
https://opusdei.org/sl-si/article/papezeva-poslanica-za-postni-cas-2012/

	Papeževa poslanica za postni čas 2012

