
opusdei.org

Osebnost,
poistovetena s
Kristusom

Kako človekova osebnost vpliva
na vsakdanje življenje? Se
človek lahko spremeni? Kakšno
vlogo pri tem igra milost?

8. Jan. 2016

Zakaj reagiram na tak način? Zakaj
sem tak? Se lahko spremenim? To so
nekatera vprašanja, ki se nam včasih
zastavljajo. Morda si jih postavljamo
tudi v zvezi z drugimi: Zakaj ta
človek tako ravna? … Oglejmo si to



temo nekoliko podrobneje, pri čemer
imejmo pred očmi naš cilj: da bi bili
vedno bolj podobni Jezusu Kristusu
in bi mu pustili, da deluje v našem
življenju.

Ta proces obsega vse razsežnosti
človeške osebe, ki ob povzdignjenju
na nadnaravni nivo ohranja pristno
človeške poteze ter jih dvigne više
skladno s krščanskim poklicem. Jezus
Kristus pa je resnični Bog in resnični
človek, perfectus Deus, perfectus
homo. V Njem uzremo uresničeno
podobo človeškega bitja, kajti
»Kristus Odrešenik (…) popolnoma
razodene človeka človeku. In to je —
če sploh smemo tako reči — človeški
pomen in človeška razsežnost
odrešenjske skrivnosti. V njej človek
spet odkrije veličino in dostojanstvo
svoje človečnosti in svojo lastno
ceno.«[1]

Novo življenje, ki smo ga prejeli pri
krstu je poklicano, da raste, dokler



vsi ne pridemo do edinosti vere in
do spoznanja Božjega Sina, do
popolnega človeka, do mere
doraslosti Kristusove polnosti.[2]

Četudi je božje, nadnaravno, odločilni
element osebne svetosti, tisto, kar
daje harmonijo vsem človekovim
potezam, pa pri tem ne smemo
pozabiti, da to kot nekaj notranjega
in potrebnega vsebuje človeško: Bog
hoče, da smo zelo človeški, če
sprejmemo odgovornost njegovih
otrok, ki jo nosimo. Glava naj se
dotika nebes, noge pa naj trdno
stopajo po zemlji. Cena
krščanskega življenja ni prenehati
biti ljudje ali opustiti
prizadevanje, da bi pridobili
kreposti, ki jih nekateri že imajo,
četudi ne poznajo Kristusa. Cena
vsakega kristjana je odrešujoča
kri našega Gospoda, ki hoče, da
smo — ponavljam — zelo človeški
in zelo božji, ter da se vsak dan



trudimo posnemati Njega, ki je
perfectus Deus, perfectus homo.[3]

Oblikovanje značaja

Delovanje milosti v dušah poteka z
roko v roki z rastjo v človeški
zrelosti, v izpopolnjevanju značaja.
Zaradi tega si bo kristjan, ki išče
svetost, istočasno z življenjem
nadnaravnih kreposti prizadeval za
pridobivanje navad, načinov
ravnanja in mišljenja, ki so značilni
za zrele in uravnotežene osebe. Ne
bo se gnal zgolj iz želje po popolnosti,
temveč da bi odseval Kristusovo
življenje; zato nas sv. Jožefmarija
spodbuja k spraševanju: — Sin, kje je
Kristus, ki ga duše iščejo v tebi? V
tvojem napuhu? V tvojih željah, da
bi prevladal nad drugimi? V tistih
drobnarijah značaja, ki jih nočeš
premagati? V tej trmi? … Je tam
Kristus? — Ne!! — Prav, imeti
moraš osebnost, toda tvoja



osebnost si mora prizadevati za
poistovetenje s Kristusom.[4]

Na človekovo osebnost vpliva po eni
strani to, kar podedujemo in se
odraža od rojstva naprej, kar
običajno imenujemo temperament,
po drugi strani pa tisto, kar
pridobimo z vzgojo, z osebnimi
odločitvami, preko stikov z drugimi
in z Bogom, ter še mnogo drugih
dejavnikov, ki so lahko celo
nezavedni.

Tako obstajajo različni tipi osebnosti
ali značajev — ekstrovertirani in
boječi, ognjeviti in zadržani,
brezskrbni in nezaupljivi itd. —, ki se
kažejo v načinu dela, v odnosih z
drugimi, v dojemanju vsakodnevnih
dogodkov.

Ti elementi vplivajo na moralno
življenje, tako da omogočajo razvoj
določenih kreposti, oz. če ni
prizadevanja za njihovo rast,
privedejo do pomanjkljivosti: na



primer, podjetna osebnost lahko
nekomu pripomore k življenju
delavnosti, pod pogojem, da človek
istočasno goji disciplino, s katero se
izogne napaki nestalnosti in
aktivizma.

Bog računa z našo osebnostjo, ko nas
vodi po poti svetosti. Specifičnost
vsakega posameznika je kot
rodovitna zemlja, ki jo je treba
obdelovati: dovolj je, da s
potrpežljivostjo in veseljem
odstranjujemo kamenje in plevel, ki
zavirajo delovanje milosti, in bo
pričela dajati sad: stoternega,
šestdeseternega alitrideseternega.[5]

Vsakdo lahko dobro izkoristi talente,
ki jih je prejel iz božjih rok, če se
pusti preoblikovati Svetemu Duhu,
tako da se prekuje v osebnost, ki bo
odsevala Kristusovo obličje, brez da
bi to kakor koli odstranilo človekove
osebne poteze, kajti raznoliki so
svetniki v nebesih, od katerih ima



vsak svoje prav posebne
značilnosti.[6]

Kljub temu, da moramo krepiti in
gladiti svojo osebnost, da bi se
približala krščanskemu slogu, ne
smemo misliti, da je ideal v tem, da
bi se spremenili v nekakšnega
“superčloveka”. V resnici je vzor
vselej Jezus Kristus, ki ima človeško
naravo, ki je takšna kot naša, vendar
popolna v svoji normalnosti in
povzdignjena po milosti.

Vsekakor najdemo odličen zgled tudi
v presveti Devici Mariji: v njej je
dosežena polnost človeškega … in
normalnega. Pregovorna ponižnost
in preprostost svete Marije, vrlini, ki
ju krščansko izročilo morda najbolj
ceni, ter njena bližina, ljubeznivost
in nežnost do vseh njenih otrok —
kar so kreposti dobre družinske
matere —, so najboljša potrditev tega
dejstva: da je popolno bitje — Večji
od tebe je samo Bog![7] —, bitje, ki



je v takšni polnosti človeško, ki je na
tako čudovit način ženska, Gospa v
najodličnejšem pomenu besede!

Človeška in nadnaravna zrelost

Beseda “zrelost” na prvem mestu
pomeni dovršenost, dokončanost, v
širšem pomenu pa se nanaša na
polnost človeškega bitja. Predstavlja
tudi izpolnitev naloge. Zato lahko
njen najboljši vzor najdemo v
Gospodovem življenju. Ko jo zremo v
evangelijih in vidimo, kako Kristus
ravna z ljudmi, ko gledamo njegovo
srčnost v trpljenju, odločnost, s
katero se loti poslanstva, ki ga je
prejel od Očeta, vse to nam daje
merilo zrelosti.

Istočasno pa naša vera vključuje vse
plemenite vrednote, ki jih najdemo v
različnih kulturah, in zato je
koristno, če povzamemo in
prečistimo klasična merila človeške
zrelosti. Takšen je bil v večji ali
manjši meri pristop v teku zgodovine



krščanske duhovnosti, na bolj ali
manj izrecen način.

Klasični grško-rimski svet, ki so ga
tako modro pokristjanili cerkveni
očetje, je na primer v središče ideala
človeške zrelosti na poseben način
postavil “modrost” in “razumnost”,
katerih razumevanje vsebuje
različne odtenke. Krščanski filozofi
in teologi tistega časa so to
pojmovanje obogatili s tem, da so
pokazali na prvenstvenost
teologalnih kreposti, še posebej
ljubezni, ki je po besedah sv. Pavla 
vez popolnosti[8] in ki daje obliko
vsem ostalim krepostim.

V sodobnosti je bilo preučevanje
človeške zrelosti dopolnjeno z
različnimi vidiki, ki jih nudijo
moderne znanosti. Njihovi zaključki
so koristni, kolikor izhajajo iz
pogleda na človeka, ki je odprt za
krščansko sporočilo.



Tako nekateri običajno razlikujejo tri
temeljna področja zrelosti: umsko,
čustveno in družbeno. Bistvene
poteze umske zrelosti so lahko na
primer: ustrezno dojemanje samega
sebe (skladnost tega, kar nekdo misli,
da je, in tega, kar je v resnici, pri
čemer ima odločilen vpliv iskrenost
do samega sebe); korekten pogled na
življenje; osebno postavljanje jasnih
ciljev, vendar z odprtim in
neomejenim obzorjem (glede širine,
globine in intenzivnosti);
harmonična celota vrednot; jasna
etično-moralna gotovost; zdrav
realizem glede lastnega sveta in
sveta drugih; zmožnost refleksije in
umirjenega analiziranja problemov;
ustvarjalnost in iniciativnost itd.

Med značilnostmi čustvene zrelosti
lahko, brez da bi hoteli to področje v
celoti zaobjeti, omenimo: sposobnost
sorazmernega odzivanja na dogodke
življenja, brez prepuščanja
malodušju ob porazih in brez izgube



realizma v primeru uspehov;
zmožnost fleksibilnega in
konstruktivnega nadzora nad samim
sabo; znati ljubiti, biti velikodušen in
se razdajati drugim; gotovost in
trdnost v odločitvah in obvezah;
vedrost in sposobnost preseganja ob
soočenju z izzivi in težavami;
optimizem, veselje, simpatičnost in
dobra volja.

Slednjič lahko kot pokazatelje
človekove družbene zrelosti
navedemo: iskreno naklonjenost do
drugih, spoštovanje njihovih pravic
in željo po odkrivanju in lajšanju
njihovih potreb; razumevanje
različnih mnenj, vrednot in
kulturnih elementov brez
predsodkov; sposobnost kritike in
neodvisnosti spričo prevladujoče
kulture, okolja, aktivističnih skupin
ali modnih trendov; naraven pristop
in ravnanje brez konvencionalnosti;
sposobnost poslušanja in



razumevanja; pripravljenost na
sodelovanje.

Pot do zrelosti

Te misli bi lahko povzeli v ideji, da je
zrela oseba zmožna razviti velik,
jasen in harmoničen projekt svojega
življenja, in da ima potrebne
pozitivne dispozicije, da ga
učinkovito uresniči.

Kakorkoli že, zrelost je kot proces, ki
zahteva čas ter gre skozi različne
trenutke in obdobja. Navadno raste
postopoma, čeprav v življenju lahko
pride do dogodkov, ki človeka
spodbudijo, da napravi velik skok
naprej: na primer, rojstvo prvega
otroka je za nekoga lahko mejnik, ko
se zave pomena te nove
odgovornosti; ali pa v primeru
obdobja težke ekonomske stiske, ko
lahko človek na novo pretehta, kaj je
v življenju resnično pomembno itd.



Na tej poti k zrelosti je navzoča
preoblikujoča moč milosti. Dovolj je
pogled na množico najbolj znanih
svetnic in svetnikov, da v njih takoj
prepoznamo visoke ideale, gotovost
njihovega prepričanja, ponižnost —
ki je najprimernejše dojemanje
samega sebe —, njihovo
prekipevajočo ustvarjalnost in
iniciativnost, njihovo uresničeno
sposobnost izročitve in ljubezni,
njihov nalezljivi optimizem, njihovo
učinkovito in vseobsegajočo odprtost,
ki je v bistvu njihova apostolska
gorečnost.

Enega izmed jasnih zgledov lahko
najdemo v življenju svetega
Jožefmarija, ki je že v mladosti
zaznal delovanje milosti, ki je v njem
utrdila zrelo osebnost. Sredi težav je
v sebi opažal neobičajno stabilnost
duha: Menim, da je Gospod v mojo
dušo položil še eno značilnost:
mir, posedovanje miru in
prinašanje miru, kolikor to



opažam pri ljudeh, ki jih vodim ali
sem z njimi v stiku.[9]Zanj bi lahko
po pravici rekli, da veljajo tiste
besede iz psalma: Super senes
intellexi quia mandata tua
quaesivi[10] — več razumem kakor
starci, ker čuvam tvoje ukaze. Še
vedno pa velja, da se nemalokrat
zrelost pridobi s časom, preko
porazov in uspehov, ki so vključeni v
obzorje božje previdnosti.

Upoštevati milosti in čas

Čeprav je mogoče reči, da določena
oseba v nekem trenutku doseže
obdobje zrelosti v svojem življenju,
pa se naloga, da delamo na načinu
našega ravnanja in bivanja, razteza
čez naše celotno zemeljsko
popotovanje.

Samospoznanje in sprejemanje
lastnega značaja prinašata mir, da
pri tem prizadevanju ne izgubimo
poguma. To ne pomeni, da bi se
prepustili vdanosti v usodo. Bolj kot



to, pomeni priznati, da junaštvo
svetosti vnaprej ne zahteva
osebnostne popolnosti niti
hrepenenja po idealiziranem načinu
bivanja, ter da svetost pomeni
potrpežljiv vsakodneven boj, pri
katerem znamo priznavati napake in
prositi za odpuščanje.

Resnični življenjepisi junaških
kristjanov so kot naša življenja: v
bojih so zmagovali, v bojih so
izgubljali. A potem so se skesani
vračali v boj.[11]Gospod računa na
dolgotrajno prizadevanje, da bi tako
zgladil človekov način življenja.
Pomenljive so, na primer, besede, ki
jih je nekdo izrekel o božji služabnici
Dori del Hoyo proti koncu njenega
življenja: »Dora, kdo te je videl in kdo
te vidi sedaj. Saj si čisto drugačna! Pa
se je zasmejala — saj je dobro vedela,
o čem govorim.«[12] Ta oseba ji je
pokazala, kako je njen značaj z leti
dosegel umirjenost, s katero je lahko
umerjala svoje reakcije.



Pri tej nalogi pa imamo vselej na
voljo Gospodovo pomoč in
materinsko skrb svete Marije: 
»Devica Marija z nami počne ravno
to, po človeško nas uči rasti v veri, biti
srčni in ne popuščati pred skušnjavo,
da bi bili ljudje in kristjani na površen
način, temveč da bi živeli odgovorno,
da bi stremeli k vedno višjemu
cilju.«[13]

V naslednjih člankih se bomo
dotaknili različnih elementov, ki so
vključeni v oblikovanje značaja.
Nakazali bomo nekaj bistvenih
značilnosti krščanske zrelosti.
Opazovali bomo zgradbo, ki jo Sveti
Duh ob sodelovanju vsakega
posameznika želi zgraditi v
notranjosti duše, in ogledali si bomo,
kakšni so temelji, ki jih je treba
postaviti, da bi zagotovili trdnost
strukture, in kako ukrepati, kadar
nastane kakšna razpoka.



Kakšen navdušujoč izziv je
oblikovanje osebnosti, ki bo jasno
odsevala podobo Jezusa Kristusa!

J. Sesé

[1] Sv. Janez Pavel II., Okr. Redemptor
Hominis, 10.

[2] Ef 4,13.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 75.

[4] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 468.

[5] Prim. Mt 13,8.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, 947.

[7] Sv. Jožefmarija, Pot, 496.

[8] Kol 3,14.

[9] Zasebni zapiski, 1095, v: Andrés
Vázquez de Prada, El fundador del



Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid 1997,
str. 560.

[10] Ps 118,100.

[11] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 76.

[12] Spomini Rosalíe López Martínez,
Rim 29. 9. 2006 (AGP, DHA, T-1058),
navedeno v: Javier Medina, Una luz
encendida. Dora del Hoyo, Palabra,
Madrid 2012, str. 115.

[13] Frančišek, Homilija pred sliko 
Sancta Maria Salus Populi Romani, 6.
5. 2013.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/osebnost-poistovetena-s-
kristusom/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/osebnost-poistovetena-s-kristusom/
https://opusdei.org/sl-si/article/osebnost-poistovetena-s-kristusom/
https://opusdei.org/sl-si/article/osebnost-poistovetena-s-kristusom/

	Osebnost, poistovetena s Kristusom

