
opusdei.org

Oddih in prosti čas
(2): prazniki in
razvedrilo

Prazniki so priložnost za oddih.
Predstavljajo pa tudi dodatno
možnost za lepe trenutke v
družini, za vzgojo otrok in za
bolj umirjen stik z Bogom.

29. Mar. 2020

Bog je blagoslovil sedmi dan in ga
posvetil, kajti ta dan je počival od
vsega svojega dela, ki ga je storil,
ko je ustvarjal.[1] V enotnosti
človekovega bivanja ni ločevanja



med delom in prostim časom; zato si
je potrebno prizadevati za apostolat
zabave[2], ki bo zaustavil težnjo, ki
dojema oddih zgolj kot beg[3] od
življenjskih obveznosti, pa čeprav za
ceno uničenja človekove enotnosti.

BOŽJI POČITEK

Prosti čas v izvornem pomenu
besede je čas prazničnih dni: takrat
se prekine enoličnost vsakdana, ker
je na vrsti praznovanje dogodkov, ki
so odločilni ali pomembni za
določeno skupino ljudi, za družino
ali celoten narod. V judovsko-
krščanski tradiciji ima praznik verski
pomen, povezan s počitkom Boga. Ko
je bilo namreč končano stvarjenje, je 
Bog blagoslovil sedmi dan in ga
posvetil. Skoraj bi lahko rekli, da se
Bog čudi svojemu delu, še zlasti ob
veličini tega bitja — človeka —, ki ga
je poklical k občestvu s seboj. S
posvetitvijo sobote, s “stvarjenjem"
prazničnega dne je hotel vse



človeštvo povezati s svojim
dobrotnim pogledom na svet. Zato na
neki način »od tega dne božjega
počitka prejema čas svoj smisel«[4]:
katerikoli čas, čas dela in čas počitka,
kajti Bog je videl vse, kar je naredil,
in glej, bilo je zelo dobro.[5]

Za kristjana je poleg tega nedelja —
Gospodov dan, dies Christi[6] — dan,
posvečenpočitku za Gospoda, kjer
koli prebivate.[7] Vsako nedeljo se pri
liturgiji Cerkve spominjamo in
praznujemo Kristusovo vstajenje,
novo stvarjenje, odrešenje
človeškega rodu, zveličanje sveta, kar
je njegov končni cilj. Čeprav je novost
krščanstva odpravila določbe
judovske sobote, ki je presežena z
“dovršitvijo" v nedelji, »ostajajo v
veljavi temeljni razlogi, ki narekujejo
posvečevanje “Gospodovega
dne" (…). Ti razlogi slonijo na
slovesni naravi dekaloga, znova pa
jih je treba brati v luči teologije in
duhovnosti nedelje.«[8] Sam Jezus



Kristus, Gospodar sobote[9], nam je
razložil pristni pomen sobotnega
počitka in ga usmeril v njegov
»osvobodilni značaj, postavljen je
namreč v obrambo božjih kakor tudi
človekovih pravic.«[10]

V tej luči nam nedelja kaže novost
sveta, novost novega stvarstva v
Kristusu. Na neki način je ves čas že
praznični čas, ker je čas od Boga in za
Boga. V človeškem življenju se delo
in prosti čas združujeta; oba
vključujeta klic h kontemplaciji in k
molitvi. Bog nam daje čas, da bi se
mogli družiti z Njim, se pridružiti
njegovemu počitku in njegovemu
delu,[11] občudovati njegovo lepoto in
čudovitost njegovega dela.

Del vzgojnega poslanstva staršev je
tudi to, da otrokom pokažejo ta
značaj darú, ki ga vsebujejo prazniki.
Potrebno je nekoliko truda pri
načrtovanju nedelje — oz.
kateregakoli obdobja oddiha —, tako



da Bog ne bi nastopal kot nekaj
tujega ali nadležnega, kar bi bilo v
zadnjem trenutku dodano v
predvidene načrte. Če otroci vidijo,
da vnaprej razmišljamo, kako in kdaj
bomo šli k sveti maši ali prejemali
zakramente, bodo na naraven način
razumeli, da »prosti čas ostane
prazen, če v njem ni Boga«.[12] Nasvet
Benedikta XVI. je v tej luči nadvse
dragocen: »Dragi prijatelji! Včasih se
sprva lahko zdi neprijetno, da je
treba v nedeljo načrtovati tudi mašo.
Toda če se potrudite, boste kasneje
ugotovili, da ravno to daje smisel
prostemu času. Ne pustite se odvrniti
od nedeljske evharistije in pomagajte
še drugim, da jo odkrijejo.«[13]

Zato kristjan, ki hoče živeti evangelij,
načrtuje svoj konec tedna tako, da na
prvo mesto postavi udeležbo pri sveti
maši; svoje poti in potovanja — še
posebej, če so daljša — skuša
organizirati tako, da si zagotovi
navzočnost pri sveti daritvi ob



nedeljah in ob zapovedanih
praznikih. Po drugi strani »je
pastirjem naložena s tem povezana
naloga, da vsem vernikom nudijo
dejansko možnost za spolnjevanje te
zapovedi. V tem smislu so bila dana
nekatera navodila cerkvenega prava
kot npr. dovoljenje duhovnikom, da s
predhodnim pooblastilom
krajevnega škofa darujejo več kot
eno mašo na nedeljo in na praznike,
nadalje uvedba večernih maš in
končno pojasnilo, da se čas za možno
izpolnitev obveznosti začenja že v
soboto zvečer hkrati s prvimi
nedeljskimi večernicami.«[14]

ČAS KREPOSTI

Omenili smo že vzgojne priložnosti,
ki jih vsebuje prosti čas za
oblikovanje otrokove osebnosti. Igre,
izleti, šport niso le bistveni del
življenja mladih, ampak lahko preko
tega starši bolje spoznajo svoje
otroke, prenesejo nanje želje po



učenju in po razdajanju drugim.
Želje, ki se izoblikujejo v nalogah in
se razvijejo v navade, v to, kar klasiki
imenujejo kreposti. Tako prosti čas ni
več “čas za neumnosti" in se
spremeni v kakovosten, ustvarjalen
čas. Skratka, v dragocene trenutke, v
katerih otroci prevzemajo in
ponotranjajo svojo svobodo.

Vzgajati otroke v času oddiha po
drugi strani pomeni, da jim
ponudimo aktivnosti, ki bodo zanje
privlačne in bodo upoštevale njihov
značaj. Če si neka družina med seboj
deli srečne trenutke, postavlja
temelje za izogibanje škodljivim
oblikam zabave v prihodnosti:
obdobja, preživeta v otroštvu skupaj
s starši, ostanejo vtisnjena v spomin
za vedno in so koristna za obrambo,
kadar se bodo morali otroci soočiti z
lažno privlačnostjo tega, kar človeka
oddaljuje od Boga.



Nasprotno pa, če starši dojemajo
počitnice in prosti čas zgolj kot
priložnost za pobeg ali za uživanje,
se lahko zgodi, da zanemarijo
osrednji vidik vzgoje. Ne gre za to, da
bi otrokom “posredovali" vizijo
prostega časa, ki sestoji samo v
“ukvarjanju s koristnimi stvarmi", v
smislu, da je koristno študirati kak
predmet, se učiti jezikov, hoditi na
tečaje plavanja ali klavirja
(dejavnosti, ki se ne razlikujejo dosti
od izobraževanja, ki ga nudijo mnoge
šole); temveč gre za to, da jim
pokažemo, kako lahko ta obdobja
uporabijo na uravnotežen način. V
tem pogledu ponuja prosti čas
ugodne okoliščine za razvoj enotnosti
človekovega življenja: cilj je v tem, da
v otrocih spodbujamo trdne
osebnosti, zmožne upravljati z lastno
svobodo in živeti vero na dosleden
način; in da se tako naučijo živeti
skupaj z drugimi ter hrepeneti po
izpolnjenem življenju.



Velik sovražnik na tem področju je
“zabijanje časa", kajti ko kristjan
ubija svoj čas na zemlji, se
postavlja v nevarnost, da ubije
svoja nebesa.[15] Tako ravna, kdor se
zaradi sebičnosti odtegne, se
skrije, je brezbrižen[16]do ostalih,
kdor v tistih trenutkih neurejeno išče
samega sebe, brez da bi namenjal
prostor Bogu ali drugim. Vzgajati v
prostem času in za prosti čas
predstavlja za starše obveznost. Oni
so vedno — četudi na nezaveden
način — vzor, ki pusti najglobljo sled
pri vzgoji otrok; in kot vzgojitelji ne
morejo dajati vtisa, da se dolgočasijo
ali počivajo tako, da nič ne delajo.
Njihov način oddiha mora biti
nekako odprt za druženje z Bogom, za
služenje drugim. Otroci morajo
razumeti, da nam oddih omogoča, da
se razvedrimo z dejavnostmi, ki
zahtevajo manj truda,[17] pri tem
spoznavamo nekaj novega, gojimo
prijateljstvo, izboljšamo družinsko
življenje.



ZABAVA MLADIH

Mnogi starši se — deloma po pravici
— bojijo pritiska okolja, ki v
potrošniških družbah ponuja
škodljive in plehke oblike zabave.
Temeljni problem je splošen: mladi
želijo biti srečni, vendar ne vejo
vedno kako; in pogosto ne vejo niti, v
čem sestoji sreča, ker jim tega nihče
ni razložil na prepričljiv način, ali pa
je niso izkusili. Za veliko večino je
vprašanje sreče omejeno na dobro
plačano službo, na zdravje in
življenje v družini, ki jih ima rada in
v kateri najdeš oporo. Četudi mladi
včasih pokažejo svojo upornost, pa
običajno priznajo, da se morajo
potruditi pri učenju, saj razumejo, da
je dobršen del njihove prihodnosti
odvisen od njihovih šolskih
dosežkov.

Vse to je združljivo z željo po
uveljavitvi lastne neodvisnosti, ko
pride trenutek za načrtovanje



prostega časa. Včasih pri tem sledijo
trendom, kot jih začrta industrijska
ponudba zabave, ki nemalokrat
spodbuja oblike razvedrila, ki
otežkočajo ali onemogočajo rast v
krepostih kot je zmernost. Vendar
konec koncev zmedenost mladih ni
drugačna od zmedenosti mnogih
odraslih: zamenjujejo srečo, ki je
rezultat uspelega življenja, z
minljivim občutkom lažnega veselja.

Zaradi teh stranpoti, ki so realnost,
pa ne moremo pozabiti, da smo vsi
bili uporniki, upirali smo se
starejšim, ko smo začenjali
samostojno izoblikovati svoja
stališča.[18]To je del normalnega
procesa dozorevanja, kot lahko
ugotovimo ob upoštevanju, da je pri
vprašanju o tem, kako se zabavajo,
vselej “s kom" bolj pomenljiv kot pa
“kaj"; želijo si biti s svojimi vrstniki
in izven doma, se pravi brez družine
in brez odraslih; in dejansko so
aktivnosti, ki jim pripisujejo največji



užitek, to, da grejo s svojimi prijatelji
ven in poslušajo glasbo. Celo takrat,
ko je potrošništvo način razvedrila —
kot se ponekod dogaja —, ko se
včasih kupujejo odvečne stvari
(oblačila, mobiteli, računalniški
dodatki, videoigre itd.), se dogaja, da
je to le način za druženje s prijatelji.

Zaradi tega je pomembno ponuditi
oblike razvedrila, ki spoštujejo
strukturo osebe, se pravi hrepenenje
po sreči, ki je v vsakem izmed nas;
starši se morajo soočiti s to nalogo,
tako da ob pomoči drugih družin
spodbujajo organiziranje primernih
krajev, kjer lahko otroci v svojem
prostem času osebnostno in duhovno
dozorevajo. Skratka, gre za
promoviranje razvedrila in
interesov, ki krepijo čut za
prijateljstvo, za odgovornost, za skrb
in podporo ljudi, ki jih cenijo. 
Mladina se je bila vedno sposobna
navdušiti za pomembne stvari, za
visoke ideale, za vse, kar je



pristno.[19]Starši morejo in morajo
računati na to dejstvo: tako da jim
posvečajo čas, se pogovarjajo z njimi,
jim dajejo zgled veselja, zmernosti in
požrtvovalnosti že v času otroštva.
Pri vzgajanju jim ne vsiljujte
vedenja, temveč jim pokažite
razloge, nadnaravne in človeške,
ki to svetujejo. Z eno besedo:
spoštujte njihovo svobodo, saj ni
prave vzgoje brez osebne
odgovornosti, niti odgovornosti
brez svobode.[20]

J. M. Martín in M. Díez

[1] 1 Mz 2,3.

[2] Pot, 975.

[3] Prim. Sv. Janez Pavel II., Sporočilo
za XIX. svetovni dan družbene
komunikacije, 19. 5. 1985, 4.



[4] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Dies Domini, 31. 5. 1998, 60.

[5] 1 Mz 1,31.

[6] Prim. Sv. Janez Pavel II., Apost.
pismo Dies Domini, 31. 5. 1998, 18 sl.

[7] 3 Mz 23,3.

[8] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Dies Domini, 31. 5. 1998, 62.

[9] Mr 2,28.

[10] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Dies Domini, 31. 5. 1998, 63.

[11] Prim. Jn 5,17.

[12] Benedikt XVI., Pridiga v
Marienfeldu , 21. 8. 2005.

[13] Prav tam.

[14] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Dies Domini, 31. 5. 1998, 49.

[15] Božji prijatelji, 46.



[16] Prav tam.

[17] Pot, 357.

[18] Pogovori, 100.

[19] Pogovori, 101.

[20] Jezus prihaja mimo, 27.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-2-
prazniki-in-razvedrilo/ (11. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-2-prazniki-in-razvedrilo/
https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-2-prazniki-in-razvedrilo/
https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-2-prazniki-in-razvedrilo/

	Oddih in prosti čas (2): prazniki in razvedrilo

