
opusdei.org

Oddih in prosti čas
(1): pomen igre za
življenje

Pri igri se naučimo veliko o
življenju. Naučimo se
zmagovati in izgubljati,
uporabljati domišljijo, biti z
drugimi … in celo biti v stiku z
Bogom.

1. Mar. 2020

Sedanji vzgojni sistem v mnogih
državah nudi otrokom vedno več
prostega časa, zato so mnogi starši še



posebej pozorni na pomembnost teh
priložnosti za vzgojo svojih otrok.

Vendar pa je včasih glavna skrb to,
da ne bi “izgubljali časa" v obdobju,
ko ni pouka. Zato veliko družin išče
izvenšolske dejavnosti za svoje
otroke; le-te neredko vključujejo
določene akademske vsebine — tuji
jeziki, glasbeni inštrumenti —, ki
dopolnjujejo njihovo izobrazbo.

VREDNOST PROSTEGA ČASA

Prosti čas vsebuje specifične vzgojne
priložnosti, o katerih je govoril sv.
Janez Pavel II., ko je vse spodbujal,
naj »dajo zagon in naj visoko cenijo
prosti čas mladih ter da naj
usmerjajo njihovo energijo.«[1]

V tistih urah dneva, ko so
izobraževalne obveznosti v večji ali
manjši meri končane, se mladostnik
počuti kot gospodar svoje usode;
lahko počne tisto, kar zares hoče:
lahko se druži s prijatelji ali z



domačimi, se ukvarja s hobiji, počiva
ali se zabava, kakor mu najbolj
ustreza.

Takrat sprejema odločitve, ki jih čuti
kot lastne, ker so usmerjene v
postavljanje hierarhije njegovih
interesov: kaj bi mi bilo všeč početi,
katerega opravila bi se moral lotiti in
kaj lahko odložim za kasneje …
Lahko se nauči bolje spoznavati
samega sebe, odkrivati nove
odgovornosti in z njimi ravnati.
Skratka, na bolj zavesten način
vključi v igro svojo lastno svobodo.

Zaradi tega morajo starši in
vzgojitelji pravilno vrednotiti prosti
čas tistih, ki so od njih odvisni. Kajti
vzgajati pomeni vzgajati za svobodo,
in prosti čas je po definiciji čas
svobode, čas za zastonjskost, za
lepoto, za dialog; čas za vse tiste
stvari, ki niso “potrebne", vendar
brez njih ni mogoče živeti.



Ta vzgojni potencial se lahko zapravi,
tako če se starši ne ukvarjajo z
oddihom svojih otrok — potem ko so
izpolnili svoje šolske obveznosti —,
kakor tudi v primeru, da na to
gledajo zgolj kot na priložnost za
“podaljševanje" njihovega šolanja.

V prvem primeru se zlahka zgodi, da
se otroci prepustijo udobju ali lenobi,
in da je njihov oddih tak, da zahteva
le minimalen napor (npr. ob televiziji
ali videoigrah).

V drugem pa se izgubi vzgojna
specifičnost prostega časa, saj se le-ta
spremeni v nekakšen podaljšek šole,
ki ga organizirajo izključno starši.
Naposled je žal podoba življenja, ki
se tako posreduje mladim, nekakšno
bivanje, razdeljeno med obveznosti
in razvedrilo.

Zato je dobro, da starši pogosto
ovrednotijo, kakšen je doprinos
njihovih tedenskih dejavnosti k
celostni rasti otrok, ter ocenijo, ali



kot celota na uravnotežen način
prispevajo k njihovemu oddihu in
vzgoji.

Natrpan urnik pomeni, da bo otrok
opravil veliko stvari, vendar se
morda ne bo naučil upravljati s
časom. Če hočemo, da otroci rastejo v
krepostih, potem jim je treba
omogočiti, da izkusijo lastno
svobodo; če jim ne damo možnosti,
da izberejo svoje najljubše
dejavnosti, ali če jim v praksi
onemogočimo druženje s prijatelji,
obstaja tveganje, da se, ko odrastejo,
ne bodo znali zabavati. V takšni
situaciji se zlahka zgodi, da se
prepustijo temu, kar jim ponuja
potrošniška družba.

Vzgoja v svobodnem in odgovornem
uporabljanju prostega časa zahteva
od staršev, da dobro poznajo svoje
otroke, saj jim je treba ponuditi način
oddiha, ki ustreza njihovim



interesom in zmožnostim, tako da
bodo pri tem počivali in se razvedrili.

Otroci, še zlasti, ko so majhni — in to
je najboljši trenutek za oblikovanje
na tem področju —, so zelo odprti za
to, kar jim starši pripravijo; in če jih
to zadovolji, se postavlja dobra
osnova za to, da bodo sami odkrili
najboljši način za preživljanje
prostega časa.

To seveda zahteva nekaj
ustvarjalnosti s strani staršev, pa tudi
duha požrtvovalnosti. Na primer,
dobro je postaviti mejo pri
aktivnostih, ki otroku jemljejo
nesorazmerno veliko časa ali ki ga
vodijo k izoliranosti od drugih (kot se
dogaja, kadar ure in ure minevajo
pred televizorjem ali na internetu).
Bolje je dati prednost dejavnostim,
pri katerih se gojijo prijateljske vezi
in ki jih privlačijo na spontan način
(kar običajno velja za šport, izlete,
igre z drugimi otroki itd.).



POMEN IGRE ZA RAST

Izmed vseh dejavnosti, s katerimi se
je mogoče ukvarjati v prostem času,
pa je ena, ki jo imajo otroci — in ne
samo oni — raje kot druge: igra.

To je nekaj naravnega, saj se igra
spontano povezuje s srečo, s krajem,
kjer čas mineva v prijetnem vzdušju,
z doživetji, ki se odpirajo
občudovanju in nepričakovanim
pripetljajem. Pri igri človek pokaže
svojo najresničnejšo identiteto: vanjo
se vključi z vsem svojim bitjem,
pogosto celo v večji meri kot pri
marsikaterem delu.

Igra je predvsem izkušnja o tem,
kakšno bo življenje: je način, da se
naučimo uporabljati energijo, ki jo
premoremo, je preizkus sposobnosti,
tega, kar smo zmožni uresničiti. Tudi
živali se igrajo, vendar mnogo manj
kot ljudje, ravno zato, ker se njihovo
učenje stabilizira. Ljudje se igrajo vse



življenje, saj lahko kot osebe rastejo
še naprej, brez starostne omejitve.

Človeška narava uporablja igro za
doseganje razvoja in zrelosti. Pri igri
se otroci naučijo razlagati svoja
spoznanja, pomeriti svojo moč s
tekmovanjem, vključevati različne
vidike svoje osebnosti: igra je
nenehen izziv.

Srečajo se s pravili, ki jih je treba
svobodno sprejeti, če naj igra dobro
poteka; postavljajo si cilje in se urijo
v tem, da dajejo porazom le relativen
pomen. Ni igre brez odgovornosti,
zato igra sama vsebuje etično
vrednost; pomaga nam biti moralni
subjekti.

Zato je normalno, da se igramo z
drugimi, da se igramo “v družbi". Ta
socialni značaj je tako zakoreninjen,
da otroci, tudi ko se igrajo sami,
pogosto gradijo domišljijske prizore,
si izmišljajo zgodbe, druge osebe, s
katerimi se pogovarjajo in družijo. Z



igro se otroci naučijo spoznavati sebe
in druge; občutijo veselje, ko so z
drugimi in se skupaj zabavajo;
usvajajo in posnemajo vloge, ki jih
vidijo pri starejših.

Najbolj se človek nauči igre v
družini. Življenje je igra, je tekma;
vendar je življenje tudi sodelovanje,
pomoč, sožitje. Brez družinskega
okolja je težko razumeti, kako je
mogoče uskladiti oba vidika —
tekmovanje in sožitje. Igra je
temeljni način za učenje
socializacije.

Skratka, velika pedagoška vrednost
igre je v tem, da povezuje čustva z
dejanji. Zato le malokaj tako
neposredno povezuje starše z otroki
kot to, da se skupaj igrajo. Kot je dejal
sv. Jožefmarija, morajo biti starši
prijatelji svojih otrok in jim posvečati
čas. Ko otroci odraščajo, se bo
vsekakor temu treba prilagoditi.



Vendar to pomeni le, da bo interes
staršev do prostočasnih dejavnosti
njihovih otrok začel prevzemati nove
oblike. Lahko jim, na primer,
omogočimo, da povabijo svoje
prijatelje domov, ali da skupaj hodijo
na športne tekme … Te pobude
nudijo tudi možnost, da spoznamo
njihove prijatelje in njihove družine,
brez da bi vzbujali zmotni vtis, da jih
hočemo nadzorovati ali da jim ne
zaupamo.

Ob pomoči drugih staršev je mogoče
tudi vzpostavljati okolja za igro, kjer
se organizira zdrava zabava in kjer
se pri aktivnostih upošteva celovita
rast udeležencev. Naš Oče je že zelo
zgodaj začel spodbujati tovrstne
iniciative, ki nudijo okolje za
osebnostno rast, kjer se otroci igrajo,
istočasno pa zaznavajo svoje
dostojanstvo kot božji otroci in
skrbijo za druge: to so kraji, kjer
odkrivajo, da obstaja čas za vsako
stvar in da ima vsaka stvar svoj čas,



ter da je v vsaki starosti — tudi ko so
še majhni — mogoče iskati svetost in
dobro vplivati na druge.

Z izrazom blaženega Pavla VI., ki je
bil zelo všeč sv. Janezu Pavlu II., bi
lahko rekli, da so mladinski klubi
kraj, kjer se mladi učijo biti
»strokovnjaki v človeškosti«[2]; zato bi
bila velika zmota, če bi nanje gledali
zgolj z vidika akademskih ali
športnih rezultatov, ki jih mladi
dosegajo.

POMEN IGRE ZA ŽIVLJENJE

V grščini sta besedi vzgoja (paideia)
in igra (paidiá) iz istega
semantičnega področja. Ko se učimo
igre, pridobivamo obenem držo, ki je
zelo koristna za soočanje z
življenjem.

Čeprav se zdi paradoksno, nimajo
samo otroci potrebe po igri. Lahko bi
celo rekli, da starejši kot je človek,
več igre potrebuje. Morda smo vsi



srečali ljudi, ki se, ko ostarijo, ne
znajdejo: ugotovijo, da nimajo več
toliko moči kot prej in mislijo, da niso
več kos izzivom življenja.

To je pristop, ki ga med drugim lahko
srečamo pri mnogih mladih,
prezgodaj ostarelih, ki dajejo vtis, da
nimajo potrebne fleksibilnosti za
soočanje z novimi situacijami.

Po drugi strani pa smo verjetno prišli
v stik s starejšimi ljudmi, ki ohranjajo
mladostnega duha: sposobnost, da se
navdušijo, da začenjajo znova, da
vsak nov dan začnejo, kot da bi bila
to premiera. Pa čeprav imajo včasih
znatne fizične omejitve.

Ti primeri kažejo, da ko človek
odrašča, postaja vedno bolj
pomembno, da se življenja loteva z
določenim smislom za igro. Kajti
kdor se je naučil igre, zna pripisovati
relativen pomen dogodkom —
uspehom ali porazom — ter odkriti
vrednost igre same; pozna



zadovoljstvo, ki ga prinaša poskus
nove rešitve za zmago; izogiba se
povprečnosti, ki išče le rezultat,
pokvari pa zabavo. To so dispozicije,
ki jih lahko uporabimo pri “resnih"
stvareh življenja, pri običajnih
nalogah, pri novih okoliščinah, ki bi,
če se jih lotimo drugače, lahko
privedle do malodušja ali do občutka
nezmožnosti.

Delo in igra imata vsak svoj čas: toda
pristop, s katerim načrtujemo eno in
drugo, je lahko enak, saj je isti človek,
ki dela in ki se igra.

Človeška dela so minljiva, zato niso
vredna, da jih jemljemo preveč
resno. Njihova največja vrednost, kot
je učil sv. Jožefmarija, je v tem, da
nas tam pričakuje Bog. Življenje
doseže svoj polni smisel le, kadar
stvari opravljamo iz ljubezni do
Njega … oz. bolje: v tolikšni meri,
kolikor jih opravljamo z Njim.



Resnost življenja je v tem, da se ne
moremo šaliti z milostjo, ki nam jo
Bog ponuja, s priložnostmi, ki nam
jih daje. Četudi, če dobro pogledamo,
se tudi Gospod na nek način
poslužuje milosti, da bi se pošalil s
človekom: On lahko prav dobro
piše tudi z nogo od mize,[3]je pravil
naš Oče.

Samo odnos z Bogom more dati
stabilnost, trdnost in smisel življenju
ter vsem človeškim delom. Filozof
Platon je slutil to veliko resnico:
»Trdim, da se moramo resno
posvečati temu, kar je resno, ne pa
tistemu, kar ni resno. Po naravi je
vsakršne blažene resnobe vreden
bog, človek pa je (…) samo nekakšna
igračka, ki jo je izdelal bog — in
pravzaprav je to pri njem najboljše.
Trdim, da mora vsak moški in vsaka
ženska preživeti svoje življenje v
skladu s tem značajem ter se igrati
kar najlepše igre.«[4]



Najlepše igre so “božje" igre. Vsakdo
mora svobodno sprejeti to, da je
božja igračka, poklicana, da se igra
skupaj s Stvarnikom. In da se z močjo
njegove roke loteva vseh stvari, z
zaupanjem in športnim duhom, tako
kot se otrok igra s svojim Očetom.

Tako bodo stvari uspele prej, v večji
meri in bolje;znali bomo premagati
navidezne poraze, kajti
najpomembnejše — če se igramo
skupaj z Bogom — je že storjeno in
vselej nas čakajo nove pustolovščine.
Sveto pismo nam govori o božji
Modrosti, da je bila ob njem, se
veselila dan za dnem, se ves čas
igrala pred njim. Igrala sem se na
njegovem zemeljskem krogu in
moje veselje je bilo pri človeških
otrocih.[5] To je Bog, ki “se igra" in
ustvarja, uči nas živeti v veselju, v
gotovosti, v zaupanju, da bomo —
morda nepričakovano — prejeli
darilo, po katerem hrepenimo, kajti 
njim, ki ljubijo Boga, vse



pripomore k dobremu, namreč
njim, ki so bili poklicani po
njegovem načrtu.[6]

J. M. Martín in J. Verdiá

[1] Sv. Janez Pavel II., Apost. pismo 
Familiaris consortio, 22. 11. 1981, 76.

[2] Sv. Janez Pavel II., VI. simpozij
sveta evropskih škofovskih
konferenc, 11. 10. 1985, 13.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
117.

[4] Platon, Zakoni, 803c.

[5] Prg 8,30-13.

[6] Rim 8,28.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-1-
pomen-igre-za-zivljenje/ (11. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-1-pomen-igre-za-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-1-pomen-igre-za-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/oddih-in-prosti-cas-1-pomen-igre-za-zivljenje/

	Oddih in prosti čas (1): pomen igre za življenje

