
opusdei.org

TEMA 1. Obstoj Boga

Ali Bog obstaja? To je veliko
vprašanje, ki si ga zastavlja
vsak človek. Kajti, če Bog
obstaja, se vse spremeni:
življenje, ljubezen, prijateljstvo,
trpljenje … Ta doktrinalni
sestavek se loteva
najpomembnejšega vprašanja.

31. Dec. 2013

1. Religiozna razsežnost človeškega
bitja

Religiozna razsežnost zaznamuje
človeško bitje vse od njegovega



začetka. Po očiščenju od vraževerja,
ki je konec koncev posledica
nevednosti in greha, kažejo izrazi
človekove religioznosti prepričanje,
da obstaja Bog stvarnik, od katerega
je odvisen svet in naš osebni obstoj.
Če je res, da je politeizem spremljal
mnogo obdobij človeške zgodovine,
je prav tako res, da je najgloblja
razsežnost človekove religioznosti in
filozofske modrosti utemeljitev sveta
in človeškega življenja poiskala v
enem in edinem Bogu, ki je temelj
stvarnosti in izpolnitev našega
hrepenenja po sreči (prim. 
Katekizem, 28).[1]

Kljub njegovi različnosti je
umetniškemu, filozofskemu,
književnemu izražanju, ki je navzoče
v kulturah ljudstev, v vseh primerih
skupno razmišljanje o Bogu in o
središčnih temah človeškega obstoja:
življenje, smrt, dobro, zlo, končna
usoda in smisel vseh stvari.[2]



Kot je videti po teh izrazih človeškega
duha v teku zgodovine, lahko
rečemo, da referenca Boga pripada
človeški kulturi in predstavlja
bistveno razsežnost družbe in
človeka. Verska svoboda zato
predstavlja prvo izmed pravic in
iskanje Boga prvo izmed dolžnosti:
vsi ljudje so po svoji naravi »pa tudi
nravno dolžni iskati resnico, zlasti
tisto, ki zadeva religijo. Dolžni so tudi
držati se spoznane resnice.«[3]
Zanikanje Boga in poskus, da se ga
izključi iz kulture ter družbenega in
civilnega življenja, so razmeroma
nedavni pojavi, omejeni na nekatera
območja zahodnega sveta. Dejstvo,
da velika religiozna in eksistencialna
vprašanja ostajajo nespremenjena v
toku časa[4], ovrže idejo, da bi bila
religija omejena na nekakšno
“otroško" fazo človeške zgodovine in
bi bila ob napredku spoznavanja
obsojena na izginotje.



Krščanstvo prevzema to, kar je
dobrega v raziskovanju in čaščenju
Boga, ki se zgodovinsko kaže v
človeški religioznosti, ob tem pa
razkriva njen resnični pomen, to je
pot do edinega in resničnega Boga, ki
se je razodel v zgodovini odrešenja,
izročeni izraelskemu ljudstvu, in ki
nam je prišel naproti s tem, da je
postal človek v Jezusu Kristusu,
utelešeni Besedi.[5]

2. Od materialnih stvari do Boga

Človeški um more priti do spoznanja
o obstoju Boga tako, da se Mu
približa preko poti, katere izhodiščna
točka je ustvarjeni svet in ki obsega
dva “načrta potovanja": materialne
stvari in človeško osebo. Čeprav so to
pot razvili predvsem krščanski
avtorji, so “načrte potovanja", ki
izhajajoč iz narave in iz dejavnosti
človeškega duha vodijo do Boga,
razlagali in prehodili mnogi filozofi



ter misleci različnih obdobij in
kultur.

Poti do obstoja Boga se imenujejo
tudi “dokazi", ne v pomenu, ki ga
temu terminu daje matematična ali
naravoslovna znanost, temveč v
smislu konvergentnih in prepričljivih
filozofskih argumentov, ki jih subjekt
dojame z večjo ali manjšo globino,
odvisno od njegove specifične
izobrazbe (prim. Katekizem, 31). To,
da dokazov za obstoj Boga ni mogoče
razumeti v istem smislu kot dokaze,
ki jih uporablja eksperimentalna
znanost, jasno izhaja iz dejstva, da
Bog ni predmet našega empiričnega
spoznavanja.

Vsaka pot do obstoja Boga doseže
zgolj en določen vidik ali razsežnost
absolutne božje stvarnosti, vidik
specifičnega filozofskega konteksta, v
katerem se ta pot odvija: »Na podlagi
gibanja in nastajanja, prigodnosti,
reda in lepote sveta moremo



spoznati Boga kot izvir in cilj
vesoljstva« (Katekizem, 32). Bogastvo
in neizmernost Boga sta tolikšna, da
nobena izmed teh poti sama po sebi
ne more doseči popolne in osebne
podobe Boga, marveč le kakšno
izmed njenih potez: obstoj, um,
previdnost itd.

Med t.i. kozmološkimi potmi, se med
najbolj znane šteje znamenitih “pet
poti", ki jih je razdelal sv. Tomaž
Akvinski in ki v dobršni meri
povzemajo dognanja njemu
predhodnih filozofov; za njihovo
razumevanje je potrebno poznati
nekaj elementov metafizike.[6] Prvi
dve poti predlagata idejo, da si
vzročne verige (prehod od možnosti
k deju, prehod od tvornega vzroka k
učinku), ki jih opazimo v naravi, ne
morejo slediti v preteklost do
neskončnosti, temveč se morajo
opirati na nekega prvega gibalca in
na nek prvi vzrok; tretja izhaja iz
opažanja prigodnosti in omejenosti



naravnih bitij, iz česar sledi, da mora
biti njihov vzrok neomejeno in nujno
Bitje; četrta iz razmisleka o stopnjah
delne popolnosti, ki se nahajajo v
stvareh, izpelje obstoj vira vseh teh
popolnosti; peta pot opazuje red in
smotrnost, ki sta navzoča v svetu kot
posledica specifičnosti in stabilnosti
njegovih zakonov, ter od tod izpelje
obstoj urejevalnega uma, ki je tudi
ciljni vzrok vsega.

Te in še druge podobne itinerarje so
različni avtorjih predložili v različnih
govoricah in oblikah vse do
današnjih dni. Zato ohranjajo svojo
aktualnost, četudi je za njihovo
razumevanje potrebno izhajati iz
poznavanja stvari, ki temelji na
realizmu (v nasprotju z oblikami
pojmovne misli) in ki ne omejuje
spoznanja stvarnosti zgolj na
empirično eksperimentalno raven (s
tem se izogne ontološkemu
redukcionizmu), tako da se, skratka,
človeška misel more od vidnih



učinkov povzpeti do nevidnih
vzrokov (trditev metafizične misli).

Spoznavanje Boga je dostopno tudi
zdravi pameti, t.j. spontanemu
filozofskemu razmišljanju, ki ga
izvaja vsako človeško bitje kot
rezultat eksistencialne izkušnje
vsakega posameznika: občudovanje
lepote in reda v naravi, hvaležnost za
zastonjski dar življenja, temelj in
smisel dobrega in ljubezni. Tovrstno
spoznanje je pomembno tudi za
dojemanje tega, na kateri subjekt se
nanašajo filozofski dokazi o božjem
obstoju: sv. Tomaž, na primer,
zaključi svojih pet poti tako, da jih
poveže s trditvijo: »Temu pa vsi
pravijo Bog.«

Pričevanje Svetega pisma (prim. Mdr
13, 1-9; Rim 1, 18-20; Apd 17, 22-27) in
nauki cerkvenega učiteljstva
potrjujejo, da je človeški um
izhajajoč iz ustvarjenih bitij
sposoben priti vse do spoznanja o



obstoju Boga stvarnika[7] (prim. 
Katekizem, 36-38). Istočasno pa tako
Sveto pismo kot učiteljstvo
opozarjata, da greh in slabo moralno
nagnjenje lahko napravita to
priznanje bolj težavno.

3. Človeški duh razodeva Boga

Človeško bitje dojema svojo
edinstvenost in prvenstvenost nad
preostalo naravo. Čeprav ima z
drugimi živalskimi vrstami mnogo
skupnih značilnosti biološkega
življenja, se priznava za
edinstvenega v svoji fenomenologiji:
premišljuje o samem sebi, je
sposoben kulturnega in tehničnega
napredka, zaznava moralnost lastnih
dejanj ter s svojim spoznavanjem in s
svojo voljo, predvsem pa s svojo
svobodo, presega preostali
materialni kozmos.[8] Skratka,
človeško bitje je subjekt duhovnega
življenja, ki presega materijo, od
katere pa je kljub temu odvisen.[9]



Od vsega začetka so kulture in
religioznost ljudstev to presežnost
človeškega bitja razlagale s
poudarjanjem njegove odvisnosti od
Boga, katerega odsev vsebuje
človeško življenje. Skladno s tem
občim občutjem uma uči judovsko-
krščansko razodetje, da je človeško
bitje bilo ustvarjeno po božji podobi
in podobnosti (prim. 1 Mz, 1,26-28)

Človeška oseba sama je na poti proti
Bogu. Obstajajo načini popotovanja
do Boga, ki izhajajo iz lastne
eksistencialne izkušnje: »S svojo
odprtostjo za resnico in za lepoto, s
svojim čutom za nravno dobro, s
svojo svobodo in z glasom svoje vesti,
s svojim teženjem po neskončnem in
po sreči se človek sprašuje o bivanju
Boga. V teh odprtostih zaznava
znamenja svoje duhovne
duše« (Katekizem, 33).

Prisotnost moralne vesti, ki odobrava
dobro, ki ga storimo, in graja slaba



dejanja, ki jih delamo ali bi jih hoteli
storiti, vodi do priznanja Najvišjega
dobrega, ki smo se mu poklicani
predati in katerega glasnik je naša
vest. Izhajajoč iz izkušnje človeške
vesti in brez poznavanja bibličnega
razodetja so različni misleci že v
davnini razvili refleksijo o etični
razsežnosti človeškega delovanja,
refleksijo, katere je zmožen vsak
človek glede na to, da je ustvarjen po
božji podobi.

Skupaj z lastno vestjo človeško bitje
priznava svojo osebno svobodo kot
pogoj za lastno moralno ravnanje. V
tem priznanju lastne svobode
človeška oseba v sebi razbere
ustrezno odgovornost za lastna
dejanja in obstoj Nekoga, pred komer
je odgovorna; ta Nekdo mora biti
večji od materialne narave in ne
manjši, temveč večji od nam
podobnih, ki so ravno tako poklicani
k odgovornosti kot mi. Obstoj
človekove svobode in odgovornosti



vodi do obstoja Boga, ki jamči za
dobro in zlo, ki je Stvarnik,
zakonodajalec in plačnik.

V sedanjem kulturnem kontekstu je
pogosto zanikana resnica o človekovi
svobodi, pri čemer je oseba
zreducirana na raven malo bolj
razvite živali, katere ravnanje pa naj
bi v bistvu urejali nujni vzgibi; ali pa
je središče duhovnega življenja (um,
zavest, duša) poistoveteno s
telesnostjo možganskega dela in
nevrofizioloških procesov, s čimer je
zanikan obstoj človekove moralnosti.
Na takšno gledanje je mogoče
odgovoriti z argumenti, ki na ravni
razuma in človeške fenomenologije
dokazujejo samopresežnost osebe,
svobodno voljo, delujočo tudi v
izbirah, ki jih pogojuje narava, ter
dejstvo, da uma ni mogoče
zreducirati na možgane.

Tudi v prisotnosti zla in
nepravičnosti v svetu mnogi



dandanes vidijo dokaz za neobstoj
Boga, kajti če bi obstajal, tega ne bi
dopustil. V resnici je tudi ta tegoba in
to vprašanje “pot" do Boga. Oseba
dejansko dojema zlo in nepravičnost
kot pomanjkanje, kot bolečo
nezasluženo situacijo, ki terja dobro
in pravičnost, h kateri teži. Če torej
najintimnejše v našem bitju ne bi
hrepenelo po dobrem, potem v zlu ne
bi videli škode in pomanjkanja.

V človeškem bitju obstaja naravna
želja po resnici, po dobrem in po
sreči, ki so pokazatelji našega
naravnega hrepenenja po gledanju
Boga. Če bi takšna zahteva ostala
nepotešena, bi se človek spremenil v
eksistencialno kontradiktorno bitje,
kajti to hrepenenje predstavlja
najgloblje jedro duhovnega življenja
in dostojanstva osebe. Njegova
prisotnost v največjih globinah srca
kaže na obstoj Stvarnika, ki nas kliče
k sebi preko upanja vanj. Če
“kozmološke" poti ne zagotavljajo



možnosti za dospetje do Boga kot
osebnega bitja, pa je preko
“antropoloških" poti, ki izhajajo iz
človeka in iz njegovih naravnih želja,
mogoče razbrati, da Bog, pred
katerim priznavamo vso našo
odvisnost, mora biti oseba, ki je
zmožna ljubiti, osebno bitje pred
osebnimi ustvarjeninami.

Sveto pismo vsebuje izrecne nauke o
obstoju moralnega zakona,
zapisanega od Boga v človekovo srce
(prim. Sir 15,11-20; Ps 19; Rim
2,12-16). Krščansko navdihnjena
filozofija ga je poimenovala “naravni
moralni zakon", dostopen vsem
ljudem vseh časov in kultur, čeprav
lahko njegovo priznanje, kot je v
primeru obstoja Boga, ostane
zatemnjeno zaradi greha. Cerkveno
učiteljstvo vedno znova poudarja, da
je obstoj človekove vesti in svobode
pot do Boga.[10]



4. Zanikanje Boga: vzroki za
ateizem

Različna filozofska utemeljevanja z
namenom “dokazati" obstoj Boga ne
povzročijo nujno vere v Boga, temveč
le zagotavljajo, da je takšna vera
razumna. In sicer zaradi več
razlogov: a) človeka vodijo do
priznanja nekaterih filozofskih
lastnosti božje podobe (dobrota,
razum itd.), med katerimi je njegov
obstoj, toda ničesar ne povejo o tem, 
Kdo naj bi bilo osebno bitje, h
kateremu je usmerjeno dejanje vere;
b) vera je svoboden odgovor človeka
Bogu, ki se razodeva, ne pa nujna
filozofska izpeljava; c) Bog sam je
vzrok vere: On je tisti, ki se zastonj
razodeva in s svojo milostjo nagiba
človekovo srce, da bi se zedinilo z
Njim; d) treba je upoštevati
zatemnjenost in negotovost, s katero
greh rani človekov um, in ovira tako
priznanje božjega obstoja kot
odgovor vere na njegovo Besedo



(prim. Katekizem, 37). Zaradi teh
razlogov, posebno zaradi zadnjega, je
vedno mogoče zanikanje Boga s
strani človeka.[11]

Ateizem obsega teoretičen izraz
(poskus pozitivne negacije Boga po
racionalni poti) in praktičen izraz
(zanikanje Boga z lastnim
obnašanjem, živeti, kot da ne bi
obstajal). Izpoved pozitivnega
ateizma kot posledica racionalne
analize znanstvenega, empiričnega
tipa, je kontradiktorna, kajti — kot
rečeno — Bog ni predmet
znanstveno-eksperimentalnega
znanja. Pozitivna negacija Boga
izhajajoč iz filozofske racionalnosti je
mogoča v specifičnih apriorističnih
gledanjih na stvarnost, ki so skoraj
vedno ideološkega značaja, med
katerimi je na prvem mestu
materializem. Neskladnost teh
gledanj je mogoče pokazati s
pomočjo metafizike in realistične
gnoseologije.



Razširjen vzrok pozitivnega ateizma
je mišljenje, da pritrditev božjemu
obstoju predstavlja kaznovanje za
človeka: če Bog obstaja, potem ne bi
bili svobodni niti ne bi uživali polne
avtonomije v zemeljskem bivanju. To
stališče ne upošteva tega, da
odvisnost ustvarjenine od Boga
utemeljuje svobodo in avtonomijo
ustvarjenine.[12] Resnično je prej
obratno: kot je vidno iz zgodovine
ljudstev in našega nedavnega
kulturnega obdobja, se, kadar se
zanika Boga, nazadnje zanika tudi
človeka in njegovo presežno
dostojanstvo.

Drugi pridejo do zanikanja Boga z
razmislekom, da religija, zlasti
krščanstvo, predstavlja oviro za
človeški napredek, ker je sad
nevednosti in vraževerja. Na ta
ugovor lahko odgovorimo z
zgodovinskimi izhodišči: mogoče je
dokazati pozitiven vpliv krščanskega
razodetja na dojemanje človeške



osebe in njenih pravic ter celo na
izvor in razvoj znanosti. Za Katoliško
cerkev je bila nevednost vedno ovira
na poti do resnične vere. Na splošno
tisti, ki zanikajo Boga, da bi pritrdili
izpopolnjevanju in napredku
človeka, tako ravnajo zato, da bi
branili imanentni pogled na
zgodovinski napredek, ki se konča s
politično utopijo ali z zgolj
materialnim blagostanjem, ki nista
zmožna v polnosti zadovoljiti
pričakovanj človeškega srca.

Med vzroki za ateizem, posebno za
praktični ateizem, je treba navesti
tudi slab zgled vernikov, »kolikor je
treba o njih reči, da zaradi
zanemarjanja verske vzgoje, zaradi
takega razlaganja nauka, ki vzbuja
nesporazume ali pa s
pomanjkljivostmi svojega
religioznega, moralnega in
socialnega življenja pristni obraz
Boga in religije bolj zakrivajo kakor
pa odkrivajo.«[13] Na pozitiven način



Cerkev od drugega vatikanskega
koncila dalje vselej navaja pričevanje
kristjanov kot glavni faktor za
uresničenje potrebne “nove
evangelizacije".[14]

5. Agnosticizem in verska
brezbrižnost

Agnosticizem, ki je razširjen zlasti v
intelektualnih okoljih, trdi, da
človeški um ne more ničesar
zaključiti o Bogu in o njegovem
obstoju. Njegovi zagovorniki se
pogosto lotijo prizadevnega osebnega
in družbenega življenja, vendar brez
kakršne koli povezave s končnim
ciljem, in tako skušajo živeti
nekakšen humanizem brez Boga.
Agnostično stališče pogosto nazadnje
postane istovetno praktičnemu
ateizmu. Razen tega pa nekdo, ki bi
skušal delne cilje svojega
vsakdanjega bivanja usmerjati brez
kakršne koli zavezanosti, h kateri po
naravi teži končni cilj njegovih



dejanj, bi v resnici moral reči, da je v
bistvu za svoje življenje že izbral nek
cilj, ki je imanentnega značaja.
Agnostično stališče na vsak način
zasluži spoštovanje, četudi njegovi
zagovorniki potrebujejo pomoč, da bi
dokazali pravilni namen svojega ne-
zanikanja Boga in bi ostali odprti za
možnost, da priznajo njegov obstoj in
razodetje v zgodovini.

Verska brezbrižnost predstavlja
danes glavni izraz nevernosti in kot
taka je bila deležna vedno večje
pozornosti s strani cerkvenega
učiteljstva.[15] Vprašanje Boga ni
resno vzeto, ali pa se sploh ne
obravnava, ker je v praksi zadušeno
zaradi življenja, ki je usmerjeno k
materialnim dobrinam. Verska
brezbrižnost soobstaja z določeno
simpatijo do svetega in morda do
psevdoreligioznega, ki sta
izkoriščana na moralno neurejen
način, kot da bi bila to potrošna
dobrina. Da bi človeško bitje moglo



daljši čas vzdrževati stališče verske
brezbrižnosti, potrebuje nenehno
razvedrilo, da se tako ne ustavlja ob
najpomembnejših eksistencialnih
vprašanjih, ampak jih izloči tako iz
lastnega vsakdanjega življenja, kakor
tudi iz svoje vesti: smisel življenja in
smrti, moralna vrednost lastnih
dejanj itd. Ker pa v človekovem
življenju vedno obstajajo dogodki, ki
“pustijo svojo sled" (zaljubljenost,
očetovstvo in materinstvo,
prezgodnja smrt sočloveka, trpljenje
in veselje itd.), je stališče verskega
“indiferentizma" nemogoče
vzdrževati skozi vse življenje, kajti
človek se ne more izogniti temu, da
bi se vsaj kdaj ne vprašal o Bogu. Ob
takšnih eksistencialno pomembnih
dogodkih je potrebno
indiferentnemu pomagati, da se
resno odpre za iskanje in pritrditev
Bogu.



6. Verski pluralizem: obstaja edini
in resnični Bog, ki se je razodel v
Jezusu Kristusu

Človeška religioznost — ki, če je
pristna, predstavlja pot do priznanja
edinega Boga — se je izražala in se
kaže v zgodovini in kulturi ljudstev
na različne načine ter včasih tudi v
čaščenju različnih podob ali idej o
božanstvu. Religije, ki izkazujejo
iskreno iskanje Boga in spoštujejo
presežno dostojanstvo človeka, je
treba spoštovati: Katoliška cerkev
upošteva, da je v njih prisotna iskra,
skoraj udeleženost pri božji Resnici.
[16] Pri obravnavanju različnih
religij zemlje človeški razum
predlaga primerno razločevanje:
priznati prisotnost vraževerja in
nevednosti, oblik neracionalnosti ter
praks, ki niso skladne z
dostojanstvom in svobodo človeške
osebe.



Medverski dialog ni v nasprotju z
misijonom in z evangelizacijo. Še več,
ob spoštovanju svobode vsakega
posameznika mora biti namen
dialoga vselej oznanjevanje Kristusa.
Semena resnice, ki jih nekrščanske
religije lahko vsebujejo, so dejansko
semena edine Resnice, ki je Kristus.
Zaradi tega imajo te religije pravico
do tega, da prejmejo razodetje in da z
usmerjanjem dosežejo zrelost s
pomočjo oznanitve Kristusa, ki je pot,
resnica, življenje. Kljub temu pa Bog
ne odreka zveličanja tistim, ki brez
lastne krivde ne poznajo
evangeljskega oznanila in živijo
skladno z naravnim moralnim
zakonom ter priznavajo njegov
temelj v edinem in resničnem Bogu.
[17]

V medverskem dialogu lahko
krščanstvo nadaljuje s tem, da
pokaže, da religije zemlje, kolikor
pristno izražajo vez z resničnim in
edinim Bogom, dosežejo v krščanstvu



svojo dovršitev. Samo v Kristusu Bog
razodeva človeka človeku samemu,
mu nudi razrešitev njegovih ugank
in mu razkriva globoki pomen
njegovega hrepenenja. On je edini
posrednik med Bogom in ljudmi.[18]

Kristjan se lahko medverskega
dialoga loti z optimizmom in
upanjem, saj ve, da je vsako človeško
bitje ustvarjeno po podobi edinega in
resničnega Boga in da vsakdo, če zna
premišljevati v tišini svojega srca,
more slišati pričevanje lastne vesti, ki
prav tako vodi k edinemu Bogu,
razodetem v Jezusu Kristusu. »Jaz
sem zato rojen in sem zato prišel na
svet,« reče Jezus pred Pilatom, »da
pričujem za resnico. Kdor je iz
resnice, posluša moj glas« (Jn 18, 37).
V tem smislu lahko kristjan govori o
Bogu brez tveganja nestrpnosti, kajti
ta Bog, h kateremu kristjan spodbuja
druge, naj ga priznajo v naravi in v
vesti vsakega posameznika, Bog, ki je
ustvaril nebo in zemljo, je isti Bog



zgodovine odrešenja, ki se je razodel
izraelskemu ljudstvu in je v Kristusu
postal človek. To je bila pot prvih
kristjanov: zavračali so to, da bi
Kristusa častili kot enega izmed
bogov rimskega Panteona, ker so bili
prepričani o obstoju edinega in
resničnega Boga; in istočasno so si
prizadevali pokazati, da je Bog, ki so
ga filozofi zaznali kot vzrok, smisel in
temelj sveta, bil in je isti Bog Jezusa
Kristusa.[19]

Giuseppe Tanzella-Nitti

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve, 27-49

II. vatikanski koncil, Konst. Gaudium
et spes, 4-22

Janez Pavel II., Enc. Fides et ratio, 14.
9. 1998, 16-35.

Benedikt XVI., Enc. Spe salvi, 30. 11.
2007, 4-12.



[1] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides et
ratio, 14. 9. 1998, 1.

[2] »Onkraj vseh razlik, ki
zaznamujejo posameznike in
ljudstva, obstaja temeljna skupna
razsežnost, kajti različne kulture so v
resnici različni načini soočanja z
vprašanjem o pomenu osebnega
obstoja. Prav v tem lahko najdemo
vir spoštovanja, ki ga dolgujemo
vsaki kulturi in vsakemu narodu:
vsaka kultura je prizadevanje za
refleksijo o skrivnosti sveta in na
poseben način človeka. Je način za
izražanje presežne dimenzije
človeškega življenja. Srce vsake
kulture je v njenem približevanju
najvišji izmed skrivnosti: skrivnosti
Boga.« Janez Pavel II., Govor na
skupščini OZN, New York, 5. 10. 1995,
št. 9.



[3] II. vatikanski koncil, Dignitatis
humanae, 2.

[4] Prim. II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 10.

[5] Prim. Janez Pavel II., Ap. pismo 
Tertio millennio adveniente, 10. 11.
1994, 6; Enc. Fides et ratio, 2.

[6] Prim. Sv. Tomaž Akvinski, Summa
theologiae, I, q. 2, a. 3; Contra
gentiles, I, c. 13. Za podroben pregled
bosta bralcu koristni ti dve besedili
sv. Tomaža in kakšen učbenik
metafizike ali naravne teologije.

[7] Prim. I. vatikanski koncil, Konst. 
Dei Filius, 24. 4. 1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum, 1. 9.
1910, DH 3538; Kongregacija za nauk
vere, Donum veritatis, 24. 5. 1990, 10;
Enc. Fides et ratio, 67.

[8] »S hvaležnostjo zaradi dojemanja
sreče, h kateri smo poklicani, smo se
naučili, da so bila vsa ustvarjena



bitja priklicana iz nič od Boga in za
Boga: tako razumna bitja, torej ljudje,
čeprav pogosto izgubimo pamet;
kakor nerazumna, ki tekajo po
površju zemlje, prebivajo v njeni
globini, ali pa preletavajo modrino
neba, nekatere celo tako, da gledajo
naravnost v sonce. Toda sredi te
čudovite raznolikosti se samo mi,
ljudje — tukaj ne govorim o angelih
—, združujemo s Stvarnikom preko
naše svobode: Gospodu lahko damo
ali pa odrečemo slavo, ki mu pripada
kot Avtorju vsega, kar obstaja.« sv.
Jožefmarija, Božji prijatelji, 24.

[9] Prim. II. vatikanski koncil,
Konst.Gaudium et spes, 18.

[10] Prim. prav tam, 17-18. Nauk o
moralni vesti in odgovornosti,
povezani s človeško svobodo, v
okviru razlage človeške osebe kot
božje podobe, je obsežno razvil Janez
Pavel II., Enc. Veritatis splendor, 6. 8.
1993, 54-64.



[11] Prim. II. vatikanski koncil,
Konst.Gaudium et spes, 19-21.

[12] Prim. prav tam, 36.

[13] Prav tam, 19.

[14] Prim. prav tam, 21; Pavel VI.,
Enc. Evangelii nuntiandi, 8. 12. 1975,
21; Janez Pavel II., Enc. Veritatis
splendor, 93; Janez Pavel II., Ap.
pismo Novo millennio ineunte, 6.1.
2001, pog. III in IV.

[15] Prim. Janez Pavel II., Ap. spod. 
Christifideles laici, 30. 12. 1988, 34;
Enc. Fides et ratio, 5.

[16] Prim. II. vatikanski koncil, 
Nostra Aetate, 2.

[17] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 16.

[18] Prim. Janez Pavel II., Enc. 
Redemptoris missio, 7. 12. 1990, 5;
Kongregacija za nauk vere, Dominus
Iesus, 6. 8. 2000, 5;13-15.



[19] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides
et ratio, 34; Benedikt XVI., Enc. Spe
salvi, 30. 11. 2007, 5.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/obstoj-boga/ (9. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/obstoj-boga/
https://opusdei.org/sl-si/article/obstoj-boga/

	TEMA 1. Obstoj Boga

