opusdei.org

TEMA 1. Obstoj Boga

Ali Bog obstaja? To je veliko
vprasanje, ki si ga zastavlja
vsak Clovek. Kajti, e Bog
obstaja, se vse spremeni:
Zivljenje, ljubezen, prijateljstvo,
trpljenje ... Ta doktrinalni
sestavek se loteva
najpomembnejSega vprasanja.

31. Dec. 2013

1. Religiozna razseZnost ¢loveskega
bitja

Religiozna razseznost zaznamuje
ClovesSko bitje vse od njegovega



zacCetka. Po oCiSCenju od vraZzeverja,
ki je konec koncev posledica
nevednosti in greha, kazZejo izrazi
Clovekove religioznosti prepricanje,
da obstaja Bog stvarnik, od katerega
je odvisen svet in na$ osebni obstoj.
Ce je res, da je politeizem spremljal
mnogo obdobij ¢loveske zgodovine,
je prav tako res, da je najgloblja
razseznost Clovekove religioznosti in
filozofske modrosti utemeljitev sveta
in Cloveskega Zivljenja poiskala v
enem in edinem Bogu, ki je temelj
stvarnosti in izpolnitev nasega
hrepenenja po sreci (prim.
Katekizem, 28).[1]

Kljub njegovi razli¢nosti je
umetniSkemu, filozofskemu,
knjizevnemu izrazanju, ki je navzoce
v kulturah ljudstev, v vseh primerih
skupno razmisljanje o Bogu in o
srediS¢nih temah ¢loveskega obstoja:
Zivljenje, smrt, dobro, zlo, kon¢na
usoda in smisel vseh stvari.[2]



Kot je videti po teh izrazih CloveSkega
duha v teku zgodovine, lahko
recemo, da referenca Boga pripada
Cloveski kulturi in predstavlja
bistveno razseznost druzbe in
Cloveka. Verska svoboda zato
predstavlja prvo izmed pravic in
iskanje Boga prvo izmed dolZnosti:
vsi ljudje so po svoji naravi »pa tudi
nravno dolzni iskati resnico, zlasti
tisto, ki zadeva religijo. DolZni so tudi
drZati se spoznane resnice.«[3]
Zanikanje Boga in poskus, da se ga
izkljuci iz kulture ter druzbenega in
civilnega zivljenja, so razmeroma
nedavni pojavi, omejeni na nekatera
obmocja zahodnega sveta. Dejstvo,
da velika religiozna in eksistencialna
vprasanja ostajajo nespremenjena v
toku Casal[4], ovrZe idejo, da bi bila
religija omejena na nekaksno
“otroSko" fazo Cloveske zgodovine in
bi bila ob napredku spoznavanja
obsojena na izginotje.



Krs$c€anstvo prevzema to, kar je
dobrega v raziskovanju in ¢asCenju
Boga, ki se zgodovinsko kazZe v
Cloveski religioznosti, ob tem pa
razKkriva njen resni¢ni pomen, to je
pot do edinega in resni¢nega Boga, ki
se je razodel v zgodovini odreSenja,
izroCeni izraelskemu Jjudstvu, in ki
nam je priSel naproti s tem, da je
postal Clovek v Jezusu Kristusu,
uteleSeni Besedi.[5]

2. Od materialnih stvari do Boga

Cloveski um more priti do spoznanja
0 obstoju Boga tako, da se Mu
pribliza preko poti, katere izhodis¢na
tocka je ustvarjeni svet in ki obsega
dva “nacrta potovanja": materialne
stvari in ¢lovesko osebo. Ceprav so to
pot razvili predvsem krsc¢anski
avtorji, so “nacrte potovanja", ki
izhajajoc iz narave in iz dejavnosti
CloveSkega duha vodijo do Boga,
razlagali in prehodili mnogi filozofi



ter misleci razli¢nih obdobij in
kultur.

Poti do obstoja Boga se imenujejo
tudi “dokazi", ne v pomenu, ki ga
temu terminu daje matematic¢na ali
naravoslovna znanost, temvec v
smislu konvergentnih in prepricljivih
filozofskih argumentov, ki jih subjekt
dojame z vecjo ali manjSo globino,
odvisno od njegove specificne
izobrazbe (prim. Katekizem, 31). To,
da dokazov za obstoj Boga ni mogoce
razumeti v istem smislu kot dokaze,
ki jih uporablja eksperimentalna
znanost, jasno izhaja iz dejstva, da
Bog ni predmet naSega empiri¢nega
spoznavanja.

Vsaka pot do obstoja Boga doseZe
zgolj en doloCen vidik ali razseznost
absolutne bozje stvarnosti, vidik
specifiCnega filozofskega konteksta, v
katerem se ta pot odvija: »Na podlagi
gibanja in nastajanja, prigodnosti,
reda in lepote sveta moremo



spoznati Boga kot izvir in cilj
vesoljstva« (Katekizem, 32). Bogastvo
in neizmernost Boga sta tolikSna, da
nobena izmed teh poti sama po sebi
ne more doseci popolne in osebne
podobe Boga, marvec le kakSno
izmed njenih potez: obstoj, um,
previdnost itd.

Med t.i. kozmoloskimi potmi, se med
najbolj znane Steje znamenitih “pet
poti", ki jih je razdelal sv. Tomaz
Akvinski in ki v dobrsni meri
povzemajo dognanja njemu
predhodnih filozofov; za njihovo
razumevanje je potrebno poznati
nekaj elementov metafizike.[6] Prvi
dve poti predlagata idejo, da si
vzrocne verige (prehod od moznosti
k deju, prehod od tvornega vzroka k
ucinku), ki jih opazimo v naravi, ne
morejo slediti v preteklost do
neskoncnosti, temvec se morajo
opirati na nekega prvega gibalca in
na nek prvi vzrok; tretja izhaja iz
opaZzanja prigodnosti in omejenosti



naravnih bitij, iz Cesar sledi, da mora
biti njihov vzrok neomejeno in nujno
Bitje; Cetrta iz razmisleka o stopnjah
delne popolnosti, ki se nahajajo v
stvareh, izpelje obstoj vira vseh teh
popolnosti; peta pot opazuje red in
smotrnost, ki sta navzoca v svetu kot
posledica specifi¢cnosti in stabilnosti
njegovih zakonov, ter od tod izpelje
obstoj urejevalnega uma, ki je tudi
ciljni vzrok vsega.

Te in Se druge podobne itinerarje so
razli¢ni avtorjih predlozili v razliénih
govoricah in oblikah vse do
danasnjih dni. Zato ohranjajo svojo
aktualnost, Cetudi je za njihovo
razumevanje potrebno izhajati iz
poznavanja stvari, ki temelji na
realizmu (v nasprotju z oblikami
pojmovne misli) in ki ne omejuje
spoznanja stvarnosti zgolj na
empiri¢no eksperimentalno raven (s
tem se izogne ontoloSkemu
redukcionizmu), tako da se, skratka,
CloveSka misel more od vidnih



ucinkov povzpeti do nevidnih
vzrokov (trditev metafizi¢ne misli).

Spoznavanje Boga je dostopno tudi
zdravi pameti, t.j. spontanemu
filozofskemu razmisljanju, ki ga
izvaja vsako Clovesko bitje kot
rezultat eksistencialne izkusnje
vsakega posameznika: ob¢udovanje
lepote in reda v naravi, hvaleznost za
zastonjski dar Zivljenja, temelj in
smisel dobrega in ljubezni. Tovrstno
spoznanje je pomembno tudi za
dojemanje tega, na kateri subjekt se
nanasajo filozofski dokazi o bozZjem
obstoju: sv. Tomaz, na primer,
zakljuci svojih pet poti tako, da jih
poveze s trditvijo: »Temu pa vsi
pravijo Bog.«

PriCevanje Svetega pisma (prim. Mdr
13, 1-9; Rim 1, 18-20; Apd 17, 22-27) in
nauki cerkvenega uciteljstva
potrjujejo, da je ¢loveski um
izhajajoc iz ustvarjenih bitij
sposoben priti vse do spoznanja o



obstoju Boga stvarnika[7] (prim.
Katekizem, 36-38). Istoc¢asno pa tako
Sveto pismo kot uciteljstvo
opozarjata, da greh in slabo moralno
nagnjenje lahko napravita to
priznanje bolj teZavno.

3. Cloveski duh razodeva Boga

Clovesko bitje dojema svojo
edinstvenost in prvenstvenost nad
preostalo naravo. Ceprav ima z
drugimi Zivalskimi vrstami mnogo
skupnih znacilnosti bioloskega
Zivljenja, se priznava za
edinstvenega v svoji fenomenologiji:
premisljuje o samem sebi, je
sposoben kulturnega in tehni¢nega
napredka, zaznava moralnost lastnih
dejanj ter s svojim spoznavanjem in s
svojo voljo, predvsem pa s svojo
svobodo, presega preostali
materialni kozmos.[8] Skratka,
Clovesko bitje je subjekt duhovnega
Zivljenja, ki presega materijo, od
katere pa je kljub temu odvisen.[9]



Od vsega zacCetka so kulture in
religioznost ljudstev to preseznost
ClovesSkega bitja razlagale s
poudarjanjem njegove odvisnosti od
Boga, katerega odsev vsebuje
Clovesko Zivljenje. Skladno s tem
ob¢im obcutjem uma uci judovsko-
krsc¢ansko razodetje, da je ¢lovesko
bitje bilo ustvarjeno po bozji podobi
in podobnosti (prim. 1 Mz, 1,26-28)

Cloveska oseba sama je na poti proti
Bogu. Obstajajo nacini popotovanja
do Boga, ki izhajajo iz lastne
eksistencialne izkusnje: »S svojo
odprtostjo za resnico in za lepoto, s
svojim ¢utom za nravno dobro, s
svojo svobodo in z glasom svoje vesti,
s svojim teZenjem po neskoncnem in
po sreci se Clovek spraSuje o bivanju
Boga. V teh odprtostih zaznava
znamenja svoje duhovne

dusSe« (Katekizem, 33).

Prisotnost moralne vesti, ki odobrava
dobro, ki ga storimo, in graja slaba



dejanja, ki jih delamo ali bi jih hoteli
storiti, vodi do priznanja NajviSjega
dobrega, ki smo se mu poklicani
predati in katerega glasnik je nasa
vest. IzhajajocC iz izkuSnje Cloveske
vesti in brez poznavanja bibliCnega
razodetja so razli¢ni misleci Ze v
davnini razvili refleksijo o eti¢ni
razseznosti CloveSkega delovanja,
refleksijo, katere je zmoZen vsak
Clovek glede na to, da je ustvarjen po
bozji podobi.

Skupaj z lastno vestjo ¢lovesko bitje
priznava svojo osebno svobodo kot
pogoj za lastno moralno ravnanje. V
tem priznanju lastne svobode
CloveSka oseba v sebi razbere
ustrezno odgovornost za lastna
dejanja in obstoj Nekoga, pred komer
je odgovorna; ta Nekdo mora biti
ve(ji od materialne narave in ne
manjsi, temvec vecji od nam
podobnih, ki so ravno tako poklicani
k odgovornosti kot mi. Obstoj
Clovekove svobode in odgovornosti



vodi do obstoja Boga, ki jamci za
dobro in zlo, ki je Stvarnik,
zakonodajalec in plac¢nik.

V sedanjem kulturnem kontekstu je
pogosto zanikana resnica o ¢lovekovi
svobodi, pri Cemer je oseba
zreducirana na raven malo bolj
razvite Zivali, katere ravnanje pa naj
bi v bistvu urejali nujni vzgibi; ali pa
je srediSce duhovnega Zivljenja (um,
zavest, dusa) poistoveteno s
telesnostjo mozganskega dela in
nevrofizioloSkih procesov, s Cimer je
zanikan obstoj ¢lovekove moralnosti.
Na taksno gledanje je mogoce
odgovoriti z argumenti, ki na ravni
razuma in ¢lovesSke fenomenologije
dokazujejo samopreseznost osebe,
svobodno voljo, delujoco tudi v
izbirah, ki jih pogojuje narava, ter
dejstvo, da uma ni mogoce
zreducirati na mozgane.

Tudi v prisotnosti zla in
nepravicnosti v svetu mnogi



dandanes vidijo dokaz za neobstoj
Boga, kajti Ce bi obstajal, tega ne bi
dopustil. V resnici je tudi ta tegoba in
to vprasSanje “pot" do Boga. Oseba
dejansko dojema zlo in nepravi¢nost
kot pomanjkanje, kot boleco
nezasluzeno situacijo, ki terja dobro
in pravi¢nost, h kateri teZi. Ce torej
najintimnejSe v naSem bitju ne bi
hrepenelo po dobrem, potem v zlu ne
bi videli skode in pomanjkanja.

V CloveSkem bitju obstaja naravna
Zelja po resnici, po dobrem in po
sreCi, ki so pokazatelji naSega
naravnega hrepenenja po gledanju
Boga. Ce bi tak$na zahteva ostala
nepotesena, bi se Clovek spremenil v
eksistencialno kontradiktorno bitje,
kajti to hrepenenje predstavlja
najgloblje jedro duhovnega Zivljenja
in dostojanstva osebe. Njegova
prisotnost v najvecjih globinah srca
kaze na obstoj Stvarnika, ki nas klice
k sebi preko upanja vanj. Ce
“kozmolosSke" poti ne zagotavljajo



moznosti za dospetje do Boga kot
osebnega bitja, pa je preko
“antropoloskih” poti, ki izhajajo iz
Cloveka in iz njegovih naravnih Zelja,
mogoce razbrati, da Bog, pred
katerim priznavamo vso naso
odvisnost, mora biti oseba, ki je
zmozna ljubiti, osebno bitje pred
osebnimi ustvarjeninami.

Sveto pismo vsebuje izrecne nauke o
obstoju moralnega zakona,
zapisanega od Boga v clovekovo srce
(prim. Sir 15,11-20; Ps 19; Rim
2,12-16). Krs¢ansko navdihnjena
filozofija ga je poimenovala “naravni
moralni zakon", dostopen vsem
ljudem vseh Casov in kultur, Ceprav
lahko njegovo priznanje, kot je v
primeru obstoja Boga, ostane
zatemnjeno zaradi greha. Cerkveno
uciteljstvo vedno znova poudarja, da
je obstoj ¢lovekove vesti in svobode
pot do Boga.[10]



4. Zanikanje Boga: vzroki za
ateizem

Razli¢na filozofska utemeljevanja z
namenom “dokazati" obstoj Boga ne
povzrocijo nujno vere v Boga, temvec
le zagotavljajo, da je takSna vera
razumna. In sicer zaradi vec
razlogov: a) Cloveka vodijo do
priznanja nekaterih filozofskih
lastnosti boZje podobe (dobrota,
razum itd.), med katerimi je njegov
obstoj, toda niCesar ne povejo o tem,
Kdo naj bi bilo osebno bitje, h
kateremu je usmerjeno dejanje vere;
b) vera je svoboden odgovor ¢loveka
Bogu, ki se razodeva, ne pa nujna
filozofska izpeljava; c) Bog sam je
vzrok vere: On je tisti, ki se zastonj
razodeva in s svojo milostjo nagiba
¢lovekovo srce, da bi se zedinilo z
Njim; d) treba je upoStevati
zatemnjenost in negotovost, s katero
greh rani ¢lovekov um, in ovira tako
priznanje boZjega obstoja kot
odgovor vere na njegovo Besedo



(prim. Katekizem, 37). Zaradi teh
razlogov, posebno zaradi zadnjega, je
vedno mogocCe zanikanje Boga s
strani Cloveka.[11]

Ateizem obsega teoretiCen izraz
(poskus pozitivne negacije Boga po
racionalni poti) in prakticen izraz
(zanikanje Boga z lastnim
obnasSanjem, Ziveti, kot da ne bi
obstajal). Izpoved pozitivnega
ateizma kot posledica racionalne
analize znanstvenega, empiricnega
tipa, je kontradiktorna, kajti — kot
receno — Bog ni predmet
znanstveno-eksperimentalnega
znanja. Pozitivna negacija Boga
izhajajoc iz filozofske racionalnosti je
mogoca v specifi¢nih aprioristicnih
gledanjih na stvarnost, ki so skoraj
vedno ideoloskega znacaja, med
katerimi je na prvem mestu
materializem. Neskladnost teh
gledanj je mogoce pokazati s
pomocjo metafizike in realisti¢ne
gnoseologije.



Razsirjen vzrok pozitivnega ateizma
je misljenje, da pritrditev boZjemu
obstoju predstavlja kaznovanje za
Cloveka: ¢e Bog obstaja, potem ne bi
bili svobodni niti ne bi uzivali polne
avtonomije v zemeljskem bivanju. To
staliSCe ne upoSteva tega, da
odvisnost ustvarjenine od Boga
utemeljuje svobodo in avtonomijo
ustvarjenine.[12] Resnicno je prej
obratno: kot je vidno iz zgodovine
ljudstev in nasega nedavnega
kulturnega obdobja, se, kadar se
zanika Boga, nazadnje zanika tudi
Cloveka in njegovo presezno
dostojanstvo.

Drugi pridejo do zanikanja Boga z
razmislekom, da religija, zlasti
krs$c¢anstvo, predstavlja oviro za
CloveSki napredek, ker je sad
nevednosti in vraZeverja. Na ta
ugovor lahko odgovorimo z
zgodovinskimi izhodisc¢i: mogoce je
dokazati pozitiven vpliv krS¢anskega
razodetja na dojemanje Cloveske



osebe in njenih pravic ter celo na
izvor in razvoj znanosti. Za KatoliSko
cerkev je bila nevednost vedno ovira
na poti do resnicne vere. Na sploSno
tisti, ki zanikajo Boga, da bi pritrdili
izpopolnjevanju in napredku
Cloveka, tako ravnajo zato, da bi
branili imanentni pogled na
zgodovinski napredek, ki se konca s
politi¢no utopijo ali z zgolj
materialnim blagostanjem, ki nista
zmozna v polnosti zadovoljiti
pricakovanj ¢loveskega srca.

Med vzroki za ateizem, posebno za
prakticni ateizem, je treba navesti
tudi slab zgled vernikov, »kolikor je
treba o njih reci, da zaradi
zanemarjanja verske vzgoje, zaradi
takega razlaganja nauka, ki vzbuja
nesporazume ali pa s
pomanjkljivostmi svojega
religioznega, moralnega in
socialnega Zivljenja pristni obraz
Boga in religije bolj zakrivajo kakor
pa odkrivajo.«[13] Na pozitiven nacin



Cerkev od drugega vatikanskega
koncila dalje vselej navaja pricevanje
kristjanov kot glavni faktor za
uresnicenje potrebne “nove
evangelizacije".[14]

5. Agnosticizem in verska
brezbriZnost

Agnosticizem, ki je razSirjen zlasti v
intelektualnih okoljih, trdi, da
Cloveski um ne more niCesar
zakljuciti o Bogu in o njegovem
obstoju. Njegovi zagovorniki se
pogosto lotijo prizadevnega osebnega
in druzbenega Zivljenja, vendar brez
kakrsne koli povezave s kon¢nim
ciljem, in tako sku$ajo Ziveti
nekakSen humanizem brez Boga.
Agnosticno staliSCe pogosto nazadnje
postane istovetno prakticnemu
ateizmu. Razen tega pa nekdo, ki bi
skusal delne cilje svojega
vsakdanjega bivanja usmerjati brez
kakrsne koli zavezanosti, h kateri po
naravi teZi kon¢ni cilj njegovih



dejanj, bi v resnici moral reci, da je v
bistvu za svoje Zivljenje Ze izbral nek
cilj, ki je imanentnega znacaja.
Agnosti¢no staliSCe na vsak nacin
zasluzi spostovanje, Cetudi njegovi
zagovorniki potrebujejo pomoc, da bi
dokazali pravilni namen svojega ne-
zanikanja Boga in bi ostali odprti za
moznost, da priznajo njegov obstoj in
razodetje v zgodovini.

Verska brezbriznost predstavlja
danes glavni izraz nevernosti in kot
taka je bila delezna vedno vecje
pozornosti s strani cerkvenega
uciteljstva.[15] VpraSanje Boga ni
resno vzeto, ali pa se sploh ne
obravnava, ker je v praksi zaduSeno
zaradi Zivljenja, ki je usmerjeno k
materialnim dobrinam. Verska
brezbriznost soobstaja z dolo¢eno
simpatijo do svetega in morda do
psevdoreligioznega, ki sta
izkoriS¢ana na moralno neurejen
nacin, kot da bi bila to potrosna
dobrina. Da bi ¢lovesko bitje moglo



daljsi Cas vzdrZevati staliSCe verske
brezbriznosti, potrebuje nenehno
razvedrilo, da se tako ne ustavlja ob
najpomembnejSih eksistencialnih
vprasanjih, ampak jih izloc¢i tako iz
lastnega vsakdanjega Zivljenja, kakor
tudi iz svoje vesti: smisel Zivljenja in
smrti, moralna vrednost lastnih
dejanj itd. Ker pa v Clovekovem
Zivljenju vedno obstajajo dogodki, ki
“pustijo svojo sled" (zaljubljenost,
oCetovstvo in materinstvo,
prezgodnja smrt soCloveka, trpljenje
in veselje itd.), je staliSCe verskega
“indiferentizma" nemogoce
vzdrZevati skozi vse Zivljenje, kajti
Clovek se ne more izogniti temu, da
bi se vsaj kdaj ne vprasal o Bogu. Ob
takSnih eksistencialno pomembnih
dogodkih je potrebno
indiferentnemu pomagati, da se
resno odpre za iskanje in pritrditev
Bogu.



6. Verski pluralizem: obstaja edini
in resnicni Bog, Ki se je razodel v
Jezusu Kristusu

Cloveska religioznost — ki, Ce je
pristna, predstavlja pot do priznanja
edinega Boga — se je izrazala in se
kaze v zgodovini in kulturi ljudstev
na razli¢ne nacine ter vcéasih tudi v
casScenju razlicnih podob ali idej o
bozanstvu. Religije, ki izkazujejo
iskreno iskanje Boga in spoStujejo
presezno dostojanstvo Cloveka, je
treba spoStovati: Katoliska cerkev
uposteva, da je v njih prisotna iskra,
skoraj udelezenost pri bozji Resnici.
[16] Pri obravnavanju razli¢nih
religij zemlje ¢loveski razum
predlaga primerno razlocevanje:
priznati prisotnost vrazeverja in
nevednosti, oblik neracionalnosti ter
praks, ki niso skladne z
dostojanstvom in svobodo CloveSke
osebe.



Medverski dialog ni v nasprotju z
misijonom in z evangelizacijo. Se vec,
ob spostovanju svobode vsakega
posameznika mora biti namen
dialoga vselej oznanjevanje Kristusa.
Semena resnice, ki jih nekrScanske
religije lahko vsebujejo, so dejansko
semena edine Resnice, ki je Kristus.
Zaradi tega imajo te religije pravico
do tega, da prejmejo razodetje in da z
usmerjanjem dosezejo zrelost s
pomocjo oznanitve Kristusa, ki je pot,
resnica, Zivljenje. Kljub temu pa Bog
ne odreka zveli¢anja tistim, ki brez
lastne krivde ne poznajo
evangeljskega oznanila in Zivijo
skladno z naravnim moralnim
zakonom ter priznavajo njegov
temelj v edinem in resni¢nem Bogu.
[17]

V medverskem dialogu lahko
krsc¢anstvo nadaljuje s tem, da
pokaze, da religije zemlje, kolikor
pristno izrazajo vez z resni¢nim in
edinim Bogom, doseZejo v krS¢anstvu



svojo dovrsitev. Samo v Kristusu Bog
razodeva Cloveka ¢loveku samemu,
mu nudi razresitev njegovih ugank
in mu razkriva globoki pomen
njegovega hrepenenja. On je edini
posrednik med Bogom in ljudmi.[18]

Kristjan se lahko medverskega
dialoga loti z optimizmom in
upanjem, saj ve, da je vsako ¢lovesko
bitje ustvarjeno po podobi edinega in
resnicnega Boga in da vsakdo, Ce zna
premisljevati v tiSini svojega srca,
more sliSati prievanje lastne vesti, ki
prav tako vodi k edinemu Bogu,
razodetem v Jezusu Kristusu. »Jaz
sem zato rojen in sem zato priSel na
svet,« reCe Jezus pred Pilatom, »da
pri¢ujem za resnico. Kdor je iz
resnice, poslusa moj glas« (Jn 18, 37).
V tem smislu lahko kristjan govori o
Bogu brez tveganja nestrpnosti, kajti
ta Bog, h kateremu kristjan spodbuja
druge, naj ga priznajo v naravi in v
vesti vsakega posameznika, Bog, ki je
ustvaril nebo in zemljo, je isti Bog



zgodovine odreSenja, ki se je razodel
izraelskemu ljudstvu in je v Kristusu
postal clovek. To je bila pot prvih
kristjanov: zavracali so to, da bi
Kristusa cCastili kot enega izmed
bogov rimskega Panteona, ker so bili
prepricani o obstoju edinega in
resnicnega Boga; in istoasno so si
prizadevali pokazati, da je Bog, ki so
ga filozofi zaznali kot vzrok, smisel in
temelj sveta, bil in je isti Bog Jezusa
Kristusa.[19]

Giuseppe Tanzella-Nitti
Osnovna literatura
Katekizem katoliske Cerkve, 27-49

II. vatikanski koncil, Konst. Gaudium
et spes, 4-22

Janez Pavel I1., Enc. Fides et ratio, 14.
9. 1998, 16-35.

Benedikt XVI., Enc. Spe salvi, 30. 11.
2007, 4-12.



[1] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides et
ratio, 14. 9. 1998, 1.

[2] »Onkraj vseh razlik, ki
zaznamujejo posameznike in
ljudstva, obstaja temeljna skupna
razseznost, kajti razli¢ne kulture so v
resnici razli¢ni nacini soocanja z
vprasanjem o pomenu osebnega
obstoja. Prav v tem lahko najdemo
vir sposStovanja, ki ga dolgujemo
vsaki kulturi in vsakemu narodu:
vsaka kultura je prizadevanje za
refleksijo o skrivnosti sveta in na
poseben nacin ¢loveka. Je nacin za
izrazanje presezne dimenzije
CloveSkega Zivljenja. Srce vsake
kulture je v njenem pribliZevanju
najvisji izmed skrivnosti: skrivnosti
Boga.« Janez Pavel II., Govor na
skup$cini OZN, New York, 5. 10. 1995,
St. 9.



[3] II. vatikanski koncil, Dignitatis
humanae, 2.

[4] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Gaudium et spes, 10.

[S] Prim. Janez Pavel II., Ap. pismo
Tertio millennio adveniente, 10. 11.
1994, 6; Enc. Fides et ratio, 2.

[6] Prim. Sv. Tomaz Akvinski, Summa
theologiae, 1, q. 2, a. 3; Contra
gentiles, 1, c. 13. Za podroben pregled
bosta bralcu koristni ti dve besedili
sv. TomazZa in kakSen ucbenik
metafizike ali naravne teologije.

[7] Prim. I. vatikanski koncil, Konst.
Dei Filius, 24. 4. 1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum, 1. 9.
1910, DH 3538; Kongregacija za nauk
vere, Donum veritatis, 24. 5. 1990, 10;
Enc. Fides et ratio, 67.

[8] »S hvaleZnostjo zaradi dojemanja
sreCe, h kateri smo poklicani, smo se
naucili, da so bila vsa ustvarjena



bitja priklicana iz ni¢ od Boga in za
Boga: tako razumna bitja, torej ljudje,
Ceprav pogosto izgubimo pamet;
kakor nerazumna, ki tekajo po
povrsju zemlje, prebivajo v njeni
globini, ali pa preletavajo modrino
neba, nekatere celo tako, da gledajo
naravnost v sonce. Toda sredi te
Ccudovite raznolikosti se samo mi,
ljudje — tukaj ne govorim o angelih
—, zdruzujemo s Stvarnikom preko
naSe svobode: Gospodu lahko damo
ali pa odrecemo slavo, ki mu pripada
kot Avtorju vsega, kar obstaja.« sv.
Jozefmarija, BoZji prijatelji, 24.

[9] Prim. II. vatikanski koncil,
Konst.Gaudium et spes, 18.

[10] Prim. prav tam, 17-18. Nauk o
moralni vesti in odgovornosti,
povezani s clovesko svobodo, v
okviru razlage ¢loveske osebe kot
bozje podobe, je obseZno razvil Janez
Pavel II., Enc. Veritatis splendor, 6. 8.
1993, 54-64.



[11] Prim. II. vatikanski koncil,
Konst.Gaudium et spes, 19-21.

[12] Prim. prav tam, 36.
[13] Prav tam, 19.

[14] Prim. prav tam, 21; Pavel VI,
Enc. Evangelii nuntiandi, 8. 12. 1975,
21; Janez Pavel I1., Enc. Veritatis
splendor, 93; Janez Pavel II., Ap.
pismo Novo millennio ineunte, 6.1.
2001, pog. Il in IV.

[15] Prim. Janez Pavel II., Ap. spod.
Christifideles laici, 30. 12. 1988, 34;
Enc. Fides et ratio, 5.

[16] Prim. II. vatikanski koncil,
Nostra Aetate, 2.

[17] Prim. II. vatikanski koncil, Konst.
Lumen gentium, 16.

[18] Prim. Janez Pavel II., Enc.
Redemptoris missio, 7. 12. 1990, 5;
Kongregacija za nauk vere, Dominus
Iesus, 6. 8. 2000, 5;13-15.



[19] Prim. Janez Pavel II., Enc. Fides
et ratio, 34; Benedikt XVI., Enc. Spe
salvi, 30. 11. 2007, 5.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/obstoj-boga/ (9. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/obstoj-boga/
https://opusdei.org/sl-si/article/obstoj-boga/

	TEMA 1. Obstoj Boga

