opusdei.org

Oblicje usmiljenja

Ob zacetku tega leta usmiljenja
povzemamo bulo ob napovedi
izrednega jubileja Usmiljenja.

12. Dec. 2015

Bula ob napovedi izrednega jubileja
Usmiljenja

MISERICORDIAE VULTUS (Oblicje
usmiljenja)

FRANCISEK
RIMSKI SKOF

SLUZABNIK BOZJIH SLUZABNIKOV



VSEM, KI BODO BRALI TO PISMO,

MILOST, USMILJENJE IN MIR

1. Jezus Kristus je obli¢je OcCetovega
usmiljenja. Videti je, da skrivnost
kr$canske vere v tej besedi najde svoj
povzetek. Postala je Ziva, vidna in je
dosegla vrhunec v Jezusu iz
Nazareta. Potem ko je OcCe, ki je
»bogat v usmiljenju« (Ef 2,4), Mojzesu
razodel svoje ime kot »usmiljen in
dobrotljiv Bog, poCasen za jezo in
bogat z ljubeznijo in zvestobo« (2 Mz
34,6), je nenehno na razli¢ne nacine
in ob razli¢nih casih zgodovine dajal
spoznati svojo BoZjo naravo. Ob
»polnosti Casa« (Gal 4,4), ko je bilo
vse razporejeno v skladu z njegovim
nacrtom odresSenja, je poslal svojega
Sina, rojenega iz device Marije, da bi
nam dokonc¢no razodel svojo
ljubezen. Kdor ga vidi, vidi OcCeta



(prim. Jn 14,9). Jezus iz Nazareta s
svojo besedo, s svojimi dejanji in z
vso svojo osebo[1] razodeva BozZje
usmiljenje.

2. Vselej nam je potrebno zreti
skrivnost usmiljenja. To je vir
veselja, vedrine in miru. To je pogoj
za nase odresSenje. Usmiljenje: ta
beseda razodeva skrivnost Svete
Trojice. Usmiljenje: to je poslednje in
najvisje dejanje, s katerim nam
prihaja naproti Bog. Usmiljenje: to je
temeljni zakon, ki biva v srcu
vsakega Cloveka, ko z iskrenimi o¢mi
pogleda brata, ki ga sreca na
Zivljenjski poti. Usmiljenje: to je pot,
ki povezuje Boga in Cloveka, ker
odpira srce upanju, da bomo vedno
ljubljeni ne glede na meje, ki jih
postavlja nas greh.

3. Obstajajo trenutki, ko smo Se
mocneje poklicani, da se zazremo v
usmiljenje, da bi tudi sami postali
ucinkovito znamenje OCetovega


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1

delovanja. Prav zato sem naznanil
izredni jubilej usmiljenja kot ugoden
Cas za Cerkev, da Se mocneje in
ucinkoviteje pricuje vernikom.

Sveto leto se bo zacelo 8. decembra
na slovesni praznik BrezmadeZnega
spocetja. Ta liturgi¢ni praznik
nakazuje, kako deluje Bog Ze od
samih zacCetkov nase zgodovine. Po
grehu Adama in Eve Bog ni hotel, da
bi bilo Clovestvo prepusceno na
milost in nemilost zlu. Zato si je
zamislil in hotel Marijo, sveto in
brezmadeZno v ljubezni (prim. Ef
1,4), da bi postala Mati ¢lovekovega
OdresSenika. Na teZo greha Bog
odgovarja s polnostjo odpuscanja.
Usmiljenje bo vedno vecje od
slehernega greha in nihCe ne more
omejevati BoZje ljubezni, ki odpusca.
Na praznik Brezmadeznega spocetja
bom z veseljem odprl sveta vrata. Ob
tej priloZnosti bodo to vrata
usmiljenja. Kdorkoli bo stopil
skoznje, bo lahko obcutil ljubezen



Boga, ki tolazi, odpusca in daje
upanje.

Na nedeljo za tem, na tretjo
adventno, se bodo odprla tudi sveta
vrata v rimski stolnici, baziliki
svetega Janeza v Lateranu. Zatem se
bodo odprla vrata tudi v drugih
papeskih bazilikah. Dolo¢am, naj se
na isto nedeljo v vsaki krajevni
Cerkvi v stolnici, ki je materna
cerkev za vse vernike, ali pa v
konkatedrali ali v drugi pomembni
cerkvi odpre za vse sveto leto enaka
vrata usmiljenja. Po izboru ordinarija
jih je mogocCe odpreti tudi v svetiScih,
kamor romajo Stevilni romarji, ki se
jih v srcu na teh svetih krajih
dotakne milost in najdejo pot
spreobrnjenja. Vsaka krajevna
Cerkev bo tako neposredno vpeta v
dogajanje tega svetega leta kot v
izreden trenutek milosti in duhovne
prenove. Jubilej bomo tako
praznovali tako v Rimu kot po



krajevnih cerkvah kot vidno
znamenje obcestva vse Cerkve.

4. 8. december sem izbral, ker je ta
datum zelo pomenljiv za nedavno
zgodovino Cerkve. Sveta vrata bom
namrec odprl ob petdeseti obletnici
konca drugega vatikanskega
vesoljnega cerkvenega zbora. Cerkev
cuti potrebo, da v sebi Zivo ohranja
ta dogodek. Tedaj se je zanjo zacel
nov odsek na poti zgodovine. Na
koncilu zbrani oCetje so moc¢no, kot
resni¢no vetje Duha dojeli zahtevo,
da ljudem svojega Casa spregovorijo
0 Bogu na bolj razumljiv nacin. Ko se
je sesulo obzidje, ki je predolgo
zapiralo Cerkev v nekaksno
privilegirano utrdbo, je nastopil ¢as,
da se evangelij oznani na nov nacin.
Nova etapa evangelizacije, ki obstaja
od vselej. Nova zavzetost, ki velja za
vse kristjane, da bolj navduSeno in
prepricljivo pricujejo o svoji veri.
Cerkev je zacCutila odgovornost, da je



v svetu Zivo znamenje Ocetove
ljubezni.

Na misel nam prihajajo besede, ki jih
je izrekel sv. Janez XXIII., ko je odprl
koncil, da bi nakazal, po kateri poti
naj hodi: »Zdaj ima Kristusova
nevesta zdravilo usmiljenja raje, kot
da bi uporabljala oroZje strogosti ...
Ko katoliska Cerkev s tem
ekumenskim koncilom dviga baklo
katoliSke resnice, se hocCe pokazati
kot Jjubeca, naklonjena, potrpezljiva
mati vseh, ki jo nagiba usmiljenje in
dobrota do otrok, ki so se lo¢ili od
nje.«[2] Ob bok mu stopa tudi bl.
Pavel VI, ki se je takole izrazil ob
zakljucku koncila: »HoCemo raje
poudariti, da je bila vera naSega
koncila predvsem ljubezen ...
Starodavna zgodba o Samarijanu je
dala temeljne poteze duhovnosti
koncila ... Veletok naklonjenosti in
obCudovanja je pritekel iz koncila na
sodobni cloveski svet. Resda so bile
zmote zavrnjene, ker to zahteva


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2

ljubezen in ni¢ manj resnica; toda
ljudem velja le opozorilo,
spostovanje in ljubezen. Namesto
tesnobnih diagnoz spodbudna
zdravila; namesto morecih slutenj so
s koncila v sodobni svet poslana
sporocila zaupanja. Njegove
vrednote niso bile samo spostovane,
ampak pocasCene, njegovi napori
podprti, njegova hrepenenja ociS¢ena
in blagoslovljena ... Se nekaj moramo
poudariti: vse to bogastvo nauka se
obraca v eno samo smer: sluziti
¢loveku. Cloveku, ponavljamo, v
slehernem polozaju, v sleherni
slabosti, v sleherni potrebi.«[3]

S to hvaleZnostjo za vse, kar je
Cerkev prejela, in z odgovornostjo do
naloge, ki nas ¢aka, bomo stopili
skozi sveta vrata s polnim
zaupanjem, da nas spremlja moc¢
vstalega Gospoda, ki nas Se naprej
podpira na naSem romanju. Sveti
Duh, ki vodi korake vernih, da
sodelujejo pri delu odreSenja, ki ga je


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3

opravil Kristus, naj bo vodnik in
podpora BozZjemu ljudstvu, naj mu
pomaga, da bo zrlo oblic¢je
usmiljenja.[4]

5. Jubilejno leto se bo zakljucilo na
slovesni praznik Jezusa Kristusa,
Kralja vesoljstva 20. novembra 2016.
Na ta dan bomo od zaprtju svetih
vrat predvsem hvalezni in se bomo
zahvaljevali Sveti Trojici, da nam je
naklonila ta izredni cas milosti.
Zivljenje Cerkve, vse ¢lovestvo in
neizmerno vesoljstvo bomo izrocili
Kristusovemu vladarstvu, da bi razlil
svoje usmiljenje kot jutranjo roso za
rodovitno zgodovino, ki naj jo s
prizadevnostjo vseh gradimo v
bliZnji prihodnosti. Kako si Zelim, da
bi bila prihodnja leta prepletena z
milostjo, da bi stopali vsakemu
Cloveku naproti z Bozjo dobroto in
neznostjo! Naj vse, verne in
oddaljene, doseze balzam usmiljenja
kot znamenje BoZjega kraljestva, ki je
Ze navzocCe med nami.


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4

6. »Za Boga je znacilno, da je
usmiljen, Se posebej pa se to oCitno
vidi v njegovi vsemogocnosti.«[5] Te
besede sv. TomaZza Akvinskega
kazejo, kako BoZje usmiljenje
nikakor ni znamenje Sibkosti, ampak
prej lastnost BoZje vsemogocnosti.
Zato nam bogosluZzje v eni
najstarejSih masnih glavnih prosenj
polaga v usta tole molitev: »O Bog,
svojo vsemogocnost razodevas
predvsem z usmiljenjem in
prizanaSanjem.«[6] Bog vselej ostaja
v zgodovini Clovestva Kot tisti, ki je
navzod, blizu, skrben, svet in
usmiljen.

»Potrpezljiv in usmiljen« je besedni
par, ki se pogosto pojavi v Stari
zavezi, da opiSe Bozjo naravo.
Njegovo usmiljeno bitje se
oprijemljivo odraZza v tolikih dejanjih
odreSenjske zgodovine, kjer dobrota
prevlada nad kaznovanjem in
unicenjem. Na poseben nacin tudi
psalmi izpostavijo to velicastno BoZje


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6

delovanje: »On odpusca vso tvojo
krivdo, ozdravlja vse tvoje bolezni, iz
jame resuje tvoje Zivljenje, krona te z
dobroto in usmiljenjem« (Ps 103,3-4).
Se bolj o¢itno neki drug psalm
potrjuje oprijemljiva znamenja
usmiljenja: »Gospod osvobaja jetnike.
Gospod odpira oci slepim, Gospod
dviga potrte, Gospod ljubi pravicne.
Gospod varuje tujce, podpira siroto
in vdovo, pota krivi¢nih pa

unicuje« (Ps 146,7-9). In slednjic Se
nekaj psalmistovih izrazov:
»[Gospod] zdravi potrte v srcu in
obvezuje njihove rane ... Gospod
podpira poniZne, krivi¢ne pa do tal
poniza« (147,3.6). Skratka, Bozje
usmiljenje ni nekaj zamisljenega,
ampak je oprijemljiva resni¢nost, s
katero razodeva svojo ljubezen, ki je
kakor oCetova ali materina, ko sta iz
globine srca ganjena ob svojem
otroku. Zares lahko tukaj reCcemo, da
gre za ljubezen »iz srca«. Prihaja iz
notranjosti kot globoko naravno
Cutenje, ki ga sestavljajo neznost in



socCutje, prizanesljivost in
odpuscanje.

7. »Vekomaj traja njegovo
usmiljenje,« je odpev, ki sledi vsaki
vrstici 136. psalma, medtem ko
pripoveduje zgodovino BoZjega
razodevanja. V moci usmiljenja so vsi
dogodki Stare zaveze nabiti z
globoko odresenjsko veljavo.
Usmiljenje naredi iz BoZje zgodovine
z Izraelom zgodovino odreSenja.
Videti je, kot da hoCemo - kot psalm —
z nenehnim ponavljanjem besed:
»Vekomaj traja njegovo usmiljenje,«
zdrobiti krog prostora in Casa, da bi
vse vKkljucili v vecno skrivnost
ljubezni. To je, kot bi hoteli reci, da
bo Clovek ne le v zgodovini, ampak
vso vecnost vedno pod usmiljenim
pogledom Oceta. Ni nakljudje, da je
izraelsko ljudstvo ta psalm, »veliki
halel«, vkljucilo v najpomembnejse
bogosluzne praznike.



Pred pasijonom je Jezus molil s tem
psalmom usmiljenja. To potrjuje
evangelist Matej, ko pravi, da so
Jezus in ucenci, »ko so odpeli
hvalnico« (Mt 26,30), odSli proti
Oljski gori. Ko je postavljal
evharistijo kot ve¢ni spomin nase in
na svojo veliko no¢, je to svoje
najvzviSenejSe dejanje razodetja
simboli¢no postavil v lu¢ usmiljenja.
V istem obnebju usmiljenja je Jezus
preZivel svoje trpljenje in smrt, saj se
je zavedal velike skrivnosti ljubezni,
ki se bo dopolnila na krizu. Ker
kristjani vemo, da je Jezus sam molil
ta psalm, je za nas Se pomembne;jsi in
nas obvezuje, da si ga vzamemo kot
odpev v svoji vsakodnevni hvalnici:
»Vekomaj traja njegovo usmiljenje.«

8. Ko je na$ pogled uprt v Jezusa in
njegovo usmiljeno oblicje, lahko
dojamemo ljubezen Svete Trojice.
Poslanstvo, ki ga je Jezus prejel od
Oceta, je bilo v tem, da razodene
skrivnost bozanske ljubezni v njeni



polnosti. »Bog je lJjubezen« (1 Jn
4,8.16), zatrdi evangelist Janez prvic
in edinkrat v vsem Svetem pismu. Ta
ljubezen je odslej vidna in otipljiva v
vsem Jezusovem Zivljenju. Njegova
oseba ni ni¢ drugega kot ljubezen,
ljubezen, ki se daje zastonj. Njegovi
odnosi z ljudmi, ki se mu pribliZajo,
kazejo nekaj enkratnega in
neponovljivega. Znamenja, ki jih
dela, zlasti v odnosu z
greSniki,ubogimi, izklju¢enimi,
bolniki in trpecimi, so poucevanje o
usmiljenju. Vse v njem govori o
usmiljenju. NiCesar ni v njem, kar bi
bilo brez socutja.

Ko je Jezus videl, da so bili v mnozici
ljudi, ki so hodili za njim, utrujeni in
onemogli, izgubljeni in brez vodnika,
so se mu do dna srca zasmilili (prim.
Mt 9,36). V moci te socutne ljubezni
je ozdravil bolnike, ki so mu jih
prinesli (prim. Mt 14,14) in je z nekaj
kruhki in ribami nasitil velike
mnoZice (prim. Mt 15,37). Jezusa v



vseh teh okoliS¢inah ni priganjalo k
delovanju ni¢ drugega kot usmiljenje,
s katerim je bral v dusah svojih
sogovornikov in odgovarjal na
njihove najbolj resni¢ne potrebe. Ko
je srecal vdovo iz Naina, ki je
spremljala svojega sina h grobu, je
obcutil veliko socutje do neizmerne
bolecine objokane matere in ji je
vrnil sina, ko ga je obudil od mrtvih
(prim. Lk 7,15). Potem ko je
osvobodil obsedenca v Gerasi, mu je
zaupal to poslanstvo: »Sporoci, kako
velike reci ti je storil Gospod in se te
usmilil« (Mr 5,19). Tudi Matejev
poklic je vkljuCen v obnebje
usmiljenja. Ko je Sel Jezus mimo
davcnega urada, so se njegove ocCi
sreCale z Matejevimi. Ta pogled je bil
nabit z usmiljenjem, ki je odpuscalo
grehe tega Cloveka, premagalo odpor
drugih ucencev in izbralo njega,
cestninarja in gresnika, da je postal
eden dvanajsterih. Ko je sv. Beda
Castitljivi razlagal ta evangeljski
prizor, je zapisal, da je Jezus pogledal



Mateja z usmiljeno ljubeznijo in ga
izbral miserando atque eligendo.[7]
Ta izraz se me je vedno globoko
dotaknil, tako da sem si ga izbral za
geslo.

9. V prilikah, ki so posvecene
usmiljenju, Jezus razodeva, da je
BoZja narava kakor narava oceta. Ne
prizna poraza, dokler s soCutjem in
usmiljenjem ne iznici greha in ne
premaga zavracanja. Poznamo te
prilike, zlasti tri: o izgubljeni ovci in
izgubljeni drahmi in o oCetu z dvema
sinovoma (prim. Lk 15,1-32). V teh
prilikah je Bog vedno predstavljen
kot poln veselja, Se posebej ko
odpusca. V njih najdemo jedro
evangelija in naSe vere, ker je
usmiljenje predstavljeno kot moc, ki
premaga vse, ki napolni srce z
ljubeznijo in ki tolaZi z odpuScanjem.

Poleg tega Se iz neke druge prilike
prejemamo pouk, kaksSen naj bo na$
krscanski zivljenjski slog. Ko je Peter


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7

Jezusa izzval z vpraSanjem o tem,
kolikokrat je potrebno odpustiti, mu
je ta odgovoril: »Ne pravim ti do
sedemkrat, ampak do
sedemdesetkrat sedemkrat« (Mt
18,22), in povedal priliko o
»neusmiljenem sluzabniku«. Ko ga je
gospodar poklical, naj mu vrne
veliko vsoto, je padel predenj na
kolena in ga prosil; in gospodar mu je
dolg odpustil. Takoj zatem je srecal
svojega sosluzabnika, ki mu je bil
dolzan nekaj drobiza. Ta ga je na
kolenih prosil, naj se ga usmili, on pa
ni hotel in ga je dal zapreti. Ko je
gospodar zvedel, kaj se dogaja, se je
zelo razjezil, znova poklical tega
sluzabnika in mu rekel: »Ali nisi bil
tudi ti dolZan usmiliti se svojega
sosluZabnika, kakor sem se tudi jaz
tebe usmilil?« (Mt 18,33). In Jezus je
zakljucil: »Tako bo tudi moj nebeski
Oce storil z vami, ¢e vsak iz srca ne
odpusti svojemu bratu« (Mt 18,35).



Prilika vsebuje globok pouk za
vsakega od nas. Jezus trdi, da
usmiljenje ni samo v OCetovem
delovanju, ampak postaja merilo za
razumevanje, kdo so resni¢no
njegovi otroci. Skratka, poklicani
smo, da Zivimo od usmiljenja, ker je
bilo nam najprej izkazano
usmiljenje. Odpuscanje Zalitev
postaja najocitnejsi izraz usmiljene
ljubezni in je za nas, kristjane,
zahteva, Ki se ji ne moremo izogniti.
Kako tezko se nam tolikokrat zdi
odpuscanje! In vendar je odpuscanje
orodje, izro¢eno nasim krhkim
rokam, da bi z njim dosegli vedrino
srca. Ce ho¢emo sre¢no Ziveti, je
nujno potrebno prej opustiti zamere,
nasilje in masScevanje. Sprejmimo
torej apostolovo spodbudo: »Sonce
naj ne zaide nad vaso jezo!« (Ef 4,26).
Predvsem pa prisluhnimo besedi
Jezusa, ki je usmiljenje naredil za
Zivljenjski ideal in za merilo
verodostojnosti naSe vere: »Blagor
usmiljenim, kajti usmiljenje bodo



dosegli« (Mt 5,7). Pri tem blagru naj
se Se posebej zavzeto navdihujemo
tem svetem letu.

Kakor opaZamo, je usmiljenje v
Svetem pismu klju¢na beseda, s
katero se oznacuje Bozje delovanje
do nas. Ne omejuje se, ko nam izraza
svojo ljubezen, ampak jo naredi
vidno in otipljivo. Ljubezen tudi sicer
ne more nikoli biti abstraktna
beseda. Ze po svoji naravi gre za
oprijemljivo Zivljenje: za namene,
drZe in vedenje, ki se izrazajo v
vsakdanjem delovanju. Bozje
usmiljenje je njegova odgovornost do
nas. On se Cuti odgovornega, to je,
zeli nam dobro in nas hoce videti
sreCne, polne veselja in vedre. Isto
valovno dolzino mora ujeti usmiljena
ljubezen kristjanov. Kakor ljubi Oce,
tako ljubijo otroci. Kakor je on
usmiljen, tako smo poklicani, da smo
usmiljeni tudi mi drug do drugega.



10. Nosilna preklada, ki drZi pokonci
Zivljenje Cerkve, je usmiljenje. Vse
njeno pastoralno delovanje bi moralo
biti ovito v neZnost, s katero naj se
obraca na vernike; ni¢ od njenega
oznanila in njenega pricevanja svetu
ne sme pogresati usmiljenja.
Verodostojnost Cerkve hodi po poti
usmiljene in soCutne ljubezni. Cerkev
»Zivi v neizCrpnem hrepenenju, da bi
ponudila usmiljenje.«[8] Morda smo
dolgo Casa pozabili kazati na pot
usmiljenja in Ziveti na njej. Po eni
strani je stalna zahteva zgolj po
pravicnosti pripeljala do pozabe, da
je ta Sele prvi korak, sicer potreben
in neizogiben, da pa mora Cerkev
pomenljive;jsi cilj. Po drugi strani pa
je Zalostno, ko moramo videti, da je
izkustvo odpuscanja v nasi kulturi
vedno bolj redko. Se beseda sama je
vCasih videti, kot da je izginila. Brez
pri¢evanja za odpuscanje pa ostaja
samo nerodovitno in jalovo zZivljenje,
kot da bi Ziveli zapuSceni v puscavi.


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8

Znova je priSel Cas, da si Cerkev
naloZi veselo oznanilo odpusScanja. Je
cas vrnitve k bistvenemu, da si
naloZimo breme Sibkosti in tezav
svojih bratov. Odpuscanje je sila, ki
obuja k novemu Zivljenju in vliva
pogum, da se v prihodnost ozremo z
upanjem.

11. Ne smemo pozabiti velikega
nauka, ki ga je sv. Janez Pavel II.
podal v svoji drugi okroznici Dives in
misericordia, ki je tedaj prisla
povsem nepricakovano in je mnoge
presenetila s temo, ki jo je
obravnavala. Zlasti Zelim opozoriti
na dva izraza. Sveti oCe je predvsem
poudarjal, da je tema usmiljenja v
danasnji kulturi pozabljena: »Zdi se,
da danasnja miselnost — morda bolj
kot nekdanja — nasprotuje Bogu
usmiljenja in skusa Ze sam pojem
usmiljenja izlociti iz Zivljenja ter ga
iztrgati iz Clovekovega srca. Beseda
in pojem »usmiljenje« kaZeta, da
nista pogodu ¢loveku, ki je sprico



znanstvenega in tehnicnega
napredka, kot ga zgodovina doslej ni
poznala, postal gospodar zemlje, ki si
jo je podvrgel in ji gospoduje. Ta
oblast nad zemljo, ki jo v€asih
enostransko in povrsno pojmujemo,
se zdi, da ne trpi usmiljenja ... Prav
zato se v danaSnjem poloZaju Cerkve
in sveta mnogi ljudje in mnoga
obcestva, ki jih vodi Ziv verski Cut,
tako rekoc sami od sebe obracajo k
BoZjemu usmiljenju.«[9]

Poleg tega je sv. Janez Pavel II.
navajal te razloge za nujno oznanilo
in prievanje usmiljenja v sodobnem
svetu: »Narekuje jo ljubezen do
Cloveka, do vsega Cloveskega, ki ga
po sodbi mnogih nasih sodobnikov
ogroza velikanska nevarnost.
Kristusova skrivnost ... me hkrati
obvezuje, da oznanjam tudi
usmiljenje, to je BoZjo usmiljeno
ljubezen, ki se je v tej skrivnosti
razodela. Prav tako mi narekuje, da
se v tej tezki in kriti¢ni dobi


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9

zgodovine Cerkve in sveta ...
obracam k temu usmiljenju in ga
prosim.«[10] Ta njegov nauk je bolj
kot kdajkoli aktualen in si zasluZi, da
ga sprejmemo tudi v tem svetem letu.
Znova prisluhnimo njegovim
besedam: »Cerkev Zivi pristno
Zivljenje, kadar izpoveduje in
oznanja usmiljenje, najbolj cudovit
pridevek Stvarnika in OdreSenika, in
vodi ljudi k virom OdreSenikovega
usmiljenja, katerih varuhinja in
delivka je.«[11]

12. Cerkev ima poslanstvo, da
oznanja BoZje usmiljenje, utripajoce
srce evangelija, ki mora samo od
sebe doseci srce in duha vsakega
Cloveka. Kristusova nevesta si
privzema ravnanje BoZjega Sina, ki
gre vsakemu naproti in nikogar ne
izloca. V nasih casih, ko se Cerkev
zavzema za novo evangelizacijo,
zahteva tema usmiljenja novo
navdus$enje in obnovljeno pastoralno
dejavnost. Za Cerkev in za


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11

verodostojnost njenega oznanila je
odlocilno, da v prvi osebi Zivi in
pric¢uje za usmiljenje. Njena govorica
in dejanja morajo posredovati
usmiljenje, da bo prodrla v srca ljudi
in jih izzvala, da bodo nasli pot
vrnitve k Ocetu.

Prva resnica Cerkve je Kristusova
ljubezen. Tej ljubezni, ki gre vse do
odpuscanja in darovanja sebe,
Cerkev sluzi in jo posreduje ljudem.
Kjer je torej navzoca Cerkev, tam
mora biti tudi o¢itno Ocetovo
usmiljenje. V naSih Zupnijah,
skupnostih, zdruzenjih in gibanjih,
skratka, kjerkoli so kristjani, mora
vsak najti oazo usmiljenja.

13. Tu jubilejno leto hoCemo
preziveti v lu¢i Gospodove besede:
usmiljeni kakor Oce. Evangelist
podaja Jezusov nauk, ko pravi:
»Bodite usmiljeni, kakor je usmiljen
tudi vas Oce!« (Lk 6,36). Ta Zivljenjski
program je zahteven in obenem



bogat z veseljem in mirom. Jezusova
zahteva se obraca na vse, ki
poslusajo njegov glas (prim. Lk 6,27).
Da bi bili sposobni usmiljenja,
moramo torej najprej prisluhniti
BoZji besedi. To pomeni, da je treba
ponovno odkriti vrednost tihote za
premisljevanje Besede, ki nas
nagovarja. Na ta nacin je mogoce
zreti BoZje usmiljenje in si ga privzeti
za Zivljenjski slog.

14. Poseben vidik svetega leta je
romanje, ker je to podoba poti, ki jo
vsak Clovek prehodi v svojem
zZivljenju. Zivljenje je romanje in
Clovek je popotnik, romar, ki prehodi
pot do Zelenega cilja. Tudi za to, da
dospe do svetih vrat v Rimu in
vsakem drugem kraju, bo moral
vsak, glede na svoje moci, opraviti
romanje. To bo znamenje dejstva, da
je tudi usmiljenje cilj, ki ga je treba
doseci in zahteva zavzetost in Zrtev.
Romanje naj bo torej spodbuda za
spreobrnjenje. Ko bomo stopili skozi



sveta vrata, se bomo pustili objeti
BoZjemu usmiljenju in se bomo
obvezali, da bomo tudi mi usmiljeni z
drugimi, kakor je Oce z nami.

Gospod Jezus nakazuje, kaksni so
odseki na romanju, s katerim je
mogoce doseci ta cilj: »Ne sodite in
ne boste sojeni. Ne obsojajte in ne
boste obsojeni. Odpuscajte in vam bo
odpusceno. Dajajte in se vam bo dalo;
dobro, potlaceno, potreseno in
zvrhano mero vam bodo dali v
narocje. S kakrsno mero namrec
merite, s takSno se vam bo

odmerilo« (Lk 6,37-38). Pravi
predvsem, naj ne sodimo in ne
obsojamo. Ce no¢emo pasti v BoZjo
sodbo, ne smemo postati sodniki
svojih bratov. Ljudje se namrec s
svojo sodbo ustavijo na povrsju,
medtem ko Oce vidi v globino. Koliko
hudega povzrocijo besede, ko jih
podzigata ljubosumje in zavist!
Govoriti slabo o bratu, ko ga ni
zraven, je isto, kot da bi ga postavili v



slabo lu¢, umazali njegov ugled in ga
pustili v zobeh opravljanja. Ne soditi
in ne obsojati pa pomeni, da znamo
nabrati, kar je dobrega v vsakem
Clovekuy, in ne dopustiti, da bi moral
ta trpeti zaradi naSe pristranske
sodbe ali zaradi naSega domisljanja,
da vse vemo. Vendar pa to Se ne
zadoScCa, da bi izrazili usmiljenje.
Jezus zahteva, da tudi odpustimo in
darujemo; da smo orodja odpuscanja,
ker smo ga mi Ze prej prejeli od Boga;
da smo velikodusni do vseh, vedoc,
da tudi Bog velikodusno deli svojo
naklonjenost vsem nam.

Usmiljeni kakor OcCe je torej geslo
svetega leta. V usmiljenju imamo
dokaz za to, kako nas Bog ljubi. Daje
se vsega, za vedno, zastonj, in ne da
bi kaj zahteval v zameno. Pride nam
na pomoc, ko ga poklicemo. Lepo je,
da se vsakodnevna molitev Cerkve
zaCne z besedami: »O Bog, ozri se
name in me poslusaj. Gospod, pridi
in mi pomagaj« (Ps 70,2). Pomoc, ki jo



poklicemo, je Ze prvi korak Bozjega
usmiljenja do nas. On nas prihaja
resit iz slabotnosti, v kateri Zivimo.
Njegova pomoc pa je v tem, da
dojamemo njegovo navzocnost in
njegovo bliZino. Ko se nas dan za
dnem dotika njegovo socutje, lahko
tudi mi postajamo socutni do vseh.

15. V tem svetem letu bomo lahko
izkusili tudi, kako je mogoce odpreti
srce tistim, ki Zivijo na najbolj
obupnih obrobjih Zivljenja, ki jih na
dramati¢en nacin ustvarja sodobni
svet. Koliko negotovosti in trpljenja
je navzocCega v danasnjem svetu!
Koliko ran je bilo zadanih telesom
tolikih, ki nimajo vec glasu, ker je
njihov krik oslabel in umolknil
zaradi brezbriznosti bogatih
narodov. Ob tem jubileju bo Cerkev
Se bolj poklicana, da zdravi te rane,
da jim polajSa z oljem tolazbe, da jih
obveze z usmiljenjem in jih ozdravi z
dolZno solidarnostjo in pozornostjo.
Ne padimo v brezbriZnost, ki



poniZuje, v navajenost, ki omrtvi
duha in mu prepreci, da bi odkril kaj
novega; ne padimo v cinizem, ki
unicuje. Odprimo svoje oci, da bomo
videli bedo sveta, rane tolikih bratov
in sester, ki so prikrajsani za
dostojanstvo, in se ¢utimo izzvane,
da poslusamo njihov krik na pomoc.
NaSe roke naj primejo njihove in jih
pritegnimo k sebi, da bodo zacutili
toplino naSe navzocnosti,
prijateljstva in bratstva. Naj njihov
krik postane nas in bomo skupaj
lahko zdrobili ograde brezbriznosti,
ki pogosto suvereno vlada in prikriva
hinavscino in sebi¢nost.

Zivo hrepenim, da bi kr¢ansko
ljudstvo ob tem jubileju
premisljevalo o telesnih in duhovnih
delih usmiljenja. Tako se bo prebudila
nasa vest, ki je pogosto dremava pred
dramo revscine. Tako bomo vedno
bolj vstopali v srce evangelija, kjer so
ubogi privilegiranci Bozjega
usmiljenja. Jezusovo oznanilo nam



prikaZe ta dela usmiljenja, da bi
lahko razumeli, ali Zivimo kot
njegovi ucenci ali ne. Odkrijmo
znova dela telesnega usmiljenja:
laCne nasititi, Zejne napojiti, nage
obleci, popotnike sprejemati, bolnike
obiskovati, jetnike reSevati, mrlice
pokopavati. In ne pozabimo na dela
duhovnega usmiljenja: dvomljivcem
svetovati, zmotne uciti, greSnike
svariti, Zalostne tolaZziti, Zalivcem
odpustiti, nadleZne prenasati, za Zive
in mrtve Boga prositi.

Ne moremo uiti Gospodovim
besedam: glede nanje bomo sojeni:
Ce bomo dali laCnim jesti in Zejnim
piti; Ce bomo sprejeli tujca in oblekli
nagega; Ce si bomo vzeli Cas za to, da
bomo z bolnikom in zapornikom
(prim. Mt 25,31-45). Prav tako bomo
vprasani, Ce smo pomagali, da je kdo
splezal iz dvoma, ki peha v strah in je
pogosto vir osamljenosti; Ce smo bili
sposobni premagati nevednost, v
kateri Zivijo milijoni, zlasti otrok, ki



so prikrajSani za potrebno pomoc, da
bi se izkopali iz revscine; ¢e smo bili
blizu osamljenim in stiskanim; ce
smo odpustili tistim, ki so nas uZzalili,
in zavrgli sleherno zamero in
sovrastvo, ki vodi v nasilje; Ce smo
bili potrpezljivi po zgledu Boga, ki je
tako potrpezljiv z nami; in e smo
slednji¢ v molitvi izrocili Gospodu
svoje brate in sestre. V vsakem od teh
najmanjsih je prisoten sam Kristus.
Njegovo meso spet postaja vidno kot
muceno, ranjeno, biano, shirano,
preganjano telo ... da bi ga mi
prepoznali, se ga dotaknili in mu
skrbno pomagali. Ne pozabimo besed
sv. Janeza od Kriza: »Na vecer
Zivljenja bomo sojeni po
ljubezni.«[12]

16. V Lukovem evangeliju najdemo
Se en pomemben vidik, kako naj z
vero preZivimo ta jubilej. Evangelist
pripoveduje, kako se je Jezus neke
sobote vrnil v Nazaret in je kot po
navadi vstopil v shodnico. Poklicali


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn12

SO ga, naj prebere Sveto pismo in ga
razloZi. Odlomek je bil iz preroka
Izaija, Kkjer je bilo zapisano: »Duh
Gospodov je nad menoj, ker me je
mazilil, da prinesem blagovest
ubogim. Poslal me je, da oznanim
jetnikom oproscenje in da bo slepim
vrnjen vid, da izpustim zatirane na
prostost, da oznanim leto
Gospodovega usmiljenja« (61,1-2).
Prav »leto usmiljenja« oznani Gospod
in prav to hoCemo tudi mi Ziveti. To
sveto leto prinasa s seboj bogastvo
Jezusovega poslanstva, ki odmeva v
prerokovih besedah: prinesti besedo
in dejanje tolazbe ubogim, razglasiti
osvoboditev zapornikom novih
suZenjstev sodobne druzbe, povrniti
vid tistim, ki ne morejo videti, ker so
preveC upognjeni vase, in vrniti
dostojanstvo tistim, ki so zanj
prikrajSani. Jezusovo oznanilo je
znova vidno v odgovorih vere, ki jih
ponuja priCevanje kristjanov. Naj nas
spremljajo besede apostola: »Kdor



izkazuje usmiljenje, naj to dela z
veseljem« (Rim 12,8).

17. Post v tem jubilejnem letu bomo
preZiveli Se bolj zavzeto kot moc¢no
obdobje za proslavljanje in izkuSanje
BoZjega usmiljenja. Koliko strani
Svetega pisma lahko premislimo v
postnih tednih, da bi odkrili Ocetovo
usmiljeno obli¢je! Z besedami
preroka Miheja lahko tudi mi
recemo: Ti, o Gospod, si Bog, ki
odjemljes krivdo in odpuscas greh, ki
ne hrani$ vekomaj svoje jeze, ampak
ti ugaja izkazovanje usmiljenja. Ti,
Gospod, se bos vrnil k nam in se bos
usmilil svojega ljudstva. Poteptal bos
naso krivdo in na dno morja vrgel
vse nase grehe (prim. Mih 7,18-19).

Strani preroka Izaija lahko Se bolj
oprijemljivo premisljujemo v tem
Casu molitve, posta in dobrodelnosti:
»Mar ni to post, kakrSnega sem
izbral: da odpnes krivi¢ne spone in
razveze$ vezi jarma, da odpustis



zatirane na svobodo in zlomi$ vsak
jarem? Mar ni v tem, da deliS z
lacnim svoj kruh in pripeljes uboge
brezdomce v hiSo, ko vidiS$ nagega,
da ga obleces, in se ne potuhnes pred
svojim rojakom? Tedaj napoci kakor
zarja tvoja luc in tvoje zdravje se bo
hitro razcvetelo. Pred teboj bo hodila
tvoja pravicnost in Gospodovo
veli¢astvo bo tvoja zadnja straza. Ce
bos tedaj klical, bo Gospod odgovoril,
Ce bos vpil na pomo¢, bo rekel:
‘Tukaj sem!” Ce odpravi$ jarem iz
svoje srede, kazanje s prstom in
zlobno govorjenje, Ce dajes lacnemu,
kar imas sam rad, in nasitis grlo
reveza, bo vzsla v temi tvoja luc in
tvoja temina bo kakor poldan.
Gospod te bo vedno vodil in ti sitil
dusSo v suhih krajih, okrepil ti bo
kosti in boS kakor namakan vrt,
kakor vodni vrelec, ki mu voda ne
usahne« (Iz 58, 6-11).

Pobuda »24 ur za Gospodac, ki naj bi
jo obhajali v petek in soboto 4.



postnega tedna naj se po Skofijah Se
bolj razsiri. Toliko ljudi se pribliZa
zakramentu sprave in med njimi
veliko mladih, ki ob takem izkustvu
pogosto najdejo pot vrnitve h
Gospodu, trenutek moc¢ne molitve in
znova odKkrijejo smisel svojega
Zivljenja. Znova prepricljivo
postavimo v srediSce zakrament
sprave, ker nam omogoca, da se z
roko dotaknemo veliCine usmiljenja.
Za vsakega spokornika bo to vir
resni¢nega notranjega miru.

Nikoli se ne bom navelical
poudarjati, naj bodo spovedniki
pravo znamenje OCetovega
usmiljenja. Spovednik ne more
improvizirati. Spovedniki
postanemo, ko se najprej sami
postavimo kot prvi spokorniki med
spokornike in iS¢emo odpusScanje.
Nikoli ne pozabimo, da biti
spovednik pomeni biti udeleZen pri
samem Jezusovem poslanstvu; to pa
je v tem, da smo oprijemljivo



znamenje neprestane BoZje ljubezni,
ki odpusca in reSuje. Vsak od nas je
prejel dar Svetega Duha za
odpuscanje grehov; za to smo
odgovorni. Nih¢e od nas ni gospodar
zakramenta, ampak zvest sluZabnik
BoZjega odpuscanja. Vsak spovednik
mora sprejeti vernike kot oCe v
priliki o izgubljenem sinu: kot oce, ki
teCe naproti sinu, Ceprav je ta
zapravil njegovo imetje. Spovedniki
so poklicani, da objamejo tega
spokorjenega sina, ki se vraca
domov, in mu izrazijo veselje, da so
ga nasli. Ne bodo se navelicali niti
hoditi k drugemu sinu, ki je ostal
zunaj in se ni bil sposoben veseliti,
da mu razloZijo, kako je njegova
stroga sodba pred oCetovim
usmiljenjem, ki ne pozna meja,
kriviéna in nesmiselna. Ne bodo
zastavljali nepotrebnih vprasanj,
ampak bodo kakor ocCe iz prilike
prekinili pripravljeni govor
izgubljenega sina, ker bodo znali v
srcu vsakega spokornika zaznati klic



na pomoc in prosnjo po odpuscanju.
Skratka, spovedniki so poklicani, da
so vedno in povsod, v vsakih
okoliS¢inah in vsemu navkljub
znamenje, da ima usmiljenje prvo
mesto.

18. V postu tega svetega leta imam
namen poslati misijonarje usmiljenja.
Bodo znamenje materinske skrbi
Cerkve za Bozje ljudstvo, da bo
vstopilo v globino bogastva te
skrivnosti, ki je za vero tako
temeljna. To bodo duhovniki, ki jih
bom pooblastil, da odpuscajo tudi
grehe, ki so pridrzani apostolskemu
sedeZu, da bo ocitna Sirina njihovega
poslanstva. predvsem pa bodo Zivo
znamenje tega, kako OcCe sprejema
tiste, ki iSCejo njegovo odpuscanje.
Imenovali se bodo misijonarji
usmiljenja, ker bodo za vse postali
umetniki sreCanja, polnega
Clovecnosti, izvira osvoboditve,
bogatega v odgovornosti, da se
premagajo vse ovire in se znova



zazivi milost krsta. Pri svojem
poslanstvu se bodo pustili voditi
apostolovim besedam: »Bog je
namrec vse vklenil v neposlusnost,
da bi vsem izkazal usmiljenje« (Rim
11,32). Prav vsi, brez izjeme, so
poklicani, da odgovorijo na klic
usmiljenja. Misijonarji naj Zivijo ta
klic v zavesti, da lahko uprejo pogled
v Jezusa, usmiljenega in zanesljivega
veélikega duhovnika (prim. Heb 2,17).

Sobrate Skofe prosim, da povabijo in
sprejmejo te misijonarje, da bodo
predvsem prepricljivi oznanjevalci
usmiljenja. Po Skofijah naj
organizirajo ljudske misijone, tako da
bodo ti misijonarji glasniki veselja
odpuscanja. Naj se jih prosi, da bodo
obhajali zakrament sprave za
ljudstvo, da bo ¢as milosti, ki je dan v
jubilejnem letu, omogocil mnogim
oddaljenim sinovom najti pot v
oCetno hiSo. Pastirji naj zlasti v
mocnem postnem ¢asu skrbno vabijo
vernike, naj se priblizajo »prestolu



milosti, da bodo dosegli usmiljenje in
nasli milost« (Heb 4,16).

19. O da bi beseda odpuscanja
dosegla vse! Naj klic k izkuSanju
usmiljenja nikogar ne pusti
brezbriznega! Moje vabilo k
spreobrnjenju se obraca Se vztrajneje
k tistim, ki so zaradi svojega nacina
Zivljenja dalec¢ od Bozje milosti.
Posebej mislim na moZe in Zene, ki
pripadajo kaki kriminalni zdruzbi,
kakrsnakoli je Ze. Za va$ blagor vas
prosim, da spremenite Zivljenje. To
vas prosim v imenu Bozjega Sina, ki
ni nikoli, ¢eprav se je boril zoper
greh, zavrnil nobenega greSnika. Ne
padite v strasSno past misljenja, da je
Zivljenje odvisno od denarja in da je
vprico njega vse brez vrednosti in
dostojanstva. To je privid. Denarja ne
moremo nesti s seboj v onostranstvo.
Denar nam ne da prave srece.
Nasilje, s katerim se kopici denar, po
katerem tece kri, nikomur ne da ne
moci ne nesmrtnosti. Za vse je prej



ko slej pripravljena Bozja sodba, ki ji
nihc¢e ne bo mogel uiti.

Isto vabilo naj doseze tudi ljudi, ki
spodbujajo ali so soudeleZeni pri
korupciji. Ta gnojna rana druzbe je
velik greh, ki vpije v nebo, ker
spodkopava temelje osebnega in
druzbenega Zivljenja. Korupcija
onemogoca, da bi gledali v
prihodnost z upanjem, ker s svojo
prevzetnostjo in pohlepom unicuje
nacrte Sibkih in stre najbolj revne. To
je zlo, ki se ugnezdi v vsakdanjih
dejanjih in se potem razSiri v javne
Skandale. Korupcija je zakrknjenost v
grehu, ki bi rada nadomestila Boga s
prividom denarja kot oblike moci. To
je delo teme, ki ga podpirata
sumnicenje in spletka. Corruptio
optimi pessima (Ko se pokvari
najboljse, pride ven najslabse), je
upraviceno rekel Gregorij Veliki, da
bi povedal, kako se nihce ne sme
Cutiti varnega pred to skuSnjavo. Da
jo iztrebimo iz osebnega in



druzbenega Zivljenja, so potrebne
modrost, budnost, lojalnost,
preglednost, povezane s pogumom za
naznanilo. Ce se proti korupciji ne
borimo odprto, nas prej ko slej
naredi za sokrivce in nam unici
Zivljenje.

To je ugoden cas, da spremenimo
zivljenje! To je Cas, da se pustimo
dotakniti v srcu. Pred storjenim
zlom, tudi pred tezkimi grehi, je
trenutek, ko je treba prisluhniti joku
nedolznih, ki so jim oplenili imetje,
jih prikrajSali za dostojanstvo,
ljubezen, za samo Zivljenje. Ostati na
poti zla je samo vir prividov in
zalosti. Pravo Zivljenje je nekaj
drugega. Bog se ne naveliCa ponujati
roke. Vedno je pripravljen poslusati,
pa tudi jaz sem, in moji bratje Skofje
in duhovniki. Dovolj je Ze sprejeti
vabilo k spreobrnjenju in se podvreci
pravicnosti, medtem ko Cerkev
ponudi usmiljenje.



20. V tem kontekstu ne bo brez
koristi, ¢e spomnimo na odnos med
pravicnostjo in usmiljenjem. To nista
dva med seboj nasprotujoca si pojma,
ampak dve razseznosti ene in edine
resnic¢nosti, ki se postopno razvija,
dokler ne doseZe svojega vrhunca v
polnosti lJjubezni. Pravi¢nost je
temeljni pojem za civilno druzbo, ko
se normalno sklicujemo na pravni
red, po katerem se izvajajo zakoni.
Pod pravic¢nostjo razumemo tudi, da
je treba vsakemu dati to, kar mu
pripada. V Svetem pismu se pogosto
omenja Bozja pravi¢nost in Bog kot
sodnik. S pravi¢nostjo je obicajno
misljeno celovito spolnjevanje
postave in vedénje dobrega Izraelca
v skladu v BoZzjimi zapovedmi. Tak
pogled pa je neredko pripeljal do
padca v legalizem, zameglil izvirni
pomen in zatemnil globoko veljavo,
ki jo ima pravic¢nost. Da presezemo
legalisticno perspektivo, se moramo
spomniti, da je v Svetem pismu
pravicnost v svojem bistvu



pojmovana kot zaupna prepustitev
BoZji volji.

Tudi Jezus veckrat spregovori o
pomembnosti vere kot o
izpolnjevanju postave. V tem smislu
moramo razumeti njegove besede, ko
za mizo z Matejem in drugimi
cestninarji ter greSniki recCe
farizejem, ki so mu ugovarjali:
»Pojdite in se poucite, kaj
pomeni:Usmiljenja ho¢em in ne
daritve. Nisem namrec priSel klicat
pravi¢nih, ampak greSnike« (Mt
9,13). Pred pogledom na pravi¢nost
kot golo izpolnjevanje postave, ki
sodi tako, da deli ljudi na pravi¢ne in
gresnike, Jezus skusSa pokazati na
veliki dar usmiljenja, ki iSCe greSnike,
da bi jim ponudilo odpus$canje in
odreSenje. Razumljivo je, zakaj so
Jezusa zaradi takega pogleda, ki
osvobaja in je vir prenove, farizeji in
pismouki zavrnili. Da bi bili zvesti
postavi, so samo drugim nalagali
bremena na rame, ob tam pa



iznicCevali OCetovo usmiljenje. Klic k
spolnjevanju postane ne more ovirati
pozornosti na potrebe, ki zadevajo
Clovekovo dostojanstvo.

Ko Jezus navaja besedilo preroka
Ozeja: »Hocem ljubezni in ne klavne
daritve« (Oz 6,6), je to glede tega zelo
pomenljivo. Jezus trdi, da mora
odslej vodilo Zivljenja njegovih
ucencev upoStevati prvo mesto
usmiljenja, kakor pricuje tudi sam,
ko jé skupaj z gresniki. Usmiljenje se
ponovno razodene kot temeljna
razseznost Jezusovega poslanstva. Je
resnicen izziv pred njegovimi
sogovorniki, ki so se ustavili pri
formalnem spoStovanju postave.
Jezus pa gre onstran postave; njegovo
druzenje s tistimi, ki jih je postava
imela za greSnike, nam da razumeti,
kako dalec je Slo njegovo usmiljenje.

Tudi apostol Pavel je opravil
podobno pot. Preden je srecal
Kristusa na poti v Damask, je bilo



njegovo zivljenje posveceno
brezgrajnemu izvajanju pravi¢nosti
po postavi (prim. Flp 3,6).
Spreobrnjenje h Kristusu pa ga je
privedlo k temu, da je zasukal
pogled, tako da v Pismu Galacanom
trdi: »Zato smo tudi mi zaceli
verovati v Kristusa Jezusa, da bi bili
opraviceni po veri v Kristusa in ne po
delih postave« (Gal 2,6). Njegovo
razumevanje pravicnost se korenito
spremeni. Pavel zdaj na prvo mesto
postavi vero in ni¢ vec¢ postavo. Ni
izpolnjevanje postave tisto, ki reSuje,
ampak vera v Jezusa Kristusa, ki s
svojo smrtjo in vstajenjem prinasa
odreSenje z usmiljenjem, ki opravici.
BoZja pravi¢nost zdaj postane
osvoboditev za tiste, ki jih tlaci
suZenjstvo greha in vse njegove
posledice. BoZja pravic¢nost je
njegovo odpuscanje. (prim. Ps
51,11-16).

21. Usmiljenje ne nasprotuje
pravicnosti, ampak izraZa Boje



ravnanje do gresnika, ko mu ponuja
Se eno moznost, da se zave, se
spokori in veruje. Izkustvo preroka
Ozeja nam pomaga, ko nam pokaze
preseganje pravicnosti v smeri
usmiljenja. Doba, v kateri je Zivel ta
prerok, je ena najbolj dramati¢nih v
zgodovini judovskega ljudstva.
Kraljestvo je na pragu propada;
ljudstvo ni vec zvesto zavezi,
oddaljilo se je od Boga in je izgubilo
vero oCetov. Po Cloveski logiki bi bilo
pravicno, Ce bi se Bog namenil
zavre(i nezvesto ljudstvo: niso
spostovali sklenjenega sporazuma in
torej zasluZijo dolZzno kazen, to je
izgnanstvo. To potrjujejo prerokove
besede: »Ne bo se vrnil v egiptovsko
deZelo, ampak bo njegov kralj Asirec,
ker se niso hoteli spreobrniti« (Oz
11,5). In vendar po tem odzivu, ki se
sklicuje na pravicnost, prerok
korenito spremeni svoj jezik in
razodene resni¢no BoZje oblicje:
»Moje srce se v meni obraca, moje
drobovje drgeta. Ne bom storil po



svoji srditi jezi, Efrajima ne bom
pahnil v pogubo, kajti jaz sem Bog in
ne Clovek, Sveti sem v tvoji sredi in
ne pridem Kk tebi s svojo jezo« (Oz
11,8-9). Sv. Avgustin na neki nacin
razlaga te besede, ko pravi: »Bog
lazje zadrzi jezo kot usmiljenje.«[13]
Res je tako. BoZja jeza traja trenutek,
medtem ko njegovo usmiljenje traja
vekomaj.

Ko bi se Bog ustavil pri pravi¢nosti,
bi nehal biti Bog, bil bi tak kot vsi
ljudje, ki se sklicujejo na
izpolnjevanje postave. Sama
pravicnost ne zadosca in izkustvo
nas uci, da s sklicevanjem zgolj na
pravicnost tvegamo, da jo bomo
unicili. Zato gre Bog z usmiljenjem in
odpuscanjem onstran pravicnosti. To
ne pomeni, da razvrednoti
pravicnost ali da jo naredi odvecno,
nasprotno. Kdor pogresi, mora
placati kazen. Samo da tu ni konec,
ampak Sele zaCetek spreobrnjenja, da
bi se izkusilo neZnost odpuscanja.


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13

Bog ne zavraca pravicnosti. Vkljucuje
jo in presega z viSjim dogodkom, v
katerem se izkusi ljubezen, ki je
temelj resni¢ne pravicnosti. Zelo
pozorno moramo brati, kar pise
apostol Pavel, da ne bi padli v isto
zmoto, Ki jo je apostol ocital svojim
sodobnikom Judom: »Ker namre¢
niso poznali Bozje pravicnosti in so
skusali uveljaviti svojo, se niso
podredili Bozji pravicnosti. Kajti
konec postave je Kristus, v pravi¢nost
vsakomur, ki veruje« (Rim 10,3-4). Ta
BoZja pravi¢nost je usmiljenje, ki je
podeljeno vsem kot milost v moci
smrti in vstajenja Jezusa Kristusa.
Kristusov krizZ je torej BoZja sodba
nad vsemi nami in nad svetom, ker
nam nudi gotovost ljubezni in
novega Zivljenja.

22. Jubilej prinasa s seboj tudi
odpustek. V svetem letu usmiljenja
dobiva le-ta nov pomen. BoZje
odpuscanje nasih grehov ne pozna
meja. V smrti in vstajenju Jezusa



Kristusa Bog jasno pokaZe to svojo
ljubezen, ki gre tako dalec, da unici
greh vseh Jjudi. Z Bogom se lahko
spravimo po velikonoc¢ni skrivnosti
in posredovanju Cerkve. Bog je
vedno pripravljen za odpuscanje in
se ga nikoli ne naveli¢a na vedno nov
in nepricakovan nacin ponujati. Mi
vsi pa vendar izkuSamo greh. Vemo,
da smo poklicani k popolnosti (prim.
Mt 5,48), vendar moc¢no cutimo tezo
greha. Medtem ko zaznavamo moc¢
milosti, ki nas preoblikuje, izkuSamo
tudi moc greha, ki nas pogojuje.
Kljub odpuscanju nosimo v svojem
Zivljenju tudi protislovja, ki so
posledica nasih grehov. V
zakramentu sprave Bog odpusca
grehe, ki so resni¢no izbrisani; in
vendar ostaja negativni odtis, ki so ga
grehi pustili v naSem ravnanju in
naSih mislih. BoZje usmiljenje pa je
mocnejSe celo od tega. Postaja
odpustek Oceta, ki po Kristusovi
nevesti doseZe gre$nika, ki mu je
odpusceno in ga osvobaja vsakega



ostanka posledic greha ter ga
usposablja, da deluje v skladu z
ljubeznijo in raste v ljubezni, ne pa
da znova pada v greh.

Cerkev zivi obCestvo svetih. V
evharistiji se to obcCestvo, ki je BoZji
dar, udejanja kot duhovno
zedinjenje, ki povezuje nas, vernike,
s svetniki in blaZzenimi, katerih
mnozice se ne da preSteti (prim. Raz
7,4). Njihova svetost prihaja na
pomoc nasi slabosti in je tako mati
Cerkev s svojo molitvijo in svojim
Zivljenje sposobna priti nasproti
slabotnosti enih s svetostjo drugih.
Doziveti odpustek svetega leta
pomeni priblizati se O¢etovemu
usmiljenju z gotovostjo, da se
njegovo odpuscanje razteza na vse
Zivljenje vernika. Odpustek pomeni,
da izkusimo svetost Cerkve, ki je
delezna vseh dobrobiti Kristusovega
odreSenja, da se odpuscCanje raztegne
do zadnjih posledic, do koder seze
BoZja ljubezen. Zivimo v polnosti ta



jubilej in prosimo Oceta za
odpuscanje grehov in Sirjenje
njegovega usmiljenega odpustka.

23. Usmiljenje poseduje Se silnico, ki
sega onkraj meja Cerkve. Povezuje
nas z judovstvom in islamom, ki ga
razumeta kot enega najbolj
pomenljivih Bozjih pridevkov. Izrael
je prvi prejel to razodetje, ki ostaja v
zgodovini kot zaCetek
neprecenljivega bogastva, ki je
ponujeno vsemu ¢lovestvu. Kot smo
videli, so strani Stare zaveze
prepletene z usmiljenjem, ker
pripovedujejo o delih, ki jih je
Gospod storil v prid svojega ljudstva
v najtezjih trenutkih njegove
zgodovine. Islam tudi s svoje strani
med imena, ki jih pripisuje
Stvarniku, postavlja ime Usmiljenega
in Milostljivega. To poimenovanje je
pogosto na ustnicah muslimanov, ki
cutijo, da jih v njihovi vsakdanji
Sibkosti spremlja in podpira
usmiljenje. Tudi oni verujejo, da



nihCe ne more omejevati BoZjega
usmiljenja, ker so njegova vrata
vedno odprta.

To jubilejno leto, ki ga bomo Ziveli v
usmiljenju, naj podpira srecanje s
temi verstvi in z drugimi plemenitimi
verskimi izrocili; naj odstrani vsako
obliko zaprtosti in prezira ter izZene
vsako obliko nasilja ali
diskriminacije.

24. Misel se mi zdaj obraca k Materi
Usmiljenja. Milina njenega pogleda
naj nas spremlja v tem svetem letu,
da bomo lahko vsi odkrili veselje
BoZje neznosti. Razen Marije ni nihce
spoznal globine skrivnosti
uclovecCenega Boga. V njenem
Zivljenju se je vse oblikovalo ob
navzocnosti uc¢lovecenega
usmiljenja. Mati KriZanega in
Vstalega je vstopila v svetiSc¢e BoZjega
usmiljenja, ker je v globoki
notranjosti bila soudelezena pri
skrivnosti njegove ljubezni.



Ker je bila Marija izbrana za Mater
BoZjega Sina, jo je OcCetova ljubezen
od vekomaj pripravila, da je postala
skrinja zaveze med Bogom in ljudmi.
V svojem srcu je ohranila Bozje
usmiljenje v popolnem sozvocju s
svojim sinom Jezusom. Njena
hvalnica na pragu Elizabetine hiSe je
bila posvecCena usmiljenju, ki sega »iz
roda v rod« (Lk 1,50). Tudi mi smo
bili navzoci v teh preroskih besedah
device Marije. To nam bo v tolazbo in
podporo, ko bomo stopili skozi sveta
vrata, da bi izkusili sadove BoZjega
usmiljenja.

Pod kriZem je Marija skupaj z
Janezom, u¢encem ljubezni, prica
besed odpuscanja, ki pridejo z
Jezusovih ustnic. NajviSje odpuscanje
tistim, ki so ga krizali, nam kaZe,
kako dalec¢ lahko pride Bozje
usmiljenje. Marija potrjuje, da
Sinovo usmiljenje ne pozna meja in
doseZe vse, ne da bi koga izkljucilo.
Obrnimo se nanjo s starodavno in



vedno novo molitvijo Salve Regina
(Pozdravljena, kraljica), da ne bo
nikoli navelicala obracati svojih
milostljivih oCi na nas. Naj nas
naredi vredne, da bomo zrli obli¢je
usmiljenja, njenega Sina Jezusa.

NasSa molitev naj se razsiri tudi do
tolikih svetih in blaZenih, ki so imeli
usmiljenje za svoje Zivljenjsko
poslanstvo. Posebej se misel obraca
na veliko apostolo usmiljenja, sv.
Favstino Kowalsko. Ona, ki je bila
poklicana, da vstopi v globine
BoZjega usmiljenja, naj posreduje za
nas in nam izprosi, da bomo vedno
Ziveli in hodili v BoZjem odpusScanju
in v neomajnem zaupanju v njegovo
ljubezen.

25. Izredno je torej to sveto leto, da bi
v vsakdanjem Zivljenju Ziveli
usmiljenje, ki ga OCe vselej izteza k
nam. V tem jubileju se pustimo Bogu
presenetiti. On se ne nikoli ne
naveliCa vrat svojega srca odpirati na



steZaj, da bi znova pokazal, kako nas
ljubi in da hoce z nami deliti svoje
zivljenje. Cerkev mocno Cuti, kako
nujno je oznanjati Bozje usmiljenje.
Njeno Zivljenje je pristno in
verodostojno, kadar prepricljivo
oznanja usmiljenje. Dobro ve, da je
njena prva naloga, zlasti v Casih,
kakrsni so nasi, ki so polni velikih
upov in mocnih protislovij, to, da z
zrenjem Kristusovega oblicja vse
uvede v veliko skrivnost Bozjega
usmiljenja. Cerkev je prva poklicana,
da je resnicoljubna pricevalka
usmiljenja, ki naj ga izpoveduje in
Zivi kot srediSCe razodetja Jezusa
Kristusa. Iz srca Trojice, iz najgloblje
notranjosti BoZje skrivnosti naj izvira
in brez prenehanja priteka velika
reka usmiljenja. Ta vir ne bo mogel
nikoli presahniti, pa naj bodo tisti, ki
se mu priblizajo, kakrsnikoli Ze.
Vsakic, ko ga bo kdo potreboval, bo
lahko pristopil k njemu, saj je BoZje
usmiljenje brez konca. Tako
nepreiskljiva je globina skrivnosti, ki



jo zajema, tako neiz¢rpno je
bogastvo, ki izhaja iz njega.

V tem jubilejnem letu naj Cerkev
postane odmev BoZje besede, ki
mocno in prepricljivo doni kot
beseda in dejanje odpuscanja,
podpore, pomoci in ljubezni. Naj se
nikoli ne navelic¢a nuditi usmiljenja
in naj bo vedno potrpezljiva v
tolaZenju in odpuscanju. Naj Cerkev
postane glas vsakega ¢loveka in naj
zaupno in brez prenehanja ponavlja:
»Spomni se, Gospod, svojega
usmiljenja in svoje ljubezni, ki je od
vekomaj« (Ps 25,6).

Dano v Rimu pri svetem Petru, 11.
aprila, na predvecer praznika BoZjega
usmiljenja v letu Gospodovem 2015, v
tretjem letu papeZevanja.

FRANCISEK




[1] Prim. 2VAT, BR 4.

[2] Govor ob odprtju 2VAT, Gaudet
Mater Ecclesia, 11. oktobra 1962, 2-3.

[3]Nagovor na zadnjem javnem
zasedanju, 7. decembra 1965.

[4] Prim. 2VAT, C 16; CS 15.

[5] Tomaz Akvinski, Summa
Theologiae, 1111, q. 30, a. 4.

[6] Rimski misal, 26. nedelja med
letom. Ta glavna masna prosnja se
pojavi Ze v 8. stol. med evholoskimi
besedilo Gelazjevega zakramentarija
(1198).

[7] Prim. Homilija 21: CCL 122,
149-151.

[8] Ap. spodbuda Evangelij veselja,
24.

[9] Janez Pavel II. OkroZnica o BoZjem
usmiljenju, 2.


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref9

[10] Janez Pavel II. OkroZnica o
BoZjem usmiljenju,15.

[11] Janez Pavel II. OkroZnica o
BoZjem usmiljenju, 13.

[12] Besede luci in ljubezni, 57.

[13]Enarr. in Ps. 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/oblicje-usmiljenja/ (14. Feb.
2026)


https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref13
https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/

	Obličje usmiljenja

