
opusdei.org

Obličje usmiljenja

Ob začetku tega leta usmiljenja
povzemamo bulo ob napovedi
izrednega jubileja Usmiljenja.

12. Dec. 2015

Bula ob napovedi izrednega jubileja
Usmiljenja

MISERICORDIAE VULTUS (Obličje
usmiljenja)

FRANČIŠEK

RIMSKI ŠKOF

SLUŽABNIK BOŽJIH SLUŽABNIKOV



VSEM, KI BODO BRALI TO PISMO,

MILOST, USMILJENJE IN MIR

1. Jezus Kristus je obličje Očetovega
usmiljenja. Videti je, da skrivnost
krščanske vere v tej besedi najde svoj
povzetek. Postala je živa, vidna in je
dosegla vrhunec v Jezusu iz
Nazareta. Potem ko je Oče, ki je
»bogat v usmiljenju« (Ef 2,4), Mojzesu
razodel svoje ime kot »usmiljen in
dobrotljiv Bog, počasen za jezo in
bogat z ljubeznijo in zvestobo« (2 Mz
34,6), je nenehno na različne načine
in ob različnih časih zgodovine dajal
spoznati svojo Božjo naravo. Ob
»polnosti časa« (Gal 4,4), ko je bilo
vse razporejeno v skladu z njegovim
načrtom odrešenja, je poslal svojega
Sina, rojenega iz device Marije, da bi
nam dokončno razodel svojo
ljubezen. Kdor ga vidi, vidi Očeta



(prim. Jn 14,9). Jezus iz Nazareta s
svojo besedo, s svojimi dejanji in z
vso svojo osebo[1] razodeva Božje
usmiljenje.

2. Vselej nam je potrebno zreti
skrivnost usmiljenja. To je vir
veselja, vedrine in miru. To je pogoj
za naše odrešenje. Usmiljenje: ta
beseda razodeva skrivnost Svete
Trojice. Usmiljenje: to je poslednje in
najvišje dejanje, s katerim nam
prihaja naproti Bog. Usmiljenje: to je
temeljni zakon, ki biva v srcu
vsakega človeka, ko z iskrenimi očmi
pogleda brata, ki ga sreča na
življenjski poti. Usmiljenje: to je pot,
ki povezuje Boga in človeka, ker
odpira srce upanju, da bomo vedno
ljubljeni ne glede na meje, ki jih
postavlja naš greh.

3. Obstajajo trenutki, ko smo še
močneje poklicani, da se zazremo v
usmiljenje, da bi tudi sami postali
učinkovito znamenje Očetovega

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1


delovanja. Prav zato sem naznanil 
izredni jubilej usmiljenja kot ugoden
čas za Cerkev, da še močneje in
učinkoviteje pričuje vernikom.

Sveto leto se bo začelo 8. decembra
na slovesni praznik Brezmadežnega
spočetja. Ta liturgični praznik
nakazuje, kako deluje Bog že od
samih začetkov naše zgodovine. Po
grehu Adama in Eve Bog ni hotel, da
bi bilo človeštvo prepuščeno na
milost in nemilost zlu. Zato si je
zamislil in hotel Marijo, sveto in
brezmadežno v ljubezni (prim. Ef
1,4), da bi postala Mati človekovega
Odrešenika. Na težo greha Bog
odgovarja s polnostjo odpuščanja.
Usmiljenje bo vedno večje od
slehernega greha in nihče ne more
omejevati Božje ljubezni, ki odpušča.
Na praznik Brezmadežnega spočetja
bom z veseljem odprl sveta vrata. Ob
tej priložnosti bodo to vrata
usmiljenja. Kdorkoli bo stopil
skoznje, bo lahko občutil ljubezen



Boga, ki tolaži, odpušča in daje
upanje.

Na nedeljo za tem, na tretjo
adventno, se bodo odprla tudi sveta
vrata v rimski stolnici, baziliki
svetega Janeza v Lateranu. Zatem se
bodo odprla vrata tudi v drugih
papeških bazilikah. Določam, naj se
na isto nedeljo v vsaki krajevni
Cerkvi v stolnici, ki je materna
cerkev za vse vernike, ali pa v
konkatedrali ali v drugi pomembni
cerkvi odpre za vse sveto leto enaka 
vrata usmiljenja. Po izboru ordinarija
jih je mogoče odpreti tudi v svetiščih,
kamor romajo številni romarji, ki se
jih v srcu na teh svetih krajih
dotakne milost in najdejo pot
spreobrnjenja. Vsaka krajevna
Cerkev bo tako neposredno vpeta v
dogajanje tega svetega leta kot v
izreden trenutek milosti in duhovne
prenove. Jubilej bomo tako
praznovali tako v Rimu kot po



krajevnih cerkvah kot vidno
znamenje občestva vse Cerkve.

4. 8. december sem izbral, ker je ta
datum zelo pomenljiv za nedavno
zgodovino Cerkve. Sveta vrata bom
namreč odprl ob petdeseti obletnici
konca drugega vatikanskega
vesoljnega cerkvenega zbora. Cerkev
čuti potrebo, da v sebi živo ohranja
ta dogodek. Tedaj se je zanjo začel
nov odsek na poti zgodovine. Na
koncilu zbrani očetje so močno, kot
resnično vetje Duha dojeli zahtevo,
da ljudem svojega časa spregovorijo
o Bogu na bolj razumljiv način. Ko se
je sesulo obzidje, ki je predolgo
zapiralo Cerkev v nekakšno
privilegirano utrdbo, je nastopil čas,
da se evangelij oznani na nov način.
Nova etapa evangelizacije, ki obstaja
od vselej. Nova zavzetost, ki velja za
vse kristjane, da bolj navdušeno in
prepričljivo pričujejo o svoji veri.
Cerkev je začutila odgovornost, da je



v svetu živo znamenje Očetove
ljubezni.

Na misel nam prihajajo besede, ki jih
je izrekel sv. Janez XXIII., ko je odprl
koncil, da bi nakazal, po kateri poti
naj hodi: »Zdaj ima Kristusova
nevesta zdravilo usmiljenja raje, kot
da bi uporabljala orožje strogosti …
Ko katoliška Cerkev s tem
ekumenskim koncilom dviga baklo
katoliške resnice, se hoče pokazati
kot ljubeča, naklonjena, potrpežljiva
mati vseh, ki jo nagiba usmiljenje in
dobrota do otrok, ki so se ločili od
nje.«[2] Ob bok mu stopa tudi bl.
Pavel VI., ki se je takole izrazil ob
zaključku koncila: »Hočemo raje
poudariti, da je bila vera našega
koncila predvsem ljubezen …
Starodavna zgodba o Samarijanu je
dala temeljne poteze duhovnosti
koncila … Veletok naklonjenosti in
občudovanja je pritekel iz koncila na
sodobni človeški svet. Resda so bile
zmote zavrnjene, ker to zahteva

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2


ljubezen in nič manj resnica; toda
ljudem velja le opozorilo,
spoštovanje in ljubezen. Namesto
tesnobnih diagnoz spodbudna
zdravila; namesto morečih slutenj so
s koncila v sodobni svet poslana
sporočila zaupanja. Njegove
vrednote niso bile samo spoštovane,
ampak počaščene, njegovi napori
podprti, njegova hrepenenja očiščena
in blagoslovljena … Še nekaj moramo
poudariti: vse to bogastvo nauka se
obrača v eno samo smer: služiti
človeku. Človeku, ponavljamo, v
slehernem položaju, v sleherni
slabosti, v sleherni potrebi.«[3]

S to hvaležnostjo za vse, kar je
Cerkev prejela, in z odgovornostjo do
naloge, ki nas čaka, bomo stopili
skozi sveta vrata s polnim
zaupanjem, da nas spremlja moč
vstalega Gospoda, ki nas še naprej
podpira na našem romanju. Sveti
Duh, ki vodi korake vernih, da
sodelujejo pri delu odrešenja, ki ga je

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3


opravil Kristus, naj bo vodnik in
podpora Božjemu ljudstvu, naj mu
pomaga, da bo zrlo obličje
usmiljenja.[4]

5. Jubilejno leto se bo zaključilo na
slovesni praznik Jezusa Kristusa,
Kralja vesoljstva 20. novembra 2016.
Na ta dan bomo od zaprtju svetih
vrat predvsem hvaležni in se bomo
zahvaljevali Sveti Trojici, da nam je
naklonila ta izredni čas milosti.
Življenje Cerkve, vse človeštvo in
neizmerno vesoljstvo bomo izročili
Kristusovemu vladarstvu, da bi razlil
svoje usmiljenje kot jutranjo roso za
rodovitno zgodovino, ki naj jo s
prizadevnostjo vseh gradimo v
bližnji prihodnosti. Kako si želim, da
bi bila prihodnja leta prepletena z
milostjo, da bi stopali vsakemu
človeku naproti z Božjo dobroto in
nežnostjo! Naj vse, verne in
oddaljene, doseže balzam usmiljenja
kot znamenje Božjega kraljestva, ki je
že navzoče med nami.

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4


6. »Za Boga je značilno, da je
usmiljen, še posebej pa se to očitno
vidi v njegovi vsemogočnosti.«[5] Te
besede sv. Tomaža Akvinskega
kažejo, kako Božje usmiljenje
nikakor ni znamenje šibkosti, ampak
prej lastnost Božje vsemogočnosti.
Zato nam bogoslužje v eni
najstarejših mašnih glavnih prošenj
polaga v usta tole molitev: »O Bog,
svojo vsemogočnost razodevaš
predvsem z usmiljenjem in
prizanašanjem.«[6] Bog vselej ostaja
v zgodovini človeštva kot tisti, ki je
navzoč, blizu, skrben, svet in
usmiljen.

»Potrpežljiv in usmiljen« je besedni
par, ki se pogosto pojavi v Stari
zavezi, da opiše Božjo naravo.
Njegovo usmiljeno bitje se
oprijemljivo odraža v tolikih dejanjih
odrešenjske zgodovine, kjer dobrota
prevlada nad kaznovanjem in
uničenjem. Na poseben način tudi
psalmi izpostavijo to veličastno Božje

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6


delovanje: »On odpušča vso tvojo
krivdo, ozdravlja vse tvoje bolezni, iz
jame rešuje tvoje življenje, krona te z
dobroto in usmiljenjem« (Ps 103,3-4).
Še bolj očitno neki drug psalm
potrjuje oprijemljiva znamenja
usmiljenja: »Gospod osvobaja jetnike.
Gospod odpira oči slepim, Gospod
dviga potrte, Gospod ljubi pravične.
Gospod varuje tujce, podpira siroto
in vdovo, pota krivičnih pa
uničuje« (Ps 146,7-9). In slednjič še
nekaj psalmistovih izrazov:
»[Gospod] zdravi potrte v srcu in
obvezuje njihove rane … Gospod
podpira ponižne, krivične pa do tal
poniža« (147,3.6). Skratka, Božje
usmiljenje ni nekaj zamišljenega,
ampak je oprijemljiva resničnost, s
katero razodeva svojo ljubezen, ki je
kakor očetova ali materina, ko sta iz
globine srca ganjena ob svojem
otroku. Zares lahko tukaj rečemo, da
gre za ljubezen »iz srca«. Prihaja iz
notranjosti kot globoko naravno
čutenje, ki ga sestavljajo nežnost in



sočutje, prizanesljivost in
odpuščanje.

7. »Vekomaj traja njegovo
usmiljenje,« je odpev, ki sledi vsaki
vrstici 136. psalma, medtem ko
pripoveduje zgodovino Božjega
razodevanja. V moči usmiljenja so vsi
dogodki Stare zaveze nabiti z
globoko odrešenjsko veljavo.
Usmiljenje naredi iz Božje zgodovine
z Izraelom zgodovino odrešenja.
Videti je, kot da hočemo – kot psalm –
z nenehnim ponavljanjem besed:
»Vekomaj traja njegovo usmiljenje,«
zdrobiti krog prostora in časa, da bi
vse vključili v večno skrivnost
ljubezni. To je, kot bi hoteli reči, da
bo človek ne le v zgodovini, ampak
vso večnost vedno pod usmiljenim
pogledom Očeta. Ni naključje, da je
izraelsko ljudstvo ta psalm, »veliki
halel«, vključilo v najpomembnejše
bogoslužne praznike.



Pred pasijonom je Jezus molil s tem
psalmom usmiljenja. To potrjuje
evangelist Matej, ko pravi, da so
Jezus in učenci, »ko so odpeli
hvalnico« (Mt 26,30), odšli proti
Oljski gori. Ko je postavljal
evharistijo kot večni spomin nase in
na svojo veliko noč, je to svoje
najvzvišenejše dejanje razodetja
simbolično postavil v luč usmiljenja.
V istem obnebju usmiljenja je Jezus
preživel svoje trpljenje in smrt, saj se
je zavedal velike skrivnosti ljubezni,
ki se bo dopolnila na križu. Ker
kristjani vemo, da je Jezus sam molil
ta psalm, je za nas še pomembnejši in
nas obvezuje, da si ga vzamemo kot
odpev v svoji vsakodnevni hvalnici:
»Vekomaj traja njegovo usmiljenje.«

8. Ko je naš pogled uprt v Jezusa in
njegovo usmiljeno obličje, lahko
dojamemo ljubezen Svete Trojice.
Poslanstvo, ki ga je Jezus prejel od
Očeta, je bilo v tem, da razodene
skrivnost božanske ljubezni v njeni



polnosti. »Bog je ljubezen« (1 Jn
4,8.16), zatrdi evangelist Janez prvič
in edinkrat v vsem Svetem pismu. Ta
ljubezen je odslej vidna in otipljiva v
vsem Jezusovem življenju. Njegova
oseba ni nič drugega kot ljubezen,
ljubezen, ki se daje zastonj. Njegovi
odnosi z ljudmi, ki se mu približajo,
kažejo nekaj enkratnega in
neponovljivega. Znamenja, ki jih
dela, zlasti v odnosu z
grešniki,ubogimi, izključenimi,
bolniki in trpečimi, so poučevanje o
usmiljenju. Vse v njem govori o
usmiljenju. Ničesar ni v njem, kar bi
bilo brez sočutja.

Ko je Jezus videl, da so bili v množici
ljudi, ki so hodili za njim, utrujeni in
onemogli, izgubljeni in brez vodnika,
so se mu do dna srca zasmilili (prim.
Mt 9,36). V moči te sočutne ljubezni
je ozdravil bolnike, ki so mu jih
prinesli (prim. Mt 14,14) in je z nekaj
kruhki in ribami nasitil velike
množice (prim. Mt 15,37). Jezusa v



vseh teh okoliščinah ni priganjalo k
delovanju nič drugega kot usmiljenje,
s katerim je bral v dušah svojih
sogovornikov in odgovarjal na
njihove najbolj resnične potrebe. Ko
je srečal vdovo iz Naina, ki je
spremljala svojega sina h grobu, je
občutil veliko sočutje do neizmerne
bolečine objokane matere in ji je
vrnil sina, ko ga je obudil od mrtvih
(prim. Lk 7,15). Potem ko je
osvobodil obsedenca v Gerasi, mu je
zaupal to poslanstvo: »Sporoči, kako
velike reči ti je storil Gospod in se te
usmilil« (Mr 5,19). Tudi Matejev
poklic je vključen v obnebje
usmiljenja. Ko je šel Jezus mimo
davčnega urada, so se njegove oči
srečale z Matejevimi. Ta pogled je bil
nabit z usmiljenjem, ki je odpuščalo
grehe tega človeka, premagalo odpor
drugih učencev in izbralo njega,
cestninarja in grešnika, da je postal
eden dvanajsterih. Ko je sv. Beda
Častitljivi razlagal ta evangeljski
prizor, je zapisal, da je Jezus pogledal



Mateja z usmiljeno ljubeznijo in ga
izbral miserando atque eligendo.[7]
Ta izraz se me je vedno globoko
dotaknil, tako da sem si ga izbral za
geslo.

9. V prilikah, ki so posvečene
usmiljenju, Jezus razodeva, da je
Božja narava kakor narava očeta. Ne
prizna poraza, dokler s sočutjem in
usmiljenjem ne izniči greha in ne
premaga zavračanja. Poznamo te
prilike, zlasti tri: o izgubljeni ovci in
izgubljeni drahmi in o očetu z dvema
sinovoma (prim. Lk 15,1-32). V teh
prilikah je Bog vedno predstavljen
kot poln veselja, še posebej ko
odpušča. V njih najdemo jedro
evangelija in naše vere, ker je
usmiljenje predstavljeno kot moč, ki
premaga vse, ki napolni srce z
ljubeznijo in ki tolaži z odpuščanjem.

Poleg tega še iz neke druge prilike
prejemamo pouk, kakšen naj bo naš
krščanski življenjski slog. Ko je Peter

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7


Jezusa izzval z vprašanjem o tem,
kolikokrat je potrebno odpustiti, mu
je ta odgovoril: »Ne pravim ti do
sedemkrat, ampak do
sedemdesetkrat sedemkrat« (Mt
18,22), in povedal priliko o
»neusmiljenem služabniku«. Ko ga je
gospodar poklical, naj mu vrne
veliko vsoto, je padel predenj na
kolena in ga prosil; in gospodar mu je
dolg odpustil. Takoj zatem je srečal
svojega soslužabnika, ki mu je bil
dolžan nekaj drobiža. Ta ga je na
kolenih prosil, naj se ga usmili, on pa
ni hotel in ga je dal zapreti. Ko je
gospodar zvedel, kaj se dogaja, se je
zelo razjezil, znova poklical tega
služabnika in mu rekel: »Ali nisi bil
tudi ti dolžan usmiliti se svojega
soslužabnika, kakor sem se tudi jaz
tebe usmilil?« (Mt 18,33). In Jezus je
zaključil: »Tako bo tudi moj nebeški
Oče storil z vami, če vsak iz srca ne
odpusti svojemu bratu« (Mt 18,35).



Prilika vsebuje globok pouk za
vsakega od nas. Jezus trdi, da
usmiljenje ni samo v Očetovem
delovanju, ampak postaja merilo za
razumevanje, kdo so resnično
njegovi otroci. Skratka, poklicani
smo, da živimo od usmiljenja, ker je
bilo nam najprej izkazano
usmiljenje. Odpuščanje žalitev
postaja najočitnejši izraz usmiljene
ljubezni in je za nas, kristjane,
zahteva, ki se ji ne moremo izogniti.
Kako težko se nam tolikokrat zdi
odpuščanje! In vendar je odpuščanje
orodje, izročeno našim krhkim
rokam, da bi z njim dosegli vedrino
srca. Če hočemo srečno živeti, je
nujno potrebno prej opustiti zamere,
nasilje in maščevanje. Sprejmimo
torej apostolovo spodbudo: »Sonce
naj ne zaide nad vašo jezo!« (Ef 4,26).
Predvsem pa prisluhnimo besedi
Jezusa, ki je usmiljenje naredil za
življenjski ideal in za merilo
verodostojnosti naše vere: »Blagor
usmiljenim, kajti usmiljenje bodo



dosegli« (Mt 5,7). Pri tem blagru naj
se še posebej zavzeto navdihujemo
tem svetem letu.

Kakor opažamo, je usmiljenje v
Svetem pismu ključna beseda, s
katero se označuje Božje delovanje
do nas. Ne omejuje se, ko nam izraža
svojo ljubezen, ampak jo naredi
vidno in otipljivo. Ljubezen tudi sicer
ne more nikoli biti abstraktna
beseda. Že po svoji naravi gre za
oprijemljivo življenje: za namene,
drže in vedenje, ki se izražajo v
vsakdanjem delovanju. Božje
usmiljenje je njegova odgovornost do
nas. On se čuti odgovornega, to je,
želi nam dobro in nas hoče videti
srečne, polne veselja in vedre. Isto
valovno dolžino mora ujeti usmiljena
ljubezen kristjanov. Kakor ljubi Oče,
tako ljubijo otroci. Kakor je on
usmiljen, tako smo poklicani, da smo
usmiljeni tudi mi drug do drugega.



10. Nosilna preklada, ki drži pokonci
življenje Cerkve, je usmiljenje. Vse
njeno pastoralno delovanje bi moralo
biti ovito v nežnost, s katero naj se
obrača na vernike; nič od njenega
oznanila in njenega pričevanja svetu
ne sme pogrešati usmiljenja.
Verodostojnost Cerkve hodi po poti
usmiljene in sočutne ljubezni. Cerkev
»živi v neizčrpnem hrepenenju, da bi
ponudila usmiljenje.«[8] Morda smo
dolgo časa pozabili kazati na pot
usmiljenja in živeti na njej. Po eni
strani je stalna zahteva zgolj po
pravičnosti pripeljala do pozabe, da
je ta šele prvi korak, sicer potreben
in neizogiben, da pa mora Cerkev
stopiti dalje, da bo dosegla višji in
pomenljivejši cilj. Po drugi strani pa
je žalostno, ko moramo videti, da je
izkustvo odpuščanja v naši kulturi
vedno bolj redko. Še beseda sama je
včasih videti, kot da je izginila. Brez
pričevanja za odpuščanje pa ostaja
samo nerodovitno in jalovo življenje,
kot da bi živeli zapuščeni v puščavi.

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8


Znova je prišel čas, da si Cerkev
naloži veselo oznanilo odpuščanja. Je
čas vrnitve k bistvenemu, da si
naložimo breme šibkosti in težav
svojih bratov. Odpuščanje je sila, ki
obuja k novemu življenju in vliva
pogum, da se v prihodnost ozremo z
upanjem.

11. Ne smemo pozabiti velikega
nauka, ki ga je sv. Janez Pavel II.
podal v svoji drugi okrožnici Dives in
misericordia, ki je tedaj prišla
povsem nepričakovano in je mnoge
presenetila s temo, ki jo je
obravnavala. Zlasti želim opozoriti
na dva izraza. Sveti oče je predvsem
poudarjal, da je tema usmiljenja v
današnji kulturi pozabljena: »Zdi se,
da današnja miselnost – morda bolj
kot nekdanja – nasprotuje Bogu
usmiljenja in skuša že sam pojem
usmiljenja izločiti iz življenja ter ga
iztrgati iz človekovega srca. Beseda
in pojem »usmiljenje« kažeta, da
nista pogodu človeku, ki je spričo



znanstvenega in tehničnega
napredka, kot ga zgodovina doslej ni
poznala, postal gospodar zemlje, ki si
jo je podvrgel in ji gospoduje. Ta
oblast nad zemljo, ki jo včasih
enostransko in površno pojmujemo,
se zdi, da ne trpi usmiljenja … Prav
zato se v današnjem položaju Cerkve
in sveta mnogi ljudje in mnoga
občestva, ki jih vodi živ verski čut,
tako rekoč sami od sebe obračajo k
Božjemu usmiljenju.«[9]

Poleg tega je sv. Janez Pavel II.
navajal te razloge za nujno oznanilo
in pričevanje usmiljenja v sodobnem
svetu: »Narekuje jo ljubezen do
človeka, do vsega človeškega, ki ga
po sodbi mnogih naših sodobnikov
ogroža velikanska nevarnost.
Kristusova skrivnost … me hkrati
obvezuje, da oznanjam tudi
usmiljenje, to je Božjo usmiljeno
ljubezen, ki se je v tej skrivnosti
razodela. Prav tako mi narekuje, da
se v tej težki in kritični dobi

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9


zgodovine Cerkve in sveta …
obračam k temu usmiljenju in ga
prosim.«[10] Ta njegov nauk je bolj
kot kdajkoli aktualen in si zasluži, da
ga sprejmemo tudi v tem svetem letu.
Znova prisluhnimo njegovim
besedam: »Cerkev živi pristno
življenje, kadar izpoveduje in
oznanja usmiljenje, najbolj čudovit
pridevek Stvarnika in Odrešenika, in
vodi ljudi k virom Odrešenikovega
usmiljenja, katerih varuhinja in
delivka je.«[11]

12. Cerkev ima poslanstvo, da
oznanja Božje usmiljenje, utripajoče
srce evangelija, ki mora samo od
sebe doseči srce in duha vsakega
človeka. Kristusova nevesta si
privzema ravnanje Božjega Sina, ki
gre vsakemu naproti in nikogar ne
izloča. V naših časih, ko se Cerkev
zavzema za novo evangelizacijo,
zahteva tema usmiljenja novo
navdušenje in obnovljeno pastoralno
dejavnost. Za Cerkev in za

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11


verodostojnost njenega oznanila je
odločilno, da v prvi osebi živi in
pričuje za usmiljenje. Njena govorica
in dejanja morajo posredovati
usmiljenje, da bo prodrla v srca ljudi
in jih izzvala, da bodo našli pot
vrnitve k Očetu.

Prva resnica Cerkve je Kristusova
ljubezen. Tej ljubezni, ki gre vse do
odpuščanja in darovanja sebe,
Cerkev služi in jo posreduje ljudem.
Kjer je torej navzoča Cerkev, tam
mora biti tudi očitno Očetovo
usmiljenje. V naših župnijah,
skupnostih, združenjih in gibanjih,
skratka, kjerkoli so kristjani, mora
vsak najti oazo usmiljenja.

13. Tu jubilejno leto hočemo
preživeti v luči Gospodove besede: 
usmiljeni kakor Oče. Evangelist
podaja Jezusov nauk, ko pravi:
»Bodite usmiljeni, kakor je usmiljen
tudi vaš Oče!« (Lk 6,36). Ta življenjski
program je zahteven in obenem



bogat z veseljem in mirom. Jezusova
zahteva se obrača na vse, ki
poslušajo njegov glas (prim. Lk 6,27).
Da bi bili sposobni usmiljenja,
moramo torej najprej prisluhniti
Božji besedi. To pomeni, da je treba
ponovno odkriti vrednost tihote za
premišljevanje Besede, ki nas
nagovarja. Na ta način je mogoče
zreti Božje usmiljenje in si ga privzeti
za življenjski slog.

14. Poseben vidik svetega leta je 
romanje, ker je to podoba poti, ki jo
vsak človek prehodi v svojem
življenju. Življenje je romanje in
človek je popotnik, romar, ki prehodi
pot do želenega cilja. Tudi za to, da
dospe do svetih vrat v Rimu in
vsakem drugem kraju, bo moral
vsak, glede na svoje moči, opraviti
romanje. To bo znamenje dejstva, da
je tudi usmiljenje cilj, ki ga je treba
doseči in zahteva zavzetost in žrtev.
Romanje naj bo torej spodbuda za
spreobrnjenje. Ko bomo stopili skozi



sveta vrata, se bomo pustili objeti
Božjemu usmiljenju in se bomo
obvezali, da bomo tudi mi usmiljeni z
drugimi, kakor je Oče z nami.

Gospod Jezus nakazuje, kakšni so
odseki na romanju, s katerim je
mogoče doseči ta cilj: »Ne sodite in
ne boste sojeni. Ne obsojajte in ne
boste obsojeni. Odpuščajte in vam bo
odpuščeno. Dajajte in se vam bo dalo;
dobro, potlačeno, potreseno in
zvrhano mero vam bodo dali v
naročje. S kakršno mero namreč
merite, s takšno se vam bo
odmerilo« (Lk 6,37-38). Pravi
predvsem, naj ne sodimo in ne
obsojamo. Če nočemo pasti v Božjo
sodbo, ne smemo postati sodniki
svojih bratov. Ljudje se namreč s
svojo sodbo ustavijo na površju,
medtem ko Oče vidi v globino. Koliko
hudega povzročijo besede, ko jih
podžigata ljubosumje in zavist!
Govoriti slabo o bratu, ko ga ni
zraven, je isto, kot da bi ga postavili v



slabo luč, umazali njegov ugled in ga
pustili v zobeh opravljanja. Ne soditi
in ne obsojati pa pomeni, da znamo
nabrati, kar je dobrega v vsakem
človeku, in ne dopustiti, da bi moral
ta trpeti zaradi naše pristranske
sodbe ali zaradi našega domišljanja,
da vse vemo. Vendar pa to še ne
zadošča, da bi izrazili usmiljenje.
Jezus zahteva, da tudi odpustimo in 
darujemo; da smo orodja odpuščanja,
ker smo ga mi že prej prejeli od Boga;
da smo velikodušni do vseh, vedoč,
da tudi Bog velikodušno deli svojo
naklonjenost vsem nam.

Usmiljeni kakor Oče je torej geslo
svetega leta. V usmiljenju imamo
dokaz za to, kako nas Bog ljubi. Daje
se vsega, za vedno, zastonj, in ne da
bi kaj zahteval v zameno. Pride nam
na pomoč, ko ga pokličemo. Lepo je,
da se vsakodnevna molitev Cerkve
začne z besedami: »O Bog, ozri se
name in me poslušaj. Gospod, pridi
in mi pomagaj« (Ps 70,2). Pomoč, ki jo



pokličemo, je že prvi korak Božjega
usmiljenja do nas. On nas prihaja
rešit iz slabotnosti, v kateri živimo.
Njegova pomoč pa je v tem, da
dojamemo njegovo navzočnost in
njegovo bližino. Ko se nas dan za
dnem dotika njegovo sočutje, lahko
tudi mi postajamo sočutni do vseh.

15. V tem svetem letu bomo lahko
izkusili tudi, kako je mogoče odpreti
srce tistim, ki živijo na najbolj
obupnih obrobjih življenja, ki jih na
dramatičen način ustvarja sodobni
svet. Koliko negotovosti in trpljenja
je navzočega v današnjem svetu!
Koliko ran je bilo zadanih telesom
tolikih, ki nimajo več glasu, ker je
njihov krik oslabel in umolknil
zaradi brezbrižnosti bogatih
narodov. Ob tem jubileju bo Cerkev
še bolj poklicana, da zdravi te rane,
da jim polajša z oljem tolažbe, da jih
obveže z usmiljenjem in jih ozdravi z
dolžno solidarnostjo in pozornostjo.
Ne padimo v brezbrižnost, ki



ponižuje, v navajenost, ki omrtvi
duha in mu prepreči, da bi odkril kaj
novega; ne padimo v cinizem, ki
uničuje. Odprimo svoje oči, da bomo
videli bedo sveta, rane tolikih bratov
in sester, ki so prikrajšani za
dostojanstvo, in se čutímo izzvane,
da poslušamo njihov krik na pomoč.
Naše roke naj primejo njihove in jih
pritegnimo k sebi, da bodo začutili
toplino naše navzočnosti,
prijateljstva in bratstva. Naj njihov
krik postane naš in bomo skupaj
lahko zdrobili ograde brezbrižnosti,
ki pogosto suvereno vlada in prikriva
hinavščino in sebičnost.

Živo hrepenim, da bi krščansko
ljudstvo ob tem jubileju
premišljevalo o telesnih in duhovnih
delih usmiljenja. Tako se bo prebudila
naša vest, ki je pogosto dremava pred
dramo revščine. Tako bomo vedno
bolj vstopali v srce evangelija, kjer so
ubogi privilegiranci Božjega
usmiljenja. Jezusovo oznanilo nam



prikaže ta dela usmiljenja, da bi
lahko razumeli, ali živimo kot
njegovi učenci ali ne. Odkrijmo
znova dela telesnega usmiljenja:
lačne nasititi, žejne napojiti, nage
obleči, popotnike sprejemati, bolnike
obiskovati, jetnike reševati, mrliče
pokopavati. In ne pozabimo na dela 
duhovnega usmiljenja: dvomljivcem
svetovati, zmotne učiti, grešnike
svariti, žalostne tolažiti, žalivcem
odpustiti, nadležne prenašati, za žive
in mrtve Boga prositi.

Ne moremo uiti Gospodovim
besedam: glede nanje bomo sojeni:
če bomo dali lačnim jesti in žejnim
piti; če bomo sprejeli tujca in oblekli
nagega; če si bomo vzeli čas za to, da
bomo z bolnikom in zapornikom
(prim. Mt 25,31-45). Prav tako bomo
vprašani, če smo pomagali, da je kdo
splezal iz dvoma, ki peha v strah in je
pogosto vir osamljenosti; če smo bili
sposobni premagati nevednost, v
kateri živijo milijoni, zlasti otrok, ki



so prikrajšani za potrebno pomoč, da
bi se izkopali iz revščine; če smo bili
blizu osamljenim in stiskanim; če
smo odpustili tistim, ki so nas užalili,
in zavrgli sleherno zamero in
sovraštvo, ki vodi v nasilje; če smo
bili potrpežljivi po zgledu Boga, ki je
tako potrpežljiv z nami; in če smo
slednjič v molitvi izročili Gospodu
svoje brate in sestre. V vsakem od teh
najmanjših je prisoten sam Kristus.
Njegovo meso spet postaja vidno kot
mučeno, ranjeno, bičano, shirano,
preganjano telo … da bi ga mi
prepoznali, se ga dotaknili in mu
skrbno pomagali. Ne pozabimo besed
sv. Janeza od Križa: »Na večer
življenja bomo sojeni po
ljubezni.«[12]

16. V Lukovem evangeliju najdemo
še en pomemben vidik, kako naj z
vero preživimo ta jubilej. Evangelist
pripoveduje, kako se je Jezus neke
sobote vrnil v Nazaret in je kot po
navadi vstopil v shodnico. Poklicali

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn12


so ga, naj prebere Sveto pismo in ga
razloži. Odlomek je bil iz preroka
Izaija, kjer je bilo zapisano: »Duh
Gospodov je nad menoj, ker me je
mazilil, da prinesem blagovest
ubogim. Poslal me je, da oznanim
jetnikom oproščenje in da bo slepim
vrnjen vid, da izpustim zatirane na
prostost, da oznanim leto
Gospodovega usmiljenja« (61,1-2).
Prav »leto usmiljenja« oznani Gospod
in prav to hočemo tudi mi živeti. To
sveto leto prinaša s seboj bogastvo
Jezusovega poslanstva, ki odmeva v
prerokovih besedah: prinesti besedo
in dejanje tolažbe ubogim, razglasiti
osvoboditev zapornikom novih
suženjstev sodobne družbe, povrniti
vid tistim, ki ne morejo videti, ker so
preveč upognjeni vase, in vrniti
dostojanstvo tistim, ki so zanj
prikrajšani. Jezusovo oznanilo je
znova vidno v odgovorih vere, ki jih
ponuja pričevanje kristjanov. Naj nas
spremljajo besede apostola: »Kdor



izkazuje usmiljenje, naj to dela z
veseljem« (Rim 12,8).

17. Post v tem jubilejnem letu bomo
preživeli še bolj zavzeto kot močno
obdobje za proslavljanje in izkušanje
Božjega usmiljenja. Koliko strani
Svetega pisma lahko premislimo v
postnih tednih, da bi odkrili Očetovo
usmiljeno obličje! Z besedami
preroka Miheja lahko tudi mi
rečemo: Ti, o Gospod, si Bog, ki
odjemlješ krivdo in odpuščaš greh, ki
ne hraniš vekomaj svoje jeze, ampak
ti ugaja izkazovanje usmiljenja. Ti,
Gospod, se boš vrnil k nam in se boš
usmilil svojega ljudstva. Poteptal boš
našo krivdo in na dno morja vrgel
vse naše grehe (prim. Mih 7,18-19).

Strani preroka Izaija lahko še bolj
oprijemljivo premišljujemo v tem
času molitve, posta in dobrodelnosti:
»Mar ni to post, kakršnega sem
izbral: da odpneš krivične spone in
razvežeš vezi jarma, da odpustiš



zatirane na svobodo in zlomiš vsak
jarem? Mar ni v tem, da deliš z
lačnim svoj kruh in pripelješ uboge
brezdomce v hišo, ko vidiš nagega,
da ga oblečeš, in se ne potuhneš pred
svojim rojakom? Tedaj napoči kakor
zarja tvoja luč in tvoje zdravje se bo
hitro razcvetelo. Pred teboj bo hodila
tvoja pravičnost in Gospodovo
veličastvo bo tvoja zadnja straža. Če
boš tedaj klical, bo Gospod odgovoril,
Če boš vpil na pomoč, bo rekel:
‘Tukaj sem!’ Če odpraviš jarem iz
svoje srede, kazanje s prstom in
zlobno govorjenje, če daješ lačnemu,
kar imaš sam rad, in nasitiš grlo
reveža, bo vzšla v temi tvoja luč in
tvoja temina bo kakor poldan.
Gospod te bo vedno vodil in ti sitil
dušo v suhih krajih, okrepil ti bo
kosti in boš kakor namakan vrt,
kakor vodni vrelec, ki mu voda ne
usahne« (Iz 58, 6-11).

Pobuda »24 ur za Gospoda«, ki naj bi
jo obhajali v petek in soboto 4.



postnega tedna naj se po škofijah še
bolj razširi. Toliko ljudi se približa
zakramentu sprave in med njimi
veliko mladih, ki ob takem izkustvu
pogosto najdejo pot vrnitve h
Gospodu, trenutek močne molitve in
znova odkrijejo smisel svojega
življenja. Znova prepričljivo
postavimo v središče zakrament
sprave, ker nam omogoča, da se z
roko dotaknemo veličine usmiljenja.
Za vsakega spokornika bo to vir
resničnega notranjega miru.

Nikoli se ne bom naveličal
poudarjati, naj bodo spovedniki
pravo znamenje Očetovega
usmiljenja. Spovednik ne more
improvizirati. Spovedniki
postanemo, ko se najprej sami
postavimo kot prvi spokorniki med
spokornike in iščemo odpuščanje.
Nikoli ne pozabimo, da biti
spovednik pomeni biti udeležen pri
samem Jezusovem poslanstvu; to pa
je v tem, da smo oprijemljivo



znamenje neprestane Božje ljubezni,
ki odpušča in rešuje. Vsak od nas je
prejel dar Svetega Duha za
odpuščanje grehov; za to smo
odgovorni. Nihče od nas ni gospodar
zakramenta, ampak zvest služabnik
Božjega odpuščanja. Vsak spovednik
mora sprejeti vernike kot oče v
priliki o izgubljenem sinu: kot oče, ki
teče naproti sinu, čeprav je ta
zapravil njegovo imetje. Spovedniki
so poklicani, da objamejo tega
spokorjenega sina, ki se vrača
domov, in mu izrazijo veselje, da so
ga našli. Ne bodo se naveličali niti
hoditi k drugemu sinu, ki je ostal
zunaj in se ni bil sposoben veseliti,
da mu razložijo, kako je njegova
stroga sodba pred očetovim
usmiljenjem, ki ne pozna meja,
krivična in nesmiselna. Ne bodo
zastavljali nepotrebnih vprašanj,
ampak bodo kakor oče iz prilike
prekinili pripravljeni govor
izgubljenega sina, ker bodo znali v
srcu vsakega spokornika zaznati klic



na pomoč in prošnjo po odpuščanju.
Skratka, spovedniki so poklicani, da
so vedno in povsod, v vsakih
okoliščinah in vsemu navkljub
znamenje, da ima usmiljenje prvo
mesto.

18. V postu tega svetega leta imam
namen poslati misijonarje usmiljenja.
Bodo znamenje materinske skrbi
Cerkve za Božje ljudstvo, da bo
vstopilo v globino bogastva te
skrivnosti, ki je za vero tako
temeljna. To bodo duhovniki, ki jih
bom pooblastil, da odpuščajo tudi
grehe, ki so pridržani apostolskemu
sedežu, da bo očitna širina njihovega
poslanstva. predvsem pa bodo živo
znamenje tega, kako Oče sprejema
tiste, ki iščejo njegovo odpuščanje.
Imenovali se bodo misijonarji
usmiljenja, ker bodo za vse postali
umetniki srečanja, polnega
človečnosti, izvira osvoboditve,
bogatega v odgovornosti, da se
premagajo vse ovire in se znova



zaživi milost krsta. Pri svojem
poslanstvu se bodo pustili voditi
apostolovim besedam: »Bog je
namreč vse vklenil v neposlušnost,
da bi vsem izkazal usmiljenje« (Rim
11,32). Prav vsi, brez izjeme, so
poklicani, da odgovorijo na klic
usmiljenja. Misijonarji naj živijo ta
klic v zavesti, da lahko uprejo pogled
v Jezusa, usmiljenega in zanesljivega
vélikega duhovnika (prim. Heb 2,17).

Sobrate škofe prosim, da povabijo in
sprejmejo te misijonarje, da bodo
predvsem prepričljivi oznanjevalci
usmiljenja. Po škofijah naj
organizirajo ljudske misijone, tako da
bodo ti misijonarji glasniki veselja
odpuščanja. Naj se jih prosi, da bodo
obhajali zakrament sprave za
ljudstvo, da bo čas milosti, ki je dan v
jubilejnem letu, omogočil mnogim
oddaljenim sinovom najti pot v
očetno hišo. Pastirji naj zlasti v
močnem postnem času skrbno vabijo
vernike, naj se približajo »prestolu



milosti, da bodo dosegli usmiljenje in
našli milost« (Heb 4,16).

19. O da bi beseda odpuščanja
dosegla vse! Naj klic k izkušanju
usmiljenja nikogar ne pusti
brezbrižnega! Moje vabilo k
spreobrnjenju se obrača še vztrajneje
k tistim, ki so zaradi svojega načina
življenja daleč od Božje milosti.
Posebej mislim na može in žene, ki
pripadajo kaki kriminalni združbi,
kakršnakoli je že. Za vaš blagor vas
prosim, da spremenite življenje. To
vas prosim v imenu Božjega Sina, ki
ni nikoli, čeprav se je boril zoper
greh, zavrnil nobenega grešnika. Ne
padite v strašno past mišljenja, da je
življenje odvisno od denarja in da je
vpričo njega vse brez vrednosti in
dostojanstva. To je privid. Denarja ne
moremo nesti s seboj v onostranstvo.
Denar nam ne da prave sreče.
Nasilje, s katerim se kopiči denar, po
katerem teče kri, nikomur ne da ne
moči ne nesmrtnosti. Za vse je prej



ko slej pripravljena Božja sodba, ki ji
nihče ne bo mogel uiti.

Isto vabilo naj doseže tudi ljudi, ki
spodbujajo ali so soudeleženi pri
korupciji. Ta gnojna rana družbe je
velik greh, ki vpije v nebo, ker
spodkopava temelje osebnega in
družbenega življenja. Korupcija
onemogoča, da bi gledali v
prihodnost z upanjem, ker s svojo
prevzetnostjo in pohlepom uničuje
načrte šibkih in stre najbolj revne. To
je zlo, ki se ugnezdi v vsakdanjih
dejanjih in se potem razširi v javne
škandale. Korupcija je zakrknjenost v
grehu, ki bi rada nadomestila Boga s
prividom denarja kot oblike moči. To
je delo teme, ki ga podpirata
sumničenje in spletka. Corruptio
optimi pessima (Ko se pokvari
najboljše, pride ven najslabše), je
upravičeno rekel Gregorij Veliki, da
bi povedal, kako se nihče ne sme
čutiti varnega pred to skušnjavo. Da
jo iztrebimo iz osebnega in



družbenega življenja, so potrebne
modrost, budnost, lojalnost,
preglednost, povezane s pogumom za
naznanilo. Če se proti korupciji ne
borimo odprto, nas prej ko slej
naredi za sokrivce in nam uniči
življenje.

To je ugoden čas, da spremenimo
življenje! To je čas, da se pustimo
dotakniti v srcu. Pred storjenim
zlom, tudi pred težkimi grehi, je
trenutek, ko je treba prisluhniti joku
nedolžnih, ki so jim oplenili imetje,
jih prikrajšali za dostojanstvo,
ljubezen, za samo življenje. Ostati na
poti zla je samo vir prividov in
žalosti. Pravo življenje je nekaj
drugega. Bog se ne naveliča ponujati
roke. Vedno je pripravljen poslušati,
pa tudi jaz sem, in moji bratje škofje
in duhovniki. Dovolj je že sprejeti
vabilo k spreobrnjenju in se podvreči
pravičnosti, medtem ko Cerkev
ponudi usmiljenje.



20. V tem kontekstu ne bo brez
koristi, če spomnimo na odnos med 
pravičnostjo in usmiljenjem. To nista
dva med seboj nasprotujoča si pojma,
ampak dve razsežnosti ene in edine
resničnosti, ki se postopno razvija,
dokler ne doseže svojega vrhunca v
polnosti ljubezni. Pravičnost je
temeljni pojem za civilno družbo, ko
se normalno sklicujemo na pravni
red, po katerem se izvajajo zakoni.
Pod pravičnostjo razumemo tudi, da
je treba vsakemu dati to, kar mu
pripada. V Svetem pismu se pogosto
omenja Božja pravičnost in Bog kot
sodnik. S pravičnostjo je običajno
mišljeno celovito spolnjevanje
postave in vedênje dobrega Izraelca
v skladu v Božjimi zapovedmi. Tak
pogled pa je neredko pripeljal do
padca v legalizem, zameglil izvirni
pomen in zatemnil globoko veljavo,
ki jo ima pravičnost. Da presežemo
legalistično perspektivo, se moramo
spomniti, da je v Svetem pismu
pravičnost v svojem bistvu



pojmovana kot zaupna prepustitev
Božji volji.

Tudi Jezus večkrat spregovori o
pomembnosti vere kot o
izpolnjevanju postave. V tem smislu
moramo razumeti njegove besede, ko
za mizo z Matejem in drugimi
cestninarji ter grešniki reče
farizejem, ki so mu ugovarjali:
»Pojdite in se poučite, kaj
pomeni:Usmiljenja hočem in ne
daritve. Nisem namreč prišel klicat
pravičnih, ampak grešnike« (Mt
9,13). Pred pogledom na pravičnost
kot golo izpolnjevanje postave, ki
sodi tako, da deli ljudi na pravične in
grešnike, Jezus skuša pokazati na
veliki dar usmiljenja, ki išče grešnike,
da bi jim ponudilo odpuščanje in
odrešenje. Razumljivo je, zakaj so
Jezusa zaradi takega pogleda, ki
osvobaja in je vir prenove, farizeji in
pismouki zavrnili. Da bi bili zvesti
postavi, so samo drugim nalagali
bremena na rame, ob tam pa



izničevali Očetovo usmiljenje. Klic k
spolnjevanju postane ne more ovirati
pozornosti na potrebe, ki zadevajo
človekovo dostojanstvo.

Ko Jezus navaja besedilo preroka
Ozeja: »Hočem ljubezni in ne klavne
daritve« (Oz 6,6), je to glede tega zelo
pomenljivo. Jezus trdi, da mora
odslej vodilo življenja njegovih
učencev upoštevati prvo mesto
usmiljenja, kakor pričuje tudi sam,
ko jé skupaj z grešniki. Usmiljenje se
ponovno razodene kot temeljna
razsežnost Jezusovega poslanstva. Je
resničen izziv pred njegovimi
sogovorniki, ki so se ustavili pri
formalnem spoštovanju postave.
Jezus pa gre onstran postave; njegovo
druženje s tistimi, ki jih je postava
imela za grešnike, nam da razumeti,
kako daleč je šlo njegovo usmiljenje.

Tudi apostol Pavel je opravil
podobno pot. Preden je srečal
Kristusa na poti v Damask, je bilo



njegovo življenje posvečeno
brezgrajnemu izvajanju pravičnosti
po postavi (prim. Flp 3,6).
Spreobrnjenje h Kristusu pa ga je
privedlo k temu, da je zasukal
pogled, tako da v Pismu Galačanom
trdi: »Zato smo tudi mi začeli
verovati v Kristusa Jezusa, da bi bili
opravičeni po veri v Kristusa in ne po
delih postave« (Gal 2,6). Njegovo
razumevanje pravičnost se korenito
spremeni. Pavel zdaj na prvo mesto
postavi vero in nič več postavo. Ni
izpolnjevanje postave tisto, ki rešuje,
ampak vera v Jezusa Kristusa, ki s
svojo smrtjo in vstajenjem prinaša
odrešenje z usmiljenjem, ki opraviči.
Božja pravičnost zdaj postane
osvoboditev za tiste, ki jih tlači
suženjstvo greha in vse njegove
posledice. Božja pravičnost je
njegovo odpuščanje. (prim. Ps
51,11-16).

21. Usmiljenje ne nasprotuje
pravičnosti, ampak izraža Boje



ravnanje do grešnika, ko mu ponuja
še eno možnost, da se zave, se
spokori in veruje. Izkustvo preroka
Ozeja nam pomaga, ko nam pokaže
preseganje pravičnosti v smeri
usmiljenja. Doba, v kateri je živel ta
prerok, je ena najbolj dramatičnih v
zgodovini judovskega ljudstva.
Kraljestvo je na pragu propada;
ljudstvo ni več zvesto zavezi,
oddaljilo se je od Boga in je izgubilo
vero očetov. Po človeški logiki bi bilo
pravično, če bi se Bog namenil
zavreči nezvesto ljudstvo: niso
spoštovali sklenjenega sporazuma in
torej zaslužijo dolžno kazen, to je
izgnanstvo. To potrjujejo prerokove
besede: »Ne bo se vrnil v egiptovsko
deželo, ampak bo njegov kralj Asirec,
ker se niso hoteli spreobrniti« (Oz
11,5). In vendar po tem odzivu, ki se
sklicuje na pravičnost, prerok
korenito spremeni svoj jezik in
razodene resnično Božje obličje:
»Moje srce se v meni obrača, moje
drobovje drgeta. Ne bom storil po



svoji srditi jezi, Efrájima ne bom
pahnil v pogubo, kajti jaz sem Bog in
ne človek, Sveti sem v tvoji sredi in
ne pridem k tebi s svojo jezo« (Oz
11,8-9). Sv. Avguštin na neki način
razlaga te besede, ko pravi: »Bog
lažje zadrži jezo kot usmiljenje.«[13]
Res je tako. Božja jeza traja trenutek,
medtem ko njegovo usmiljenje traja
vekomaj.

Ko bi se Bog ustavil pri pravičnosti,
bi nehal biti Bog, bil bi tak kot vsi
ljudje, ki se sklicujejo na
izpolnjevanje postave. Sama
pravičnost ne zadošča in izkustvo
nas uči, da s sklicevanjem zgolj na
pravičnost tvegamo, da jo bomo
uničili. Zato gre Bog z usmiljenjem in
odpuščanjem onstran pravičnosti. To
ne pomeni, da razvrednoti
pravičnost ali da jo naredi odvečno,
nasprotno. Kdor pogreši, mora
plačati kazen. Samo da tu ni konec,
ampak šele začetek spreobrnjenja, da
bi se izkusilo nežnost odpuščanja.

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13


Bog ne zavrača pravičnosti. Vključuje
jo in presega z višjim dogodkom, v
katerem se izkusi ljubezen, ki je
temelj resnične pravičnosti. Zelo
pozorno moramo brati, kar piše
apostol Pavel, da ne bi padli v isto
zmoto, ki jo je apostol očital svojim
sodobnikom Judom: »Ker namreč
niso poznali Božje pravičnosti in so
skušali uveljaviti svojo, se niso
podredili Božji pravičnosti. Kajti
konec postave je Kristus, v pravičnost
vsakomur, ki veruje« (Rim 10,3-4). Ta
Božja pravičnost je usmiljenje, ki je
podeljeno vsem kot milost v moči
smrti in vstajenja Jezusa Kristusa.
Kristusov križ je torej Božja sodba
nad vsemi nami in nad svetom, ker
nam nudi gotovost ljubezni in
novega življenja.

22. Jubilej prinaša s seboj tudi 
odpustek. V svetem letu usmiljenja
dobiva le-ta nov pomen. Božje
odpuščanje naših grehov ne pozna
meja. V smrti in vstajenju Jezusa



Kristusa Bog jasno pokaže to svojo
ljubezen, ki gre tako daleč, da uniči
greh vseh ljudi. Z Bogom se lahko
spravimo po velikonočni skrivnosti
in posredovanju Cerkve. Bog je
vedno pripravljen za odpuščanje in
se ga nikoli ne naveliča na vedno nov
in nepričakovan način ponujati. Mi
vsi pa vendar izkušamo greh. Vemo,
da smo poklicani k popolnosti (prim.
Mt 5,48), vendar močno čutimo težo
greha. Medtem ko zaznavamo moč
milosti, ki nas preoblikuje, izkušamo
tudi moč greha, ki nas pogojuje.
Kljub odpuščanju nosimo v svojem
življenju tudi protislovja, ki so
posledica naših grehov. V
zakramentu sprave Bog odpušča
grehe, ki so resnično izbrisani; in
vendar ostaja negativni odtis, ki so ga
grehi pustili v našem ravnanju in
naših mislih. Božje usmiljenje pa je
močnejše celo od tega. Postaja 
odpustek Očeta, ki po Kristusovi
nevesti doseže grešnika, ki mu je
odpuščeno in ga osvobaja vsakega



ostanka posledic greha ter ga
usposablja, da deluje v skladu z
ljubeznijo in raste v ljubezni, ne pa
da znova pada v greh.

Cerkev živi občestvo svetih. V
evharistiji se to občestvo, ki je Božji
dar, udejanja kot duhovno
zedinjenje, ki povezuje nas, vernike,
s svetniki in blaženimi, katerih
množice se ne da prešteti (prim. Raz
7,4). Njihova svetost prihaja na
pomoč naši slabosti in je tako mati
Cerkev s svojo molitvijo in svojim
življenje sposobna priti nasproti
slabotnosti enih s svetostjo drugih.
Doživeti odpustek svetega leta
pomeni približati se Očetovemu
usmiljenju z gotovostjo, da se
njegovo odpuščanje razteza na vse
življenje vernika. Odpustek pomeni,
da izkusimo svetost Cerkve, ki je
deležna vseh dobrobiti Kristusovega
odrešenja, da se odpuščanje raztegne
do zadnjih posledic, do koder seže
Božja ljubezen. Živimo v polnosti ta



jubilej in prosimo Očeta za
odpuščanje grehov in širjenje
njegovega usmiljenega odpustka.

23. Usmiljenje poseduje še silnico, ki
sega onkraj meja Cerkve. Povezuje
nas z judovstvom in islamom, ki ga
razumeta kot enega najbolj
pomenljivih Božjih pridevkov. Izrael
je prvi prejel to razodetje, ki ostaja v
zgodovini kot začetek
neprecenljivega bogastva, ki je
ponujeno vsemu človeštvu. Kot smo
videli, so strani Stare zaveze
prepletene z usmiljenjem, ker
pripovedujejo o delih, ki jih je
Gospod storil v prid svojega ljudstva
v najtežjih trenutkih njegove
zgodovine. Islam tudi s svoje strani
med imena, ki jih pripisuje
Stvarniku, postavlja ime Usmiljenega
in Milostljivega. To poimenovanje je
pogosto na ustnicah muslimanov, ki
čutijo, da jih v njihovi vsakdanji
šibkosti spremlja in podpira
usmiljenje. Tudi oni verujejo, da



nihče ne more omejevati Božjega
usmiljenja, ker so njegova vrata
vedno odprta.

To jubilejno leto, ki ga bomo živeli v
usmiljenju, naj podpira srečanje s
temi verstvi in z drugimi plemenitimi
verskimi izročili; naj odstrani vsako
obliko zaprtosti in prezira ter izžene
vsako obliko nasilja ali
diskriminacije.

24. Misel se mi zdaj obrača k Materi
Usmiljenja. Milina njenega pogleda
naj nas spremlja v tem svetem letu,
da bomo lahko vsi odkrili veselje
Božje nežnosti. Razen Marije ni nihče
spoznal globine skrivnosti
učlovečenega Boga. V njenem
življenju se je vse oblikovalo ob
navzočnosti učlovečenega
usmiljenja. Mati Križanega in
Vstalega je vstopila v svetišče Božjega
usmiljenja, ker je v globoki
notranjosti bila soudeležena pri
skrivnosti njegove ljubezni.



Ker je bila Marija izbrana za Mater
Božjega Sina, jo je Očetova ljubezen
od vekomaj pripravila, da je postala 
skrinja zaveze med Bogom in ljudmi.
V svojem srcu je ohranila Božje
usmiljenje v popolnem sozvočju s
svojim sinom Jezusom. Njena
hvalnica na pragu Elizabetine hiše je
bila posvečena usmiljenju, ki sega »iz
roda v rod« (Lk 1,50). Tudi mi smo
bili navzoči v teh preroških besedah
device Marije. To nam bo v tolažbo in
podporo, ko bomo stopili skozi sveta
vrata, da bi izkusili sadove Božjega
usmiljenja.

Pod križem je Marija skupaj z
Janezom, učencem ljubezni, priča
besed odpuščanja, ki pridejo z
Jezusovih ustnic. Najvišje odpuščanje
tistim, ki so ga križali, nam kaže,
kako daleč lahko pride Božje
usmiljenje. Marija potrjuje, da
Sinovo usmiljenje ne pozna meja in
doseže vse, ne da bi koga izključilo.
Obrnimo se nanjo s starodavno in



vedno novo molitvijo Salve Regina
(Pozdravljena, kraljica), da ne bo
nikoli naveličala obračati svojih
milostljivih oči na nas. Naj nas
naredi vredne, da bomo zrli obličje
usmiljenja, njenega Sina Jezusa.

Naša molitev naj se razširi tudi do
tolikih svetih in blaženih, ki so imeli
usmiljenje za svoje življenjsko
poslanstvo. Posebej se misel obrača
na veliko apostolo usmiljenja, sv.
Favstino Kowalsko. Ona, ki je bila
poklicana, da vstopi v globine
Božjega usmiljenja, naj posreduje za
nas in nam izprosi, da bomo vedno
živeli in hodili v Božjem odpuščanju
in v neomajnem zaupanju v njegovo
ljubezen.

25. Izredno je torej to sveto leto, da bi
v vsakdanjem življenju živeli
usmiljenje, ki ga Oče vselej izteza k
nam. V tem jubileju se pustimo Bogu
presenetiti. On se ne nikoli ne
naveliča vrat svojega srca odpirati na



stežaj, da bi znova pokazal, kako nas
ljubi in da hoče z nami deliti svoje
življenje. Cerkev močno čuti, kako
nujno je oznanjati Božje usmiljenje.
Njeno življenje je pristno in
verodostojno, kadar prepričljivo
oznanja usmiljenje. Dobro ve, da je
njena prva naloga, zlasti v časih,
kakršni so naši, ki so polni velikih
upov in močnih protislovij, to, da z
zrenjem Kristusovega obličja vse
uvede v veliko skrivnost Božjega
usmiljenja. Cerkev je prva poklicana,
da je resnicoljubna pričevalka
usmiljenja, ki naj ga izpoveduje in
živi kot središče razodetja Jezusa
Kristusa. Iz srca Trojice, iz najgloblje
notranjosti Božje skrivnosti naj izvira
in brez prenehanja priteka velika
reka usmiljenja. Ta vir ne bo mogel
nikoli presahniti, pa naj bodo tisti, ki
se mu približajo, kakršnikoli že.
Vsakič, ko ga bo kdo potreboval, bo
lahko pristopil k njemu, saj je Božje
usmiljenje brez konca. Tako
nepreiskljiva je globina skrivnosti, ki



jo zajema, tako neizčrpno je
bogastvo, ki izhaja iz njega.

V tem jubilejnem letu naj Cerkev
postane odmev Božje besede, ki
močno in prepričljivo doni kot
beseda in dejanje odpuščanja,
podpore, pomoči in ljubezni. Naj se
nikoli ne naveliča nuditi usmiljenja
in naj bo vedno potrpežljiva v
tolaženju in odpúščanju. Naj Cerkev
postane glas vsakega človeka in naj
zaupno in brez prenehanja ponavlja:
»Spomni se, Gospod, svojega
usmiljenja in svoje ljubezni, ki je od
vekomaj« (Ps 25,6).

Dano v Rimu pri svetem Petru, 11.
aprila, na predvečer praznika Božjega
usmiljenja v letu Gospodovem 2015, v
tretjem letu papeževanja.

FRANČIŠEK



[1] Prim. 2VAT, BR 4.

[2] Govor ob odprtju 2VAT, Gaudet
Mater Ecclesia, 11. oktobra 1962, 2-3.

[3]Nagovor na zadnjem javnem
zasedanju, 7. decembra 1965.

[4] Prim. 2VAT, C 16; CS 15.

[5] Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6] Rimski misal, 26. nedelja med
letom. Ta glavna mašna prošnja se
pojavi že v 8. stol. med evhološkimi
besedilo Gelazjevega zakramentarija
(1198).

[7] Prim. Homilija 21: CCL 122,
149-151.

[8] Ap. spodbuda Evangelij veselja,
24.

[9] Janez Pavel II. Okrožnica o Božjem
usmiljenju, 2.

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref9


[10] Janez Pavel II. Okrožnica o
Božjem usmiljenju,15.

[11] Janez Pavel II. Okrožnica o
Božjem usmiljenju, 13.

[12] Besede luči in ljubezni, 57.

[13]Enarr. in Ps. 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/oblicje-usmiljenja/ (14. Feb.

2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/sl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref13
https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/oblicje-usmiljenja/

	Obličje usmiljenja

