
opusdei.org

Obilje luči

Prelatov članek, objavljen v
italijanskem časopisu
“Avvenire”. V njem sledi klicu
papeža Frančiška k
spodbujanju apostolata, ki
prihaja iz srca, “ki ne zmore za
sebe zadržati želje po tem, da bi
oznanjalo veselje evangelija”.

12. Apr. 2014

“V polnosti postajamo človeški, kadar
smo več kakor človeški, ko namreč
dovolimo Bogu, da nas popelje onkraj
nas samih, da bi dosegli svoje najbolj
resnično bistvo. Tu je izvir



evangeljskega delovanja. Kdor je
srečal to ljubezen, ki mu vrača smisel
življenja, jo mora posredovati
drugim.” S temi besedami iz 
Evangelii gaudium (št. 8) papež
Frančišek prikliče v spomin naše
pobožanstvenje, tisto povzdignjenje,
ki nam je dano kot božji dar. V
Kristusu odkrivamo, kdo je človeška
oseba, in veličino njene poklicanosti
(prim. Gaudium et spes, 22). Iz
srečanja z Jezusom se rodi želja, da
bi to veselje delili z drugimi (prim.
EG 3). Frančišek nas vabi, “da
zapustimo svojo udobnost in
pogumno dosežemo vsa obrobja, ki
potrebujejo luč evangelija” (EG 20).
Zares je zaskrbljujoče, “da mnogi
naši bratje in sestre živijo brez moči,
luči in tolažbe prijateljstva z Jezusom
Kristusom” (EG 49). Menim, da lahko
te besede štejemo za enega izmed
vélikih naukov te apostolske
spodbude za sodobno Cerkev.



“Izhod”, h kateremu nas vabi papež,
izraža to, kar je bilo v Cerkvi
tradicionalno poimenovano s
terminom “apostolat” in
“evangelizacija”: dejavnost, za katero
je med drugim značilno absolutno
spoštovanje svobode in ki je daleč od
negativnega pomena, ki ga je —
predvsem v XX. stoletju — dobila
beseda “prozelitizem”. Papež govori
o tem v 14. točki apostolske
spodbude, ko pravi, da “Cerkev ne
raste s prozelitizmom, ampak »s
privlačnostjo«.” Kristusov nauk jasno
izključuje kakršno koli ravnanje, ki
ne bi spoštovalo svobode drugih in se
ne bi menilo za dostojanstvo
človeške osebe. Bog hoče biti ljubljen
zares, kar predpostavlja svobodno
izbiro. Vsaka poklicanost je zgodba o
ljubezni in srečanje dveh svobod:
božjega klica in človekovega
odgovora.

Kakršna koli prisila, fizična ali
moralna, je nezdružljiva s človeškim



dostojanstvom in sporočilom
evangelija. Kardinal Bergoglio je
vedno opozarjal na tiste sekte, ki z
denarjem, z gmotnimi obljubami, z
nejasnimi sredstvi, skušajo pritegniti
ljudi, ki se morda nahajajo v bednem
položaju: morda izkoriščajo žejo po
Bogu, ki je mi, kristjani, nismo vselej
zmogli zaznati.

Ključ, ki določa pristno krščansko
ravnanje, je v ljubezni. Papež
Frančišek uporablja besede in geste
iz evangelija, ki to ponazarjajo:
“vabim” (EG 3, 18, 33, 108),
“ponavljam” (EG 3); govori o
“prekipevajočem srcu” (EG 5) in
spodbuja k vstopu v “ta veletok
veselja” (EG 5), ki je krščanska
skupnost; žene nas k temu, da ne bi
postavljali nepotrebnih pogojev za
prejem krsta ali zakramenta birme.
Pred nedavnim je pri molitvi Angel
Gospodov dal povod za razmislek o
tem, da Kristus morda v tistem



trenutku hodi sredi med ljudmi, ki so
ga poslušali na Trgu sv. Petra.

“Vstopiti”. Jezus Kristus je trdo grajal
pismouke in farizeje: “Vi sami
namreč ne vstopate, tistim, ki bi radi
vstopili, pa ne dovolite vstopiti” (Mt
23,13). Dovoliti vstopiti, pustiti, da
ljudje vstopijo, povabiti jih, naj
vstopijo: ta sila, ki privlači, je — kot
je pravil sv. Jožefmarija — “obilje
luči”, človeška simpatija, osebna
molitev in daritev, Kristusova
navzočnost v kristjanu: “Prava
ljubezen pomeni izstopiti iz samega
sebe, je izročitev” (Jezus prihaja
mimo, 43). To je pomen krščanskega
apostolata, izvorni pomen iz
hebrejščine vzetega termina
prozelitizem, kot ga je tradicionalno
razumela Cerkev. Lacordaire je
uporabljal tale zgovoren izrek: “Tako
kot ni kristjana brez ljubezni, tako
tudi ni kristjana brez prozelitizma.”



Apostolat od človeka do človeka
pomeni posvečati čas bližnjemu in ne
vsebuje druge sile kot silo molitve,
dobrotne potrpežljivosti,
razumevanja, prijateljstva, ljubezni
do svobode. Predpostavlja izhod iz
samega sebe, da bi skrbeli za druge
in z njimi delili, kar je najbolj
resnično, dobro in lépo: našo
krščansko poklicanost. “Vedno
spoštljiv in prijazen” pogovor; prvi
moment je “v osebnem pogovoru, v
katerem se drugi človek izpove in
izreče svoje veselje, svoje upanje,
skrbi za svoje drage in veliko stvari,
katerih je njegovo srce polno” (EG
128). Kristusov “hôdi za menoj”
spoštuje svobodo vsakega
posameznika, daleč od tega, da bi šlo
za prisilo. Na žalostno zgovoren
način se to kaže v dialogu z bogatim
mladeničem. Kaj pa danes? Papež
Frančišek pravi: “Ko potrebujemo
več misijonarske vneme, ki svetu
prinaša sol in luč, se mnogi laiki
bojijo, da bi jih kdo povabil, naj



prevzamejo kakšno apostolsko
nalogo. Zato se skušajo izogibati
vsaki obveznosti, ki bi jim mogla
vzeti prosti čas” (EG 81).

Luč evangelija je “luč, ki privlači” (EG
100), kajti postava ljubezni je tisto,
kar nas vabi, naj delamo dobro
(prim. EG 100-101). Ob pogledu na
kristjanova dobra dela je bližnji
spodbujen k slavljenju Boga (prim.
Mt 5,16): odkriti in hvaliti
neizrekljivo božjo ljubezen, božansko
luč, ne zgolj človeško. V tem smislu
apostolat — sveta gorečnost za duše
— pomeni pričevati o luči, kakor
pravi sv. Janez (1,7), dajati obilje luči,
brez najmanjše sence vsiljevanja, z
največjo rahločutnostjo, kajti Bog
hoče le ljubezen in zaradi tega ravna
krotko: mogočno in dobrohotno
(prim. Mdr 8,1). V svojem sporočilu
za XX. svetovni dan molitve za
poklice (2. februar 1983) je Janez
Pavel II. zapisal: “Ne sme biti
nikakršnega strahu pred tem, da bi



mlademu ali manj mlademu človeku
neposredno predložili Gospodov klic.
To je dejanje cenjenja in zaupanja.
Lahko je to trenutek luči in milosti.”

“Ne delajte ničesar iz prepirljivosti in
ne iz praznega slavohlepja, ampak
imejte v ponižnosti drug drugega za
boljšega od sebe. Naj nobeden ne
gleda samo nase, temveč tudi na
druge” (Flp 2,3-4). Ravno to iskanje
dobrega za druge je tisto, kar človeka
spodbuja, da z njimi deli ljubezen
Jezusa Kristusa, da za svoja vzame
Gospodova občutja, projicirana v
prihodnost Cerkve, kot njegovega
Telesa, v katerem smo vsi udje.
Morebitno plahost, ki bi lahko kazala
na pomanjkanje vere in ponižnosti,
premagamo s Kristusovo lučjo, ki jo
odseva vsak kristjan.

Kakšna luč? Benedikt XVI. je svojo
prvo okrožnico sklenil s temi
besedami: “Ljubezen je luč —
naposled edina —, ki vedno znova



osvetljuje temni svet ter nam daje
pogum za življenje in delovanje.
Ljubezen je mogoča, in moremo jo
udejanjati, ker smo ustvarjeni po
božji podobi. S to okrožnico bi vas
rad povabil: živite ljubezen in s tem
dovolite, da božja svetloba pride v
svet” (Bog je ljubezen, 39). S popolno
skladnostjo pravi Frančišek v svoji
prvi okrožnici, da “je gibanje ljubezni
med Očetom in Sinom v Duhu
preteklo našo zgodovino; Kristus nas
priteguje k sebi, da bi nas odrešil
(prim. Jn 12,32)” (prim. Luč vere, 59).

Na drugem polu napak razumljenega
prozelitizma, ki ne spoštuje osebe, se
nahaja apostolat, pojmovan kot
privlačnost, to pomeni, je prosojen in
spoštljiv predlog k velikodušnemu
posvečanju — prav o tem govori
papež —, ki obsega pričevanje, ki se v
polnosti zaveda človekove svobode
in dostojanstva ter doseže, da je
človeško srce deležno Jezusove božje
in človeške ljubezni. Srce, ki ne



zmore za sebe zadržati želje po tem,
da bi oznanjalo veselje evangelija.

+ Javier Echevarría

Prelat Opus Dei

Msgr. Javier Echevarría

Avvenire

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/obilje-luci/ (12. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/obilje-luci/
https://opusdei.org/sl-si/article/obilje-luci/

	Obilje luči

