opusdei.org

Ob 50. obletnici
Drugega
vatikanskega koncila

Ob bliZajoc(i se obletnici dneva,
ko je blaZeni Janez XXIII. sklical
Drugi vatikanski koncil (25.
decembra 1961), izpostavljamo
Clanek, ki ga je msgr. Fernando
Ocariz, generalni vikar
Prelature Opus Del, pred
nedavnim objavil v ¢asopisu
“L'Osservatore Romano”.

11. Dec. 2011



O SPREJEMAN]JU II.
VATIKANSKEGA KONCILA BliZajoCa
se petdeseta obletnica sklica Drugega
vatikanskega koncila (25. 12. 1961) je
priloZnost za praznovanje, pa tudi za
ponoven premislek o sprejemanju in
uporabi koncilskih dokumentov.
Poleg bolj prakti¢nih vidikov te
uporabe in sprejemanja, ki imajo
svoje svetle in temne plati, je
primerno spomniti tudi na naravo
dolZnega sprejemanja koncilskih
naukov na intelektualni ravni.
Ceprav gre za dobro znan nauk, o
katerem je na voljo obilna
bibliografija, ni odveC spomniti na
njegove temeljne znacilnosti sprico
dejstva, da se tudi v javnem mnenju
vztrajno pojavlja zmedenost glede
kontinuitete nekaterih koncilskih
naukov s predhodnim naukom
cerkvenega uciteljstva.

Na prvem mestu je koristno
spomniti, da pastoralni namen
Koncila ne pomeni, da ta ni



doktrinalen. Pastoralni vidiki
dejansko temeljijo na nauku, kajti
drugace ne more biti. Predvsem pa je
potrebno poudariti, da je nauk
usmerjen v odresitev; njegovo ucenje
je bistveni del pastorale. Nadalje je
oCitno, da je med koncilskimi
dokumenti veliko ucenja, ki je Cisto
doktrinalne narave: o boZjem
razodetju, o Cerkvi itd. Kot je zapisal
blaZeni Janez Pavel II., “so koncilski
oCetje z boZjo pomocjo v Stirih letih
dela izdelali in ponudili vsej Cerkvi
znatno celoto doktrinalnih razlag in
pastoralnih smernic” (Apostolska
konstitucija Fidei depositum, 11. 10.
1992, Uvod).

DolZno sprejemanje cerkvenega
uciteljstva

Drugi vatikanski koncil ni dolocil
nobene dogme v smislu, da ni
predstavil novega nauka z
dokonc¢nim aktom. Kljub temu pa
dejstvo, da neko dejanje uciteljstva



Cerkve ni izvedeno preko karizme
nezmotljivosti, ne pomeni, da ga
lahko Stejemo za “zmotljivo” v
smislu, da bi podajalo nekaksen
“zaCasen nauk” oziroma
“pooblasCena mnenja”. Vsako izjavo
pristnega uciteljstva je treba sprejeti
kot to, kar resnicno je: nauk, ki ga
dajejo pastirji, ki v apostolskem
nasledstvu govorijo s “karizmo
resnice” (Dei Verbum, St. 8),
“obleCeni v Kristusovo oblast” (
Lumen gentium , st. 25), “v luc¢i
Svetega Duha” (prav tam.).

Ta karizma, oblast in luc so bile
gotovo prisotne na Drugem
vatikanskem koncilu; ¢e bi to odrekli
vsemu Skofovstvu cum Petro in sub
Petro , zbranemu, da bi ucilo
vesoljno Cerkev, bi pomenilo zanikati
nekaj, kar je bistveno sami Cerkvi
(prim. Kongregacija za nauk vere,
Izjava Mysterium Ecclesiae , 24. 6.
1973, st. 2-5).



Seveda vse trditve, vsebovane v
koncilskih dokumentih, nimajo
enake doktrinalne vrednosti in zato
vse ne zahtevajo enake stopnje
sprejemanja. Na razli¢ne stopnje
sprejemanja naukov, ki jih predlaga
uciteljstvo, je Drugi vatikanski koncil
spomnil v §t. 25 konstitucije Lumen
gentium in jih kasneje povzel v treh
poglavjih, ki so dodani nicejsko-
carigrajski veroizpovedi v obrazcu
Professio fidei , ki ga je izdala
Kongregacija za nauk vere z
odobritvijo Janeza Pavla II.

Trditve Drugega vatikanskega
koncila, ki govorijo o verskih
resnicah, seveda zahtevajo
sprejemanje po teoloski veri, ne
zaradi tega, ker o njih govori ta
Koncil, temvec zato, ker je Cerkev Ze
prej o njih nezmotljivo ucila, da
takSne so, preko slovesnih izjav ali
preko rednega in sploSnega
uciteljstva. Ravno tako kot zahtevajo
polno in dokonéno sprejemanje drugi



nauki, na katere je spomnil II.
vatikanski koncil in ki so bili Ze prej
predlagani s predhodnimi izjavami
uciteljstva.

Preostale doktrinalne izjave Koncila
zahtevajo od vernikov stopnjo
sprejemanja, imenovano “verska
privolitev volje in razuma”. Gre za
“versko” privolitev, ki torej ni
utemeljena na zgolj racionalnih
motivih. TakSno sprejemanje se ne
oblikuje kot dejanje vere, temvec kot
pokorscina, ki ni samo disciplinska,
temvec je zakoreninjena v zaupanju
v boZjo pomoc uciteljstvu in zaradi
tega “v logiko in nagib pokorscine v
veri” (Kongregacija za nauk vere,
Donum veritatis , 24. 5. 1990, St. 23).
Ta posluSnost cerkvenemu
uciteljstvu ne predstavlja omejitve
svobodi; nasprotno, je vir svobode.
Kristusove besede: “Kdor poslusa
vas, poslusa mene,” (Lk 10, 16) so
namenjene tudi naslednikom
apostolov; poslusati Kristusa pa



pomeni vase prejeti resnico, ki
osvobaja (prim. Jn 8, 32).

V dokumentih uciteljstva so lahko
prisotni — kot se dejansko nahajajo v
primeru II. vatikanskega koncila —
elementi, ki pravzaprav niso
doktrinalni, in so po naravi bolj ali
manj odvisni od okoliS¢in (opisi
stanja druzbe, predlogi, spodbude
itd.). TakSne elemente je treba
sprejemati s spoStovanjem in
hvaleZnostjo, vendar ne zahtevajo
razumskega sprejemanja v polnem
pomenu (prim. Donum veritatis , St.
24-31).

Interpretacija naukov

Edinost Cerkve in edinost v veri sta
nelocljivi in to vkljucuje v vsakem
obdobju tudi enotnost cerkvenega
uciteljstva kot pristnega razlagalca
boZjega razodetja, ki prihaja po
Svetem pismu in izrocilu. To med
drugim pomeni, da je temeljna
znacilnost uciteljstva njegova



kontinuiteta in homogenost skozi
Cas. Kontinuiteta ne pomeni
odsotnosti razvoja; Cerkev skozi
stoletja napreduje v spoznavanju, v
poglabljanju in v posledi¢nem ucenju
katoliSke vere in morale.

Na Drugem vatikanskem koncilu je
bilo ve¢ novosti na doktrinalni ravni:
o zakramentalnosti Skofovstva, o
Skofovski kolegialnosti, o verski
svobodi itd. Kljub temu, da je v
primeru novosti v zvezi z vero ali
moralo, ki niso bile predlagane z
dokon¢nim aktom, potrebna verska
privolitev volje in razuma, so
nekatere izmed teh novosti Se vedno
predmet prerekanja glede njihove
kontinuitete s predhodnim
uciteljstvom, oziroma glede njihove
zdruZljivosti z izrocilom. Ob tezavah,
ki lahko nastopijo pri razumevanju
kontinuitete nekaterih koncilskih
naukov z izrocilom, je ob
upostevanju enotnosti uciteljstva
katoliski pristop ta, da iSCemo enotno



razlago, v kateri se besedila Drugega
vatikanskega koncila in predhodnih
dokumentov uciteljstva medsebojno
osvetljujejo. Ne samo, da je treba
Koncil interpretirati v luci prejSnjih
dokumentov uciteljstva, ampak se
tudi nekateri izmed teh bolje
razumejo v luci Drugega
vatikanskega koncila. To ne pomeni
nikakr$ne novosti v zgodovini
Cerkve. Spomnimo se, na primer, da
so bili pomembni pojmi za izrazanje
vere v sv. Trojico in na podrocju
kristologije (hypostasis, ousia), ki so
bili uporabljeni na Prvem nicejskem
koncilu, kasneje veliko natancneje
pomensko doloCeni na koncilih, ki so
sledili.

Interpretacija novosti, ki jih uci
Drugi vatikanski koncil, mora torej,
kot je dejal Benedikt XVI., zavracati
hermenevtiko diskontinuitete glede
izrocila, mora pa pritrditi
hermenevtiki reforme, prenove v
kontinuiteti (Govor, 22. 12. 2005). Gre



za novosti v smislu, da eksplicirajo
nove vidike, ki jih do tistega trenutka
uciteljstvo ni izrazilo, ki pa na
doktrinalni ravni ne nasprotujejo
predhodnim dokumentom
uciteljstva, Cetudi v nekaterih
primerih — na primer, glede verske
svobode — predstavljajo tudi zelo
razlicne posledice, ki so na ravni
zgodovinskih odlocitev o pravno-
politi¢ni uporabi, glede na
spremembe v zgodovinskih in
druzbenih okoliS¢inah. Pristno
razlago koncilskih besedil lahko
izvaja samo uciteljstvo Cerkve.
Zaradi tega je potrebno pri teoloSkem
delu interpretiranja odlomkov, ki v
koncilskih besedilih vzbujajo
vpraSanja in se zdi, da predstavljajo
tezave, predvsem upoStevati pomen,
s katerim je uciteljstvo v kasnejSih
posredovanjih razumelo te odlomke.
Kakor koli Ze, je to Se naprej
legitimno podrocje teoloske svobode
za taksno ali drugacno razlaganje
nenasprotovanja izrocilu nekaterih



formulacij, prisotnih v koncilskih
besedilih, in s tem za pojasnjevanje
samega pomena nekaterih izrazov,
vsebovanih v teh odlomkih.

Pri tem ni odvec konec koncev
upostevati, da je od sklepa Drugega
vatikanskega koncila minilo skoraj
pol stoletja in da so se v teh
desetletjih na Petrovem sedezu
zvrstili Stirje papeZi. Ob preucevanju
uciteljstva teh papeZev in ustrezne
pritrditve Skofov le-temu bi se
morala morebitna teZavna situacija
spremeniti v vedro in veselo
pristopanje k uciteljstvu, ki je pristni
razlagalec nauka vere. To bi moralo
biti mogoce in zaZeleno, Ceprav bi
ostajali vidiki, ki se jih racionalno ne
razume v celoti, kar puSca odprta
legitimna podrocja teoloSke svobode
za vselej primerno delo poglobitve.
Kot je pred nedavnim zapisal
Benedikt XVI., “bistvene vsebine, ki
Ze stoletja sestavljajo bogastvo vseh
vernikov, potrebujejo potrditev,



razumevanje in poglobitev na vedno
nov nacin, da bi verujoci
verodostojno pricevali v
zgodovinskih okoliS¢inah, ki se
razlikujejo od tistih v

preteklosti” (Apostolsko pismo, Vrata
vere, §t. 4).

Fernando Ocdriz //
L'Osservatore Romano

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-
vatikanskega-koncila/ (9. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/
https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/
https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/

	Ob 50. obletnici Drugega vatikanskega koncila

