
opusdei.org

Ob 50. obletnici
Drugega
vatikanskega koncila

Ob bližajoči se obletnici dneva,
ko je blaženi Janez XXIII. sklical
Drugi vatikanski koncil (25.
decembra 1961), izpostavljamo
članek, ki ga je msgr. Fernando
Ocáriz, generalni vikar
Prelature Opus Dei, pred
nedavnim objavil v časopisu
“L'Osservatore Romano”.

11. Dec. 2011



O SPREJEMANJU II.
VATIKANSKEGA KONCILA Bližajoča
se petdeseta obletnica sklica Drugega
vatikanskega koncila (25. 12. 1961) je
priložnost za praznovanje, pa tudi za
ponoven premislek o sprejemanju in
uporabi koncilskih dokumentov.
Poleg bolj praktičnih vidikov te
uporabe in sprejemanja, ki imajo
svoje svetle in temne plati, je
primerno spomniti tudi na naravo
dolžnega sprejemanja koncilskih
naukov na intelektualni ravni.
Čeprav gre za dobro znan nauk, o
katerem je na voljo obilna
bibliografija, ni odveč spomniti na
njegove temeljne značilnosti spričo
dejstva, da se tudi v javnem mnenju
vztrajno pojavlja zmedenost glede
kontinuitete nekaterih koncilskih
naukov s predhodnim naukom
cerkvenega učiteljstva.

Na prvem mestu je koristno
spomniti, da pastoralni namen
Koncila ne pomeni, da ta ni



doktrinalen. Pastoralni vidiki
dejansko temeljijo na nauku, kajti
drugače ne more biti. Predvsem pa je
potrebno poudariti, da je nauk
usmerjen v odrešitev; njegovo učenje
je bistveni del pastorale. Nadalje je
očitno, da je med koncilskimi
dokumenti veliko učenja, ki je čisto
doktrinalne narave: o božjem
razodetju, o Cerkvi itd. Kot je zapisal
blaženi Janez Pavel II., “so koncilski
očetje z božjo pomočjo v štirih letih
dela izdelali in ponudili vsej Cerkvi
znatno celoto doktrinalnih razlag in
pastoralnih smernic” (Apostolska
konstitucija Fidei depositum , 11. 10.
1992, Uvod).

Dolžno sprejemanje cerkvenega
učiteljstva

Drugi vatikanski koncil ni določil
nobene dogme v smislu, da ni
predstavil novega nauka z
dokončnim aktom. Kljub temu pa
dejstvo, da neko dejanje učiteljstva



Cerkve ni izvedeno preko karizme
nezmotljivosti, ne pomeni, da ga
lahko štejemo za “zmotljivo” v
smislu, da bi podajalo nekakšen
“začasen nauk” oziroma
“pooblaščena mnenja”. Vsako izjavo
pristnega učiteljstva je treba sprejeti
kot to, kar resnično je: nauk, ki ga
dajejo pastirji, ki v apostolskem
nasledstvu govorijo s “karizmo
resnice” (Dei Verbum, št. 8),
“oblečeni v Kristusovo oblast” ( 
Lumen gentium , št. 25), “v luči
Svetega Duha” (prav tam.).

Ta karizma, oblast in luč so bile
gotovo prisotne na Drugem
vatikanskem koncilu; če bi to odrekli
vsemu škofovstvu cum Petro in sub
Petro , zbranemu, da bi učilo
vesoljno Cerkev, bi pomenilo zanikati
nekaj, kar je bistveno sami Cerkvi
(prim. Kongregacija za nauk vere,
Izjava Mysterium Ecclesiae , 24. 6.
1973, št. 2-5).



Seveda vse trditve, vsebovane v
koncilskih dokumentih, nimajo
enake doktrinalne vrednosti in zato
vse ne zahtevajo enake stopnje
sprejemanja. Na različne stopnje
sprejemanja naukov, ki jih predlaga
učiteljstvo, je Drugi vatikanski koncil
spomnil v št. 25 konstitucije Lumen
gentium in jih kasneje povzel v treh
poglavjih, ki so dodani nicejsko-
carigrajski veroizpovedi v obrazcu 
Professio fidei , ki ga je izdala
Kongregacija za nauk vere z
odobritvijo Janeza Pavla II.

Trditve Drugega vatikanskega
koncila, ki govorijo o verskih
resnicah, seveda zahtevajo
sprejemanje po teološki veri, ne
zaradi tega, ker o njih govori ta
Koncil, temveč zato, ker je Cerkev že
prej o njih nezmotljivo učila, da
takšne so, preko slovesnih izjav ali
preko rednega in splošnega
učiteljstva. Ravno tako kot zahtevajo
polno in dokončno sprejemanje drugi



nauki, na katere je spomnil II.
vatikanski koncil in ki so bili že prej
predlagani s predhodnimi izjavami
učiteljstva.

Preostale doktrinalne izjave Koncila
zahtevajo od vernikov stopnjo
sprejemanja, imenovano “verska
privolitev volje in razuma”. Gre za
“versko” privolitev, ki torej ni
utemeljena na zgolj racionalnih
motivih. Takšno sprejemanje se ne
oblikuje kot dejanje vere, temveč kot
pokorščina, ki ni samo disciplinska,
temveč je zakoreninjena v zaupanju
v božjo pomoč učiteljstvu in zaradi
tega “v logiko in nagib pokorščine v
veri” (Kongregacija za nauk vere, 
Donum veritatis , 24. 5. 1990, št. 23).
Ta poslušnost cerkvenemu
učiteljstvu ne predstavlja omejitve
svobodi; nasprotno, je vir svobode.
Kristusove besede: “Kdor posluša
vas, posluša mene,” (Lk 10, 16) so
namenjene tudi naslednikom
apostolov; poslušati Kristusa pa



pomeni vase prejeti resnico, ki
osvobaja (prim. Jn 8, 32).

V dokumentih učiteljstva so lahko
prisotni — kot se dejansko nahajajo v
primeru II. vatikanskega koncila —
elementi, ki pravzaprav niso
doktrinalni, in so po naravi bolj ali
manj odvisni od okoliščin (opisi
stanja družbe, predlogi, spodbude
itd.). Takšne elemente je treba
sprejemati s spoštovanjem in
hvaležnostjo, vendar ne zahtevajo
razumskega sprejemanja v polnem
pomenu (prim. Donum veritatis , št.
24-31).

Interpretacija naukov

Edinost Cerkve in edinost v veri sta
neločljivi in to vključuje v vsakem
obdobju tudi enotnost cerkvenega
učiteljstva kot pristnega razlagalca
božjega razodetja, ki prihaja po
Svetem pismu in izročilu. To med
drugim pomeni, da je temeljna
značilnost učiteljstva njegova



kontinuiteta in homogenost skozi
čas. Kontinuiteta ne pomeni
odsotnosti razvoja; Cerkev skozi
stoletja napreduje v spoznavanju, v
poglabljanju in v posledičnem učenju
katoliške vere in morale.

Na Drugem vatikanskem koncilu je
bilo več novosti na doktrinalni ravni:
o zakramentalnosti škofovstva, o
škofovski kolegialnosti, o verski
svobodi itd. Kljub temu, da je v
primeru novosti v zvezi z vero ali
moralo, ki niso bile predlagane z
dokončnim aktom, potrebna verska
privolitev volje in razuma, so
nekatere izmed teh novosti še vedno
predmet prerekanja glede njihove
kontinuitete s predhodnim
učiteljstvom, oziroma glede njihove
združljivosti z izročilom. Ob težavah,
ki lahko nastopijo pri razumevanju
kontinuitete nekaterih koncilskih
naukov z izročilom, je ob
upoštevanju enotnosti učiteljstva
katoliški pristop ta, da iščemo enotno



razlago, v kateri se besedila Drugega
vatikanskega koncila in predhodnih
dokumentov učiteljstva medsebojno
osvetljujejo. Ne samo, da je treba
Koncil interpretirati v luči prejšnjih
dokumentov učiteljstva, ampak se
tudi nekateri izmed teh bolje
razumejo v luči Drugega
vatikanskega koncila. To ne pomeni
nikakršne novosti v zgodovini
Cerkve. Spomnimo se, na primer, da
so bili pomembni pojmi za izražanje
vere v sv. Trojico in na področju
kristologije (hypóstasis, ousía), ki so
bili uporabljeni na Prvem nicejskem
koncilu, kasneje veliko natančneje
pomensko določeni na koncilih, ki so
sledili.

Interpretacija novosti, ki jih uči
Drugi vatikanski koncil, mora torej,
kot je dejal Benedikt XVI., zavračati
hermenevtiko diskontinuitete glede
izročila, mora pa pritrditi
hermenevtiki reforme, prenove v
kontinuiteti (Govor, 22. 12. 2005). Gre



za novosti v smislu, da eksplicirajo
nove vidike, ki jih do tistega trenutka
učiteljstvo ni izrazilo, ki pa na
doktrinalni ravni ne nasprotujejo
predhodnim dokumentom
učiteljstva, četudi v nekaterih
primerih — na primer, glede verske
svobode — predstavljajo tudi zelo
različne posledice, ki so na ravni
zgodovinskih odločitev o pravno-
politični uporabi, glede na
spremembe v zgodovinskih in
družbenih okoliščinah. Pristno
razlago koncilskih besedil lahko
izvaja samo učiteljstvo Cerkve.
Zaradi tega je potrebno pri teološkem
delu interpretiranja odlomkov, ki v
koncilskih besedilih vzbujajo
vprašanja in se zdi, da predstavljajo
težave, predvsem upoštevati pomen,
s katerim je učiteljstvo v kasnejših
posredovanjih razumelo te odlomke.
Kakor koli že, je to še naprej
legitimno področje teološke svobode
za takšno ali drugačno razlaganje
nenasprotovanja izročilu nekaterih



formulacij, prisotnih v koncilskih
besedilih, in s tem za pojasnjevanje
samega pomena nekaterih izrazov,
vsebovanih v teh odlomkih.

Pri tem ni odveč konec koncev
upoštevati, da je od sklepa Drugega
vatikanskega koncila minilo skoraj
pol stoletja in da so se v teh
desetletjih na Petrovem sedežu
zvrstili štirje papeži. Ob preučevanju
učiteljstva teh papežev in ustrezne
pritrditve škofov le-temu bi se
morala morebitna težavna situacija
spremeniti v vedro in veselo
pristopanje k učiteljstvu, ki je pristni
razlagalec nauka vere. To bi moralo
biti mogoče in zaželeno, čeprav bi
ostajali vidiki, ki se jih racionalno ne
razume v celoti, kar pušča odprta
legitimna področja teološke svobode
za vselej primerno delo poglobitve.
Kot je pred nedavnim zapisal
Benedikt XVI., “bistvene vsebine, ki
že stoletja sestavljajo bogastvo vseh
vernikov, potrebujejo potrditev,



razumevanje in poglobitev na vedno
nov način, da bi verujoči
verodostojno pričevali v
zgodovinskih okoliščinah, ki se
razlikujejo od tistih v
preteklosti” (Apostolsko pismo, Vrata
vere , št. 4).

Fernando Ocáriz //
L'Osservatore Romano

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-
vatikanskega-koncila/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/
https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/
https://opusdei.org/sl-si/article/ob-50-obletnici-drugega-vatikanskega-koncila/

	Ob 50. obletnici Drugega vatikanskega koncila

