
opusdei.org

Nova obzorja (5) – »K
Jezusu po Mariji«

Sv. Jožefmarija je že od otroštva
molil k Mariji. Ko je odrasel, pa
je odkril nekaj več: znašel se je
v naročju Matere, ki nam je
tako blizu kakor so blizu
nebesa.

16. Dec. 2022

Pod križem so Gospoda spremljale
njegova Mati, sv. Marija, nekatere
druge žene in Janez, najmlajši izmed
učencev. Samo oni so ostali ob njem
v tistih težkih trenutkih. Oni … in pa
množica radovednežev in



koristoljubnežev, nekaj vojakov, ki so
ga prignali na Kalvarijo, ter njegovi
tožniki, ki so ga še naprej
zasmehovali in se morda obregnili
ob njegovo »zmago«. Kaj pa drugi
učenci? Ti so zbežali.

Sam apostol Janez nam poroča: »Ko
je Jezus videl svojo mater in zraven
stoječega učenca, katerega je ljubil, je
rekel materi: Žena, glej, tvoj sin!
Potem je rekel učencu: Glej, tvoja
mati!« (Jn 19,26). Evangelist nato
doda: »In od tiste ure jo je učenec
vzel k sebi« (Jn 19,27).

V mladem apostolu je Kristusova
Mati »dana človeku – vsakemu in
vsem ljudem – kot mati«.[1] Od tistega
trenutka dalje je Marija za kristjane
Mati. Prvi učenci so to takoj doumeli.
Okrog nje so se zbirali, ko so po
vnebohodu začutili Gospodovo
odsotnost: »Vsi ti so enodušno
vztrajali v molitvi z ženami in z



Jezusovo materjo Marijo in z
njegovimi brati« (Apd 1,14).

Tudi mi, vsak izmed nas je poklican,
da osebno doživi Marijino
materinskost in se odzove kot Janez,
tako da sprejme »v ‘svojo lastnino’
Kristusovo mater in jo povede v
celotni prostor svojega notranjega
življenja, se pravi svojega človeškega
in krščanskega ‘jaza’«.[2] Gre za
osebno pot, po kateri vsakdo hodi na
svoj način … in ob svojem času.

»Sem tudi otrok moje Matere
Marije«

Sv. Jožefmarija je bil pobožen do
Marije že kot otrok in tega po mnogih
letih ni pozabil. Maja 1970, med
svojo molitveno devetdnevnico pri
Guadalupski Materi Božji, je dejal:
»Svetujem vam, še zlasti v teh
trenutkih, da se vrnete v svoja
otroška leta in se poskusite spomniti
[…] – jaz se tega jasno spominjam –
svojega prvega dejanja, s katerim ste



se zavestno in po lastni volji obrnili k
Mariji.«[3] Vemo, da ga je njegova
mati, ko je bil še zelo majhen, izročila
Mariji v Torreciudadu v zahvalo za
ozdravljenje smrtne bolezni. Od
svojih staršev se je tudi naučil moliti
k sveti Mariji. Po mnogih letih se je
spominjal: »Še vedno zjutraj in
zvečer, ne en dan, ampak redno,
obnavljam tisto molitev izročitve, ki
so me jo naučili moji starši: O Gospa
moja, o Mati moja, tebi se vsega
darujem; in da se ti vdanega skažem,
ti danes posvetim: svoje oči, svoja
ušesa, svoja usta, svoje srce …«[4]

V času svojega bivanja v Zaragozi je
sv. Jožefmarija dnevno obiskoval
podobo Pilarske Matere Božje. K njej
se je zatekal v svojih slutnjah, ko je
vnaprej čutil, da Gospod od njega
hoče nekaj posebnega. Še vedno je
ohranjen kipec iz mavca, majhna,
precej revna kopija Pilarske Marije,
na katere podstavek je z žebljem
urezal besede: »Domina, ut sit!« ter



datum »24-5-924«. »Tista podoba,« je
povedal mnogo let pozneje, »je bila
materializacija moje molitve tistih
let, o čemer sem vam že tolikokrat
pripovedoval.«[5]

Ko je stanoval že v Madridu, je imel
majhen Marijin kipec, ki ga je
imenoval »Marija Poljubov«, ker ga
je vedno ob vstopu ali izhodu iz
stanovanja pozdravil s poljubom.
»Ne samo ta, vse podobe naše Gospe
so ga ganile. Na poseben način pa
tiste, ki jih je našel odvržene na ulici,
na umazanih in zaprašenih
ilustracijah in podobicah. Podobno
tudi tiste, ki so mu prišle naproti na
njegovih pohodih po Madridu, kot na
primer tista njena upodobitev na
keramiki, s katero se je njegov pogled
dnevno srečeval, ko je odhajal od Sv.
Elizabete.«[6]

Razen tega se je s kontemplacijo
Evangelija naučil biti v stiku z Marijo
in se zatekati k njej tako kot prvi



učenci. V svoji knjigi Sveti rožni
venec, ki je sad te ljubeče
kontemplacije Kristusovega življenja,
pojasnjuje ob drugi skrivnosti
častitljivega dela: »Peter in ostali se
vrnejo v Jeruzalem – cum gaudio
magno – v velikem veselju (Lk 24,52).
[…] Ti in jaz pa se čutiva kakor
osirotela: žalostna sva, a se zatečeva
k Mariji po tolažbo.«[7]

Marijino materinstvo bo še eno
»odkritje«, do katerega bo prišel že
kot mlad duhovnik. O tem spregovori
v svojih Zasebnih zapiskih septembra
1932: »Včeraj […] sem odkril novo
obzorje, še eno, in sicer: Če sem otrok
mojega Očeta Boga, potem sem tudi
otrok moje Matere Marije.«[8] To ni
bilo nekaj novega, šlo je za znano, že
doživeto in v molitvi premišljevano
resnico. In vendar se je kar naenkrat
pokazala v povsem nesluteni luči. Ko
se ponovno spominja svojega
duhovnega popotovanja, dodaja:
»Bom pojasnil: po Mariji sem šel k



Jezusu in ona mi je bila vedno Mati,
čeprav sem bil slab otrok. (Odslej
bom dober.)« Marija ga je privedla k
Jezusu, bila je glavna posrednica v
njegovi vztrajni prošnji, da bi videl,
kaj je od njega hotel Gospod … V čem
je torej bila novost? To pojasni v
nadaljevanju: »A to pojmovanje moje
sinovske pripadnosti materi sem
videl v jasnejši luči in včeraj sem to
začutil z drugačnim nadihom. Zato
sem med svetim obhajilom svoje
maše dejal Gospe, moji Materi:
Nadeni mi novo oblačilo. Moja
prošnja je bila zelo na mestu, saj sem
obhajal njen praznik.«[9]

Zamisel o »novem oblačilu« ima
jasen prizvok Pavlovih besed: »Treba
je, da odložite starega človeka, kakor
je živel doslej in ki ga uničujejo
blodna poželenja, da se prenovite v
duhu svojega uma in oblečete novega
človeka, ki je po Bogu ustvarjen v
pravičnosti in svetosti resnice« (Ef
4,22-24). To novo odkritje Marijinega



materinstva nosi v sebi zaupen
pridih osebnega pogovora. Nekaj, kar
»vidi« v jasnejši luči, kar »čuti« na
nov način in iz česar požene
preprost, toda globok sklep: »Odslej
bom dober.«

Avtorji, ki so poglobljeno preučili
besedila svetega Jožefmarija,
izpostavljajo jasno smer, v kateri se
razvija to odkritje. Teden dni po
zabeležki, v kateri opisuje svoje na
novo razkrito obzorje, napravi
zapisek, ki bo pozneje prešel v knjigo
Pot: »K Jezusu se vedno gre in se k
njemu tudi ‘vrne’ po Mariji.«[10] To je
bilo nekaj, kar je že dalj časa
nastajalo v njegovi duši; nenadoma je
to doumel z novo globino in prejel
potrditev o pomenu svete Marije za
njegovo življenje odnosa z Bogom.
Štiri dni pozneje je zapisal: »Mnogim
mladim bi najraje na uho zaklical:
Bodi Marijin … in boš naš!«[11] Leta
pozneje so ga vprašali, kaj je s tem
hotel povedati, in on je odgovoril:



»Povedati hočem to, kar ti
popolnoma razumeš. […] Po eni
strani, če ni pobožnosti do Marije, ni
mogoče storiti ničesar: duše se zdijo,
kot da nimajo temelja za duhovno
življenje. Po drugi strani pa: kadar je
prisotna sinovska pobožnost do
Device Marije, so duše dobro
razpoložene za služenje našemu
Gospodu, pa naj bo njihov stan
katerikoli: samski, poročeni, ovdoveli
ter duhovniki kot pravi
duhovniki.«[12] Skratka, Marija je
tista, ki nas vodi k Jezusu, Jezus pa
nas vodi k Očetu. Ona nam preprosto
olajša dostop do Boga.

»Vrnitev« k Jezusu po Mariji

V tistem mesecu septembru 1932 je
sv. Jožefmarija večkrat premišljeval o
vlogi Marije na naši poti k Jezusu. V
tem primeru ne gre več za to, da bi
Kristusa našli, da bi odkrili, katera je
njegova volja za nas, temveč gre za
to, da se k Njemu »vrnemo«. Ta



govorica je bila za njegove poslušalce
nova. Blaženi Álvaro del Portillo se
na primer spominja, da je bil tudi
sam presenečen: »Tedaj sem očeta
vprašal: Oče, zakaj ste to zapisali? Da
se gre tja po Mariji, že razumem,
ampak kaj pa to, da se po njej človek
vrne … Pa mi je dejal: ‘Sin moj, če se
komu zgodi nesreča in se zaradi
greha loči od Boga ali pa je tik pred
tem, da se od Njega oddalji, ker se ga
loteva mlačnost ali malodušje, takrat
se zateče k presveti Devici Mariji in
bo znova našel moč; moč za to, da
gre k spovedi, če je potrebno, da gre
k bratskemu pogovoru in dodobra
odpre svojo vest z vso iskrenostjo –
ne da bi v duši ostal kak skrit kotiček,
ne da bi bila napol ohranjena kakšna
skrivnost s hudičem – ter po Mariji
pride k Jezusu.’«[13]

Vstati po padcu je težko, in to postaja
čedalje težje, ko minevajo leta. V
telesnem smislu je to očitno: dovolj
je, če pomislimo, do kakšnega prizora



lahko pride, kadar se starejši človek
spotakne na ulici in pade. Toda ta
trditev ravno tako drži na duhovnem
področju. Ko postajamo starejši, nam
je morda vse težje in težje prositi za
odpuščanje. Ponižuje nas dejstvo, da
mogoče še vedno zapadamo v iste
grehe, sram nas je teh grehov – pri
teh letih! – in težko nam je še naprej
prenašati svojo lastno šibkost … in
morda se kdaj predamo tudi obupu,
ki nas oropa veselja.

Obup je zahrbtni sovražnik, ki nas
privede do tega, da se zapiramo sami
vase. Na misel nam prihaja, da smo
Boga ogoljufali kakor nekdo, ki si
kupi elektronsko napravo, potem pa
naenkrat odkrije, da ni tako dobra,
kot so mu jo naslikali … Kljub temu
pa, ko nas vidi v takšnem položaju,
nas On želi spomniti, da nas prav
dobro pozna! Vsakomur od nas bi
lahko rekel tako kot Jeremiju:
»Preden sem te upodobil v
materinem telesu, sem te



poznal« (Jer 1,5). Zato nam njegova
ljubezen do nas daje trdno gotovost:
Vedoč, kakšni smo, nas je Bog tako
ljubil, da je za nas dal življenje … in
pri tem se ni zmotil. Kadar se nam
celo to dejstvo, ki vliva toliko tolažbe,
zdi oddaljeno, je lahko spomin na
našo Mater kakor »bližnjica«, ki nam
olajša pot nazaj.[14] Ona nam na prav
poseben način približa usmiljenje
tega Boga, ki nas pričakuje odprtih
rok. Na svoji zadnji splošni avdienci
nam je Benedikt XVI. zaupal: »Želel
bi vse vas povabiti, da obnovite svoje
trdno zaupanje v Gospoda, da se
kakor otroci prepustimo božjim
rokam v zavedanju, da nas te roke
vedno podpirajo ter nam omogočajo,
da vsak dan hodimo naprej po poti,
tudi ko nastopijo težave. Rad bi, da
vsakdo začuti, kako ga ljubi ta Bog, ki
je dal svojega Sina za nas in ki nam je
pokazal svojo brezmejno ljubezen.
Želel bi, da vsak izmed vas začuti
veselje, da je kristjan.«[15] In ravno
zato, da bi mi to začutili, nam je Bog



hotel pokazati svojo ljubezen, ki je
očetovska … in materinska.

»Materinska« ljubezen Boga pride do
izraza v različnih trenutkih skozi
celotno Sveto pismo. Najbolj znan je
morda naslednji odlomek iz Izaijeve
knjige: »Mar pozabi žena svojega
otročiča in se ne usmili otroka
svojega telesa? A tudi če bi one
pozabile, jaz te ne pozabim« (Iz
49,15). Ali pa morda tale, ki je še
izrazitejši: »Kakor mati tolaži svojega
otroka, vas bom jaz tolažil« (Iz 66,13).
In vendar je Bog hotel iti še dlje ter
nam dati svojo lastno Mater, tisto
ženo, v kateri se je utelesil njegov
ljubljeni Sin. Zato so kristjani vseh
časov v Mariji odkrivali odlično in
nadvse dostopno pot do neskončne
ljubezni Boga, ki odpušča.

Včasih lahko srečamo ljudi, ki se jim
zdi preveč abstraktno, da bi
nagovarjali Boga, ali ki si ne upajo
neposredno gledati Kristusa; nekako



tako kot tisti otroci, ki se raje obrnejo
k mami kot pa k očetu, potem ko so
storili kaj narobe ali razbili dragocen
predmet … Podobno tudi »številni
grešniki ne zmorejo moliti očenaša,
kljub temu pa molijo zdravamarijo«.
[16] In tako se po Mariji »vrnejo« k
Jezusu.

K Mariji z nežnostjo otroka

Odkritje pomena Device Marije je v
življenju svetega Jožefmarija tesno
povezano z doživetjem duhovnega
otroštva. V neki točki knjige Pot, ki je
nastala v težkih okoliščinah, je
zapisal: »Mati! – Glasno, glasno jo
pokliči. – Sliši te, vidi, da si morda v
nevarnosti in ti ponuja, tvoja Mati,
sveta Marija, z milostjo svojega Sina,
tolažbo svojega naročja, svojo
nežnost. In opomogel si boš za nov
boj.«[17] Ljudje v njegovi bližini se
morda niso zavedali, v kolikšni meri
jim je s temi besedami sporočal svojo
lastno izkušnjo. V tistih letih se je sv.



Jožefmarija učil tudi tega, kako se
približati Bogu kot majhen otrok.

Sad takšnega načina molitve je
njegovo delo Sveti rožni venec, pa
tudi nekatera poglavja knjige Pot.
»Odkritja«, o katerih smo govorili, so
del tega zaupnega odnosa z Bogom in
z Marijo. V resnici je sv. Jožefmarija
po tej poti hodil vse svoje življenje.
Malo pred svojim poslednjim
božičem na tem svetu je skupini
svojih sinov zaupal: »Ponavadi se
prepustim, skušam postati majhen in
se izročiti v Marijine roke. Gospodu
pa rečem: Jezus, napravi mi malo
prostora! Saj sva lahko oba hkrati v
naročju tvoje Matere! In nič več.
Ampak vi pojdite po svoji poti; ni
razloga, da bi bila ista kot moja […].
Živela svoboda!«[18]

Ni edini način za doseganje tega cilja,
toda če človek »postane kot otrok«,
mu to olajša držo ponižnosti ali
upanja polne predanosti v različnih



življenjskih okoliščinah. Je tudi
način, da pridobimo preprostost in
naravnost v našem odnosu do Boga.
Še več, ker je ta pot zaznamovana s
priznanjem lastne krhkosti in
odvisnosti, lahko človek na ta način z
manj truda Bogu odpre vrata svojega
srca, se pravi svoje lastne intimnosti.

Otroci so ranljivi in ravno zato so
tako občutljivi za ljubezen: z vso
globino razumejo držo in kretnje
odraslih. Zaradi tega je treba pustiti,
da se nas Bog »dotakne«, in mu
odpreti vrata naše duše. Papež je to
predlagal tudi mladim: »On nas
sprašuje, ali hočemo imeti v polnosti
uresničeno življenje. In jaz vas v
njegovem imenu vprašam: Vi, ali
hočete, da je vaše življenje v polnosti
uresničeno? Začni že v tem trenutku
in pusti, da te gane.«[19] Imeti srce ne
pomeni zapadati v narejenost ali
sentimentalnost, kar je zgolj
karikatura pristne nežnosti.
Nasprotno, ko človek znova odkrije



srce in dopusti, da je ganjen, je to
lahko pot za doseganje Boga. »Moje
ubogo srce hrepeni po nežnosti,« je
zapisal sv. Jožefmarija leta 1932. »Si
oculus tuus scandalizat te [če te tvoje
oko pohujšuje] … Ne, ni ga treba
vreči daleč proč, kajti brez srca ni
mogoče živeti. […] In ta nežnost, ki si
jo položil v človeka – kako je
potešena, kako je napolnjena, kadar
te človek išče, z nežnostjo tvojega
božanskega Srca (ki te je povedla v
smrt)!«[20] K Mariji – in po njej do
Jezusa – je mogoče priti po poti
nežnosti, kar je način, s pomočjo
katerega otroci spoznavajo svoje
matere in se učijo njim zaupati vse
svoje življenje. Po tej in še po drugih
poteh, ki nam jih Bog lahko pokaže,
vstopamo v širno obzorje: v
spoznanje, da imamo v nebesih
Mater, sveto Marijo, ki je vsa lepa.

* * *



Odkrivanje različnih obzorij, ki smo
si jih ogledali v teh člankih, je srce
svetega Jožefmarija razširilo na
neizrekljiv način. Kakor bi delal
drobne korake ob podpori
Gospodove roke, je zaznal smisel
križa, zaradi katerega se je čutil kot
sin ljubezni polnega Očeta; odkril je
nežno in bližnjo Jezusovo ljubezen;
naučil se je, kako lahko dopusti, da ga
Bog, naš Tolažnik, ljubi, tako da se
bolj zanaša na Njega kot pa na lastne
moči; in korak za korakom je znal
Svetemu Duhu prepustiti pobudo v
svojem duhovnem življenju in v
svojem delovanju na zemlji. Skratka,
doumel je, da polnost krščanskega
življenja ni v izpolnjevanju vrste
nalog, v doseganju določenega
standarda ali v »uresničevanju
izrednih podvigov, temveč je v 
zedinjenju s Kristusom, v doživetju
njegovih skrivnosti, v tem, da kot
nekaj svojega vzamemo njegovo
držo, njegove misli, njegovo
ravnanje. Svetost se meri po stopnji,



ki jo v nas doseže Kristus, po stopnji, s
katero ob pomoči Svetega Duha svoje
življenje oblikujemo po
njegovem.«[21] Sledeč korakom
svetega Jožefmarija lahko tudi mi
Boga prosimo, naj nas uvede v ta
obzorja notranjega življenja, v
pokrajine, ki so tako znane … in
obenem ogromne, ki nam bodo
omogočale, »da se poglobimo v
globine božje ljubezni, ki bi jo tako
mogli z besedo in deli pokazati
ljudem«.[22] Ni poti, ki bi bila nujnejša
od te …, pa tudi nobene, ki bi bila
lepša.

Lucas Buch

Foto: Tomas (cc)

[1] Prim. sv. Janez Pavel II., okr. 
Redemptoris Mater, 25. 3. 1987, št. 23.

[2] Prav tam, št. 45.



[3] Sv. Jožefmarija, Zapis njegove
ustne molitve v stari baziliki
Guadalupske Matere Božje v Mehiki,
20. 5. 1970.

[4] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
296.

[5] Zapiski z družinskega klepeta, 26.
7. 1974 (Crónica 1975, str. 223, AGP, 
biblioteca, P01). Kipec je shranjen v
neki vitrini s spomini na njegovo
življenje (na centralnem sedežu Opus
Dei v Rimu).

[6] Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
372.

[7] Sv. Jožefmarija, Sveti rožni venec,
2. skrivnost častitljivega dela.

[8] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski,
št. 802, 5. 9. 1932.

[9] Prav tam.

[10] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 495.



[11] Sv. Jožefmarija, Zvezek 6, št. 825,
17. 9. 1932.

[12] Sv. Jožefmarija, Zapiski s klepeta,
Madrid, 23. 10. 1972.

[13] Zapis pogovora z Álvarom del
Portillem, Madrid, 4. 9. 1977. Sv.
Jožefmarija je z izrazom »bratski
pogovor« imenoval pogovore
duhovnega spremljanja.

[14] »Devica Marija, Gospodova in
naša Mati […] je bližnjica na poti do
Boga« (J. Echevarría, El amor a María
Santísima en las enseñanzas de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Palabra, 156–157, 1978.

[15] Benedikt XVI., Splošna avdienca,
27. 2. 2013.

[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
str. 120.

[17] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 516.



[18] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 20. 12. 1974, v: E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, 2. knjiga, str. 68.

[19] Frančišek, Govor, 28. 7. 2016.

[20] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski,
št. 1658, 9. 10. 1932.

[21] Benedikt XVI., Splošna avdienca,
13. 4. 2011.

[22] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 97.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-5-k-jezusu-po-

mariji/ (9. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-5-k-jezusu-po-mariji/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-5-k-jezusu-po-mariji/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-5-k-jezusu-po-mariji/

	Nova obzorja (5) – »K Jezusu po Mariji«

