
opusdei.org

Nova obzorja (4) –
»Ne govorite,
poslušajte ga«

Sv. Jožefmarija »odkrije«
Svetega Duha s pomočjo
preprostega nasveta, ki lahko
razsvetli tudi naše duhovno
življenje.

21. Jul. 2022

Preden se je vrnil k Očetu, je Jezus
svojim apostolom naročil: »Jaz
pošiljam na vas obljubo svojega
Očeta; vi pa ostanite v mestu, dokler
ne boste odeti v moč z višave« (Lk



24,49). Apostoli so ostali v
Jeruzalemu in čakali na izpolnitev
božje obljube. Ta obljuba, dar, je bil v
resnici Bog sam, njegov Sveti Duh.
Nekaj dni pozneje, na binkoštni
praznik, so ga prejeli in bili polni
božje milosti. »Učenci, ki so že bili
priče slavi Vstalega, so zdaj v sebi
izkusili moč Svetega Duha; njihov
razum in njihovo srce sta se odprla
novi luči.«[1] Še istega dne so začeli
pogumno oznanjati in Sveto pismo
pravi, da se jim je ob poslušanju
Petrove besede »pridružilo približno
tri tisoč ljudi« (Apd 2,41).

Sv. Jožefmarija je pogosto poudarjal,
da dar Svetega Duha ni nekakšen
spomin na preteklost, marveč vedno
aktualen pojav. »Kot oni prvi, ki so se
približali svetemu Petru na binkoštni
dan, smo bili tudi mi krščeni. Pri
krstu je naš Oče Bog prevzel v posest
naše življenje, ga pridružil
Kristusovemu in nam poslal Svetega
Duha.«[2] Najprej pri krstu in potem



pri birmi smo prejeli polnost božjega
daru, življenje Svete Trojice.

Odkriti Tolažnika

Božji Dar, odrešenje, ki smo ga
prejeli, ni neka stvar, temveč je 
oseba. Zaradi tega celotno krščansko
življenje izvira iz osebnega odnosa z
Bogom, ki pride prebivat v naše srce.
To je znana resnica: na njej temelji
življenje vere. In vendar je lahko tudi
nekaj, kar bomo morali šele odkriti.

»Skozi celotno leto 1932 smo v
življenju svetega Jožefmarija priča
močnemu razvoju pobožnosti do
Svetega Duha,« pravi eden od
poznavalcev njegovega življenja.[3]

Potem ko si je več mesecev
prizadeval vzpostaviti stik s
Tolažnikom, prejme posebno
razsvetljenje, ki mu odpre novo
obzorje, kot izvemo iz zabeležke s
tistega dne:



»Osmina praznika vseh svetih, torek,
8. 11. 1932: Danes zjutraj, od tega še
ni minila ena ura, mi je pater
Sánchez odkril ‘novo obzorje’. Rekel
mi je: ‘Prizadevajte si za prijateljstvo
s Svetim Duhom. Ne govorite,
poslušajte ga.’ In v molitvi med potjo
[…], v krotki in svetli molitvi, sem
razmišljal, da mi je življenje otroštva,
ko sem začutil, da sem božji otrok,
dalo ljubezen do Očeta; da sem
predtem šel po Mariji k Jezusu, ki ga
častim kakor prijatelj, kakor brat,
kakor njegov oboževalec, kar tudi
sem … Doslej sem vedel, da Sveti Duh
prebiva v moji duši, da bi jo
posvečeval …, vendar te resnice o
njegovi navzočnosti nisem doumel.
Potrebne so bile besede patra
Sáncheza; čutim Ljubezen znotraj
sebe in hočem biti v stiku z njim, biti
njegov prijatelj, njegov zaupnik …,
mu olajšati delo glajenja,
izkoreninjanja, vnemanja … Vendar
tega ne bom zmogel: On mi bo dal
moč, On bo storil vse, če tako hočem



… Zares tako hočem! Božanski Gost,
Učitelj, Luč, Vodnik, Ljubezen, naj te
ubogi osliček zna sprejeti in poslušati
tvoje nauke in se vneti, ti slediti in te
ljubiti. – Sklep: vzdrževati, po
možnosti brez prekinitev,
prijateljstvo ter ljubeč in poslušen
stik s Svetim Duhom. Veni Sancte
Spiritus! …«[4]

S temi besedami sv. Jožefmarija
povzame duhovno pot, po kateri ga je
vodil Bog: odkritje božjega otroštva,
Marijino posredovanje na poti k
Jezusu, zaklad Kristusovega
prijateljstva … naposled pa
zavedanje o navzočnosti božje
Ljubezni znotraj njega. Kot je zapisal
mnogo let pozneje, nastopi trenutek,
ko srce začuti potrebo, da »mora
razločevati in častiti vsako od božjih
oseb. […] Ljubeče se zabava z Očetom
in s Sinom in s Svetim Duhom; z
lahkoto se podredi delovanju
poživljajočega Tolažnika, ki se nam



daje, ne da bi si to zaslužili:
nadnaravni darovi in kreposti!«[5]

Da Sveti Duh prebiva v kristjanovi
duši, je bilo nekaj, kar je on že vedel,
vendar tega še ni dojel kot doživetje,
ki ga izkusiš z vso globino. Po tistih
besedah njegovega duhovnega
voditelja se pred njegovimi očmi
odpre novo obzorje, nekaj, kar ne
samo razume, temveč predvsem 
doživlja: »čutim Ljubezen znotraj
sebe«. Ob tem čudovitem dejstvu v
njem vzplamti želja po tem, da bi se
velikodušno odzval in se dal tej
Ljubezni na razpolago: »hočem biti v
stiku z njim, biti njegov prijatelj,
njegov zaupnik …, mu olajšati delo
glajenja, izkoreninjanja, vnemanja
…« In nasproti strahu, da tega ne bi
zmogel, da ga to presega, se dvigne
gotovost, da bo vse uresničil Bog, če
mu sam to dopusti.

Sprejeti božji dar



Prvo, kar pri tem obzorju, ki se odpre
pred sv. Jožefmarijem, pritegne
pozornost, je prvenstvo božje pobude.
Nekaj tednov pozneje je izoblikoval
misel, ki je bila prenesena v točko 57
knjige Pot: »Pogosto se druži s Svetim
Duhom – velikim neznancem – on je
tisti, ki te bo posvetil.«[6] Naša svetost
je delo Boga, čeprav se ta Bog, ki nas
posvečuje, pogosto zdi kakor »véliki
Neznanec«.

V današnjem svetu, ki poudarja
človeško storilnost in rezultate
našega prizadevanja, lahko
marsikdaj izgubimo izpred oči, da je
odrešenje, ki ga prejmemo od Boga, v
svojem bistvu zastonjski dar. Z
besedami sv. Pavla: »Z milostjo ste
namreč odrešeni po veri, in to ni iz
vas, ampak je božji dar« (Ef 2,8).
Gotovo je trud, ki ga vložimo mi,
pomemben in ni vseeno, če živimo
na tak ali drugačen način. Vendar pa
vse naše delovanje izhaja iz
gotovosti, da je »krščanstvo milost, je



presenečenje s strani Boga, ki ni ostal
le pri tem, da je svet in človeka
ustvaril, ampak je stopil tudi vštric s
svojo stvarjo«.[7] In to je nekaj, kar
mora vsak izmed nas odkriti na
oseben način. Kot pogosto pravi
papež Frančišek, gre za priznanje, da
»je Bog tisti, ki naredi prvi korak.
Iščeš ga, ampak On te prvi išče.
Skušaš ga najti, ampak prvi nas najde
On«.[8]

Iz tega odkritja izhaja »bistveno
načelo krščanskega gledanja na
življenje: prvenstvo milosti«.[9] Po
vseh teh letih so še vedno enako
aktualne besede, s katerimi je sv.
Janez Pavel II. želel pripraviti Cerkev
na novo tisočletje. Papež nas je hotel
prav posebej posvariti pred
skušnjavo, ki se lahko prikrade v
duhovno življenje ali v apostolsko
delo: »to, da mislimo, da so sadovi
odvisni od naših sposobnosti delati in
načrtovati«.[10] Tako bi lahko
pomislili, da naše notranje življenje



ni tako globoko, kot bi si želeli, zato
ker vanj ne vlagamo dovolj truda, ali
da naš apostolat ne obrodi
pričakovanih sadov zato, ker nismo
bili dovolj zahtevni. To je lahko del
problema, ne pojasni pa ga v celoti.
Kristjani vemo, da je Bog tisti, ki vse
dela: »apostolskim dejavnostim ne
daje rasti človeška moč, temveč dih
Svetega Duha«.[11] To je še en način za
priznanje, da naše življenje ni
vredno zgolj toliko, kolikor storimo,
niti ne izgubi vrednosti zaradi
skromnosti naših dejanj ali zaradi
naših porazov …, če se le obračamo k
temu Bogu, ki hoče prebivati med
nami. »Živeti po Svetem Duhu
pomeni živeti iz vere, upanja,
ljubezni; pustiti, da se nas Bog polasti
in v temelju spremeni naša srca ter
jih naredi po svoji meri.«[12] Pravo
izhodišče za krščansko življenje, »za
dobra dela«, ki nam jih Bog Oče
zaupa (prim. Ef 2,10), je torej
hvaležno sprejemanje božjega daru,



ki nas spodbuja, da živimo v upanja
polni predanosti božjih otrok.[13]

»Vzdrževati ljubeč in poslušen stik
s Svetim Duhom«

Sprejeti božji dar pomeni sprejeti
neko Osebo, zato je nasvet patra
Sáncheza svetemu Jožefmariju
razumljiv: »Prizadevajte si za
prijateljstvo s Svetim Duhom. Ne
govorite, poslušajte ga.« Prijateljski
odnos je mogoče vzpostaviti z osebo
in prijateljstvo raste s pomočjo
dialoga. Zato je sv. Jožefmarija,
potem ko je odkril osebno
navzočnost Boga v svojem srcu,
napravil konkreten sklep:
»vzdrževati, po možnosti brez
prekinitev, prijateljstvo ter ljubeč in
poslušen stik s Svetim Duhom«. To je
tisto, kar lahko sami doprinesemo k
temu, da bi ga mogli poslušati.

Gre za pot, ki je dostopna vsem
kristjanom: možnost, da smo
nenehno odprti za delovanje



Tolažnika, da poslušamo njegove
navdihe in pustimo, da nas »uvede v
vso resnico« (prim. Jn 16,13). Jezus je
dvanajsterim obljubil: »On vas bo
učil vsega in spomnil vsega, kar sem
vam povedal« (Jn 14,26). Sveti Duh
nam omogoča, da živimo skladno z
božjimi načrti, saj je tudi On tisti, ki
nam bo »oznanjal prihodnje reči« (Jn
16,13).

Prvi kristjani so to dejstvo razumeli,
predvsem pa so tako živeli. »V
Apostolskih delih skoraj ni strani, ki
ne bi govorila o Njem in o delovanju,
s katerim vodi, usmerja ter spodbuja
življenje in dela prvotne krščanske
skupnosti.«[14] Prav zares: »vsi, ki se
dajo voditi Božjemu Duhu, so božji
sinovi« (Rim 8,14). Njemu pa se
pustimo voditi, če se dan za dnem
prizadevno urimo v »naporni
disciplini poslušanja«.[15] Biti v stiku s
Svetim Duhom pomeni prizadevati
si, da bi slišal njegov glas, »ki ti
govori po dogodkih tvojega



vsakdana, po radostih in bridkostih,
ki te spremljajo, po osebah v tvoji
bližini, s pomočjo glasu tvoje vesti, ki
je žejna resnice, sreče, dobrote in
lepote«.[16]

V tem pogledu je zanimiv odlomek iz
zadnje knjige oz. pogovora z
Benediktom XVI. Novinar ga
sprašuje, ali so trenutki, ko se papež
»lahko počuti strašno samega«.
»Gotovo,« odgovarja Benedikt XVI.,
»toda ker sem tako povezan z
Gospodom, nisem nikoli čisto sam.«
Nato pa še doda: »Človek pač ve, da
tega ne dela sam. Tega sam ne bi
mogel storiti, Gospod je stalno tu.
Moram le prisluhniti in se mu
povsem odpreti.«[17] Priložnost, da bi
svoje življenje delili z Bogom, da bi
živeli iz prijateljstva z Njim, je danes
prav tako privlačna kot vedno. A
novinar ga nadalje sprašuje: »Kako je
s tem poslušanjem in odpiranjem
Gospodu? Bi mi lahko dali kakšen
nasvet …« Zaslužni papež se zasmeje,



novinar pa vztraja: »Kako to najbolje
storiš?« Z vso preprostostjo mu
Benedikt XVI. odvrne: »Ponižno
prosiš Gospoda – ki mi mora zdaj
pomagati! –, notranje se zbereš,
ostaneš tiho. Nato vedno znova lahko
z molitvijo potrkaš na vrata in kar
gre.«[18]

Naučimo se prepoznati njegov glas

V svojem osebnem molitvenem
življenju lahko včasih, morda tudi
nehote, iščemo nekoliko izredne
pojave kot zagotovilo za to, da
govorimo z Bogom, da nas On sliši,
da nam govori. Duhovno življenje pa
v resnici poteka na bolj vsakdanji
način. Bolj kot za prejemanje
posebnih milosti gre za to, da smo
»dojemljivi za vse, kar Božji Duh
spodbuja v naši okolici in v nas
samih«.[19]

»Vsi, ki se dajo voditi Božjemu Duhu,
so božji sinovi« (Rim 8,14). To
Tolažnikovo vodenje se bolj kot v



konkretnih napotkih ponavadi
odraža v tem, da prejemamo
razsvetljenja, smernice. Na zelo
različne načine in upoštevajoč tempo
vsakega posameznika nam Sveti Duh
polagoma osvetljuje drobne in velike
dogodke našega življenja. Tako se
korak za korakom ta ali ona
podrobnost pokaže na nov način, v
luči, ki nam razkrije jasnejši smisel
tega, kar je bilo prej zamegljeno in
negotovo.

Kako prejemamo to luč? Na tisoč
različnih načinov: ko beremo Sveto
pismo, dela svetnikov, duhovne
knjige; ali pa v nepričakovanih
trenutkih, na primer pri pogovoru s
prijatelji ali ob branju kakšne novice
… Neskončno mnogo je trenutkov, ko
nam Sveti Duh lahko kaj namigne.
Da pa bi dal tem namigom obliko, On
upošteva naš razum in našo svobodo.
Dobro je, da se naučimo moliti
izhajajoč iz teh žarkov, umirjeno o
njih meditirati dan za dnem, se



zadržati v molitvi in Gospoda
vprašati: »Kaj mi hočeš povedati s to
zadevo, ki me skrbi, s tem, kar se mi
je zgodilo? Kaj mi predlagaš za moje
življenje?«

Pri tem potrpežljivem poslušanju je
dobro upoštevati, da so lahko glasu
Svetega Duha v našem srcu
primešani še drugi najrazličnejši
glasovi: naša sebičnost, naše težnje,
hudičeve skušnjave … Kako
prepoznati tisto, kar prihaja od
Njega? Tako kot v marsikaterem
primeru tudi glede tega ni
neovrgljivih dokazov; obstajajo pa
znaki, ki pomagajo razločevati
njegovo navzočnost. Kot prvo velja
upoštevati, da Bog ni v nasprotju s
samim seboj: od nas ne bo pričakoval
ničesar, kar bi nasprotovalo nauku
Jezusa Kristusa, kot je zapisan v
Svetem pismu in kot ga oznanja
Cerkev. Prav tako nam ne bo
predlagal ničesar, kar bi
nasprotovalo našemu poklicu.



Nadalje je treba biti pozoren na to,
kar ti navdihi prinašajo s seboj.
Drevo spoznamo po njegovih sadovih
(prim. Mt 7,16-20); in kot pravi sv.
Pavel, so sadovi Duha: »ljubezen,
veselje, mir, potrpežljivost, blágost,
dobrotljivost, zvestoba, krotkost,
samoobvladanje« (Gal 5,22-23).
Duhovno izročilo Cerkve stalno uči,
da »Božji Duh v dušo neizogibno
prinaša mir, hudič pa neizogibno
povzroča nemir«.[20] V teku dneva
nam bo prišlo na um ogromno lepih
zamisli, zamisli o služenju, o
skrbnosti, o pozornosti in
odpuščanju. Pogosto to ne bo šlo
zgolj za dobro idejo, temveč bo Sveti
Duh povzročil gibanje v našem srcu.
Ko bomo sledili tem Tolažnikovim
navdihom, nas bo navdal pristni 
gaudium cum pace, miru polno
veselje.

Poslušnost Tolažniku je drža, za
katero si velja prizadevati umirjeno,
ob pomoči duhovnega vodstva.



Vsekakor je pomenljiv podatek, da se
je svetemu Jožefmariju to obzorje
razkrilo ravno na tak način. Nasvet,
ki ga je prejel – »poslušajte ga« –,
priča tudi o tem, da se je pater
Sánchez zavedal, katero poslanstvo
ima kot duhovni voditelj: olajšati pot,
da bi Sveti Duh lahko vedno bolj
prevzemal vodenje neke duše,
»olajšati delo glajenja,
izkoreninjanja, vnemanja …« To je
naloga tistih, ki druge spremljajo pri
njihovem duhovnem življenju:
pomagajo jim do samospoznanja, da
bi mogli bolje razločiti to, kar od njih
lahko pričakuje Sveti Duh. Tako se
korak za korakom vsakdo uči videti
Boga v vsem, kar se mu dogaja, in v
tem, kar se dogaja po svetu.

Zakoreninjeni v božji ljubezni, z
dihom Svetega Duha

Od Gospodovega vnebohoda in
binkoštnega prihoda Svetega Duha
dalje živimo v času poslanstva:



Kristus sam nam je zaupal nalogo, da
prinašamo odrešenje vsemu svetu.
Sveti oče o tem večkrat govori, ko
pravi, da »Bog poziva verujoče, naj 
krenejo na pot«,[21] in obenem
poudarja, da nam skupaj s
poslanstvom daje tudi moč, da bi ga
uresničili. Zato tudi ta božji poziv »ni
strategija, ampak moč samega
Svetega Duha, neustvarjene
Ljubezni«.[22]

V svojih katehezah o upanju je papež
Frančišek spomnil, kako pomembno
je, da se pustimo voditi Svetemu
Duhu, in v ta namen je uporabil
prispodobo, ki je zelo blizu
cerkvenim očetom: »Pismo
Hebrejcem upanje primerja s sidrom
(prim. Heb 6,18-19) in tej prispodobi
lahko dodamo tudi jadro. Če je sidro
nekaj, kar daje barki varnost in jo 
zasidra tudi sredi morskih valov, pa
ji jadro omogoča, da gre naprej skozi
vodovje. Upanje je dejansko kakor
jadro, ki prestreže veter Svetega



Duha in ga spreminja v gonilno silo,
ki barko žene naprej, na odprto
morje ali proti bregu.«[23]

Če živimo zasidrani v globini božje
ljubezni, nam to daje gotovost; če
smo pozorni na Svetega Duha, nam
to omogoča napredovati z božjo
močjo in v smeri, ki nam jo On
nakaže: »leteti, ne da bi se opiral na
karkoli tukajšnjega, in biti pozoren
na glas in pihljaj Duha«.[24] Oboje
izvira iz združenja z Bogom. Zato
»Cerkev nujno potrebuje pljuča
molitve«.[25] Različni papeži to v
zadnjem času nenehno ponavljajo: če
hočemo izpolniti poslanstvo, ki nam
ga je Kristus zaupal po istem Duhu,
ki je vodil Njega, potem ni druge poti
kot molitev, stalen in zaupen stik s
Tolažnikom. Zato je tako pomembno
odkriti obzorje žive božje
navzočnosti v našem srcu; ter odpluti
na globoko pod vodstvom Svetega
Duha, ki je »luč, ogenj, silen veter
[…], ki poživlja plamen in mu daje



zmožnost, da povzroča požare
ljubezni«.[26]

Lucas Buch

[1] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 127.

[2] Prav tam, št. 128.

[3] P. Rodríguez, opomba k točki št. 57
v zgodovinsko-kritični izdaji Poti, str.
269.

[4] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
864.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
306.

[6] Prim. P. Rodríguez, Pot,
zgodovinsko-kritična izdaja, opomba
k točki št. 57. Avtor je zapis te točke
datiral z 22. 11. 1932.



[7] Sv. Janez Pavel II., apost. pismo 
Novo millennio ineunte, 6. 1. 2001, št.
4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio.

[9] Sv. Janez Pavel II., apost. pismo 
Novo millennio ineunte, 6. 1. 2001, št.
38.

[10] Prav tam.

[11] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 40.

[12] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 134.

[13] Prim. F. Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[14] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 127.

[15] Sv. Janez Pavel II., Govor, 5. 6.
2004.



[16] Prav tam.

[17] Benedikt XVI., Zadnji pogovori,
Družina 2016, str. 237.

[18] Prav tam.

[19] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 130.

[20] J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Rialp, Madrid 2005,
53.

[21] Frančišek, apost. spod. Evangelii
Gaudium (24. 11. 2013), št. 20.

[22] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 9.

[23] Frančišek, Splošna avdienca, 31. 5.
2017.

[24] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 994.

[25] Frančišek, apost. spod. Evangelii
Gaudium (24. 11. 2013), št. 262.



[26] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
244.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-4-ne-govorite-

poslusajte-ga/ (19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-4-ne-govorite-poslusajte-ga/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-4-ne-govorite-poslusajte-ga/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-4-ne-govorite-poslusajte-ga/

	Nova obzorja (4) – »Ne govorite, poslušajte ga«

