
opusdei.org

Nova obzorja (2) –
»Jezus je moj zaupen
prijatelj«

Sv. Jožefmarija je vedel, da ga
vedno spremlja Jezus, véliki
Prijatelj, ki razume naše skrbi
in bojazni, kajti On »je tudi
človek«.

15. Jun. 2022

Evangeliji nam kažejo Jezusa, ki je
nenehno v stiku z najrazličnejšimi
ljudmi: z bolniki, ki si želijo zdravja,
z grešniki, ki hrepenijo po
odpuščanju, z radovedneži in celo z



vohuni … V Učiteljevi bližini pa so na
prvem mestu njegovi prijatelji. Tako
Jezus imenuje svoje učence: »moji
prijatelji« (prim. Lk 12,4). Ganljivo je
zreti Gospoda ob Lazarjevem grobu;
ob njegovem presunljivem joku Judje
rečejo: »Glejte, kako ga je imel
rad« (Jn 15,13). Pozneje, pri zadnji
večerji, bo apostolom razložil pomen
svoje smrti na križu: »Nihče nima
večje ljubezni, kakor je ta, da dá
življenje za svoje prijatelje« (Jn
15,13). In najbrž so bili presenečeni,
ko je znova poudaril: »Ne imenujem
vas več služabnike, ker služabnik ne
ve, kaj dela njegov gospodar; vas sem
imenoval prijatelje, ker sem vam
razodel vse, kar sem slišal od svojega
Očeta« (Jn 15,15).

Zaradi Jezusove ljubezni do nas
postanemo njegovi prijatelji. Dar
Svetega Duha nas postavi v novo
razmerje z Bogom. Ko prejmemo



ravno Kristusovega Duha, nas ta
napravi za sinove in hčere Očeta ter
nas uvede tudi v posebno zaupnost z
Jezusom: v resnici nas z Njim
poistoveti. Vendar pa pri tem ne
razpusti naše individualnosti in ne
odpravi naše osebnosti. Zato
poistovetenje s Kristusom doživljamo
v tesni povezavi s prijateljstvom do
Njega. Življenje milosti ustvari neki
odnos iz obličja v Obličje z Bogom:
spoznavamo ga v njegovi skrivnosti
in lahko ravnamo kakor On. Ta
globoka enotnost spoznanja in
namenov omogoča, da čeprav smo le
uboga ustvarjena bitja, zaznavamo
Boga, kakor je dejal sv. Avguštin, v
najgloblji notranjosti samega sebe ter
da lahko hočemo in si prizadevamo
za isto kot On. Ravno v tem – idem
velle, idem nolle, ljubiti in zavračati
iste stvari – je namreč bistvo
prijateljstva.

»Še eno odkritje«



Že zelo zgodaj je sv. Jožefmarija
spoznal, da je Jezus prijatelj, prav
poseben prijatelj. To svojo mladostno
izkušnjo je prelil v neko točko knjige 
Pot: »Iščeš družbo prijateljev in v
pogovoru z njimi je zaradi njihove
ljubeznivosti in prijaznosti
pregnanstvo tega sveta lažje, …
čeprav nas prijatelji včasih izdajo. –
To se mi ne zdi slabo. Toda … zakaj
vsak dan z večjo gorečnostjo ne iščeš
družbe, pogovora z velikim
Prijateljem, ki nikoli nikogar ne
izda?«[1]

To je bilo nekaj, kar je doumel že
pred časom in kar njegovi
življenjepisci povezujejo z nekim
nasvetom, ki ga je prejel pri
duhovnem vodstvu v semenišču.[2] Z
leti bo to odkritje Kristusovega
prijateljstva postajalo globlje.
Pomemben mejnik v tem razvoju bo
morda obdobje, ko se je pred
njegovimi očmi odprlo neizmerno
obzorje njegovega božjega otroštva.



Ko je bil v Segovii na duhovnih vajah,
je zapisal: »Prvi dan. Bog je moj Oče.
– In ne morem izstopiti iz te misli. –
Jezus je moj zaupen Prijatelj (še eno
odkritje), ki me ljubi z vso božansko
norostjo svojega Srca. Jezus … moj
Bog …, ki je tudi človek.«[3]

To opiše kot »še eno odkritje« stare
resnice [otro mediterráneo] (prvo je
bilo božje očetovstvo), se pravi kot
nekaj, kar je že poznal in kar se je
kljub temu odprlo na nov način pred
njegovimi očmi. To odkritje je bilo za
svetega Jožefmarija na prvem mestu
vir tolažbe. Takrat, v tridesetih letih,
je imel pred seboj ogromno nalogo,
da uresniči božjo voljo, ki mu je bila
razodeta 2. oktobra 1928. Imel je
sporočilo, ki naj bi ga oznanil vsem
ljudem in uresničil v Cerkvi. Toda to
naj bi storil »v popolnem
pomanjkanju gmotnih sredstev:
šestindvajset let, božja milost in
dobra volja. Pa konec«.[4] Pogled na to
novo obzorje, ki se je odprlo pred



njim, ga je utrdil v prepričanju, da
pri tem poslanstvu ni bil sam.
Spremljal ga je Jezus, njegov Prijatelj,
ki je popolnoma razumel vse njegove
skrbi in bojazni, kajti On »je tudi
človek«.

Jezusovo Srce je bilo za svetega
Jožefmarija dvojno razodetje: o
»Gospodovi neizmerni ljubezni« po
eni strani, kajti »Jezusovo Srce je Srce
utelešenega Boga«;[5] po drugi strani
pa razodetje o Jezusovi nežnosti in
razumevanju do človekove
omejenosti, težav in padcev. Pri svoji
molitvi je morda izkusil, kar je izlil v
neko točko Poti: »Jezus je tvoj
prijatelj. – Prijatelj. – S srcem iz
mesa, kot je tvoje. – Z očmi, katerih
pogled je sama ljubeznivost, ki so se
razjokale nad Lazarjem … – In tebe
ljubi ravno tako kot Lazarja.«[6] Ta
ljubezen, božanska in človeška
obenem, neskončna in bližnja, je bila
trdna opora, s pomočjo katere je
mogel iti naprej v kakršnihkoli



okoliščinah. Poleg tega pa je v
njegovo celotno notranje življenje
prinesla nov čut za stvarnost in
nujnost.[7]

Vsakomur odprta pot

Sv. Jožefmarija je ljudi, ki so prihajali
k njemu, spodbujal, naj se odpravijo
na pot prijateljstva s Kristusom.
Pojasnil jim je, da za stik z Učiteljem
niso potrebne pretirane formalnosti
niti zapletene metode. Dovolj je, da
se mu približamo v preprostosti, tako
kot bi se približali kateremukoli
drugemu prijatelju. Navsezadnje so
se tisti, ki so ga imeli najbolj radi, k
njemu obračali ravno na ta način: »Si
videl, s kakšno ljubeznijo, s kakšnim
zaupanjem so se Jezusovi prijatelji
obračali k njemu? Povsem naravno
mu Lazarjevi sestri v obraz zabrusita
njegovo odsotnost: Obvestili smo te!
Če bi bil Ti tukaj! … – Počasi mu
zaupaj: Naúči me s teboj govoriti s
tisto prijateljsko ljubeznijo, ki so jo



imeli Marta, Marija in Lazar; tako kot
so se k tebi obračali dvanajsteri,
čeprav so morda na začetku hodili za
teboj zaradi ne najbolj nadnaravnih
nagibov.«[8]

Mladi, ki so se zbirali ob svetem
Jožefmariju, so presenečeni
opazovali, kako naravno se je obračal
h Gospodu in tudi druge spodbujal k
temu. Vse svoje življenje je brez
prestanka ljudem priporočal to pot.
Eden izmed prvih, ki je pisal o
njegovem nauku, je to izrazil takole:
»Da bi dosegla to prijateljstvo, je
potrebno, da se ti in jaz približava
Njemu, ga spoznava in ljubiva.«[9]

Prijateljstvo zahteva odnos in to je
prvo, k čemur nas vabi odkritje
Jezusa kot prijatelja. »Pisal si mi:
‘Moliti pomeni govoriti z Bogom.
Ampak, o čem?’ – O čem? O Njem, o
tebi: veselje, žalost, uspehi, porazi,
plemenita hrepenenja, vsakodnevne
skrbi … slabosti! Zahvale in prošnje,
ljubezen in zadoščevanje. Z dvema



besedama: spoznavati Njega in sebe.
Biti z Njim!«[10]

V teh besedah odzvanja tisti noverim
Te, noverim me, o katerem je govoril
sv. Avguštin: Gospod, da bi te spoznal
in da bi se spoznal;[11] odmeva pa tudi
misel sv. Terezije: »prijateljsko
pomenkovanje, ko se pogosto od srca
do srca pogovarjamo s tistim Bogom,
za katerega vemo, da nas ljubi«.[12]

Skratka, osebni odnos z Jezusom
Kristusom je jedro notranjega
življenja. In za nekoga, ki išče svetost
sredi sveta, to pomeni, da se nauči
najti Gospoda v vseh okoliščinah
svojega vsakdana, da bi z Njim
vzpostavil neprekinjen dialog.

Ne gre za neuresničljiv ideal, marveč
za nekaj, kar so mnogi ljudje znali
prenesti v prakso v svojem lastnem
življenju. Pri vsakdanjem delu, v
družinskem življenju, na mestnih
ulicah in poljih, na gorskih stezah in
na morju … vsepovsod lahko



prepoznamo Kristusa, ki nas čaka in
nas spremlja kot prijatelj.
Neštetokrat je sv. Jožefmarija
poudaril, da »božji otroci moramo
biti kontemplativni: ljudje, ki sredi
trušča množice znamo najti tišino
duše v nenehnem pogovoru z
Gospodom in ga gledati, kakor človek
gleda Očeta, kot gleda Prijatelja,
katerega noro ljubi«.[13] V naši molitvi
je prostor za naše celotno življenje,
enako kot pri pogovorih med
prijatelji, kjer človek lahko
spregovori čisto o vsem. »Apostolska
dela nam poročajo, da je po vstajenju
Gospod zbiral okrog sebe svoje
učence in so kramljaliin multis
argumentis. Govorili so o marsičem,
o vsem, kar so ga spraševali: imeli so
klepet.«[14]

Poleg tega nenehnega stika, ki naše
življenje spreminja v temo pogovora
z Bogom, se lahko tudi potrudimo, da
bi ga vedno bolje spoznavali in ga
iskali na nekaterih krajih, kjer je



želel ostati navzoč na bolj izrecen
način. Oglejmo si tri izmed njih.

Poročila Gospodovih prijateljev

Evangelisti so po navdihu Svetega
Duha zapisali ključne spomine na
Učitelja. Sv. Jožefmarija je bil v
Jezusa zaljubljen človek in zato
»Biblija, zlasti Evangeliji, v njegovih
rokah ni bila zgolj dobra knjiga, v
kateri je mogoče najti obilo koristnih
naukov, temveč je bila kraj
srečevanja s Kristusom«.[15]

Od vsega začetka je bilo v vzdušju, ki
je vladalo v dejavnostih Dela, čutiti,
da je tisti mladi duhovnik živel v
globoki edinosti z Bogom. Ta globina
se je odražala v njegovi drži, kadar je
vodil meditacije: »‘Obračal se je k
tabernaklju, da bi govoril z Bogom na
prav tako resničen način, kot je
govoril z nami’, ‘in ob tem si se
počutil kakor postavljen med
apostole in Gospodove učence, kot da
bi bil eden od njih’.«[16] Ta način



zbliževanja s Svetim pismom je
priporočal tudi pozneje. Velikokrat
smo že o tem premišljevali:
»Svetujem ti, da se pri svoji molitvi
postaviš v odlomke iz evangelija,
kakor še ena oseba več. Najprej si
zamisliš prizor ali skrivnost, ki ti bo
služila, da se boš lahko zbral in
premišljeval. Nato uporabiš razum
za premišljevanje tistega delčka
Učiteljevega življenja: njegovo
razneženo srce, njegovo ponižnost,
njegovo čistost, njegovo
izpolnjevanje Očetove volje. Potem
mu pripoveduj, kar se navadno tebi
dogaja v teh rečeh, kako ti gre. Bodi
pozoren, ker ti bo On morda hotel
nekaj pokazati: pojavili se bodo tisti
notranji vzgibi, tista zavedanja, tisti
očitki.«[17]

S tem nasvetom nam je odstiral neko
skrivnost svoje duše. O tej drži
približevanja Svetemu pismu je
blaženi Álvaro del Portillo dejal:
»Njegova domačnost z Gospodom, z



njegovo Materjo, sveto Marijo, s
svetim Jožefom, s prvimi dvanajstimi
učenci, z Marto, Marijo in Lazarjem,
z Jožefom iz Arimateje in
Nikodemom, z učencema iz Emavsa,
s svetimi ženami, je nekaj živega,
posledica in rezultat neprekinjenega
pogovora z njimi ter vključevanja,
kot še ena oseba več, v prizore
svetega evangelija.«[18]

Veljavnost takšnega načina molitve je
potrjeno z življenjem in naukom
številnih svetnikov. Ravno ta pristop
priporočajo različni papeži v
zadnjem času, ko poudarjajo, kako
pomembno je, da se prebiranja
Evangelija lotimo v molitveni drži,
ter svetujejo uporabo tako
imenovane lectio divina. Gre za to, da
se približamo Evangeliju brez
naglice, umirjeno. Za začetek se
lahko ob nekem evangeljskem
odlomku zadržimo in pomislimo:
»Kako je to bilo takrat?« ter vstopimo
v prizor »kakor še ena oseba več«, pri



čemer si predstavljamo obraze tistih
ljudi, Jezusovo obličje. Nato
poskusimo razumeti pomen njegovih
besed in se obenem zavedamo, da bo
marsikdaj potrebna določena
razlaga, saj gre za starodavno
besedilo, izvirajoče iz kulture, ki je v
neki meri drugačna od naše. Zato je
koristno imeti pri roki izdajo Svetega
pisma, ki je opremljena z dovolj
opombami, ter si pomagati tudi z
dobrimi knjigami o Evangeliju in
Bibliji.

Potem besedilo ponovno preberemo
in se vprašamo: »Gospod, kaj meni
pomeni to besedilo? Kaj bi ti s tem
sporočilom želel spremeniti v mojem
življenju? Kaj me moti v tem
besedilu? Zakaj me to ne zanima? –
ali: Kaj mi je všeč? Kaj me podžiga v
tej besedi? Kaj me privlači? Zakaj me
privlači?«[19] Morda nam bo na misel
prišla kakšna oseba v naši bližini,
morda se bomo spomnili, da moramo
koga prositi odpuščanja … Naposled



razmislimo: Kako se lahko s svojim
življenjem odzovem na to, kar mi
Jezus predlaga v tem besedilu? »Bodi
pozoren, ker ti bo On morda hotel
nekaj pokazati: pojavili se bodo tisti
notranji vzgibi, tista zavedanja, tisti
očitki.«[20] Morda bo iz nas izvabil
nekoliko ljubezni, željo po izročitvi,
vedno pa nam bo dajal gotovost, da
nas On spremlja. Ta kontemplacija
Gospodovega življenja je za kristjana
temeljnega pomena, saj »spodbuja v
nas rast modrega gledanja na
stvarnost po božje in v nas oblikuje
‘Kristusov um’ (1 Kor 2,16)«.[21]

Brez dvoma obstaja mnogo načinov
za odnos z Jezusom preko Svetega
pisma. Zato sv. Jožefmarija ljudem ni
hotel ponujati neke metode, ampak
je želel dajati le praktične nasvete, ki
bi bili v pomoč pri meditaciji in
kontemplaciji, dokler se molitev ne
»izlije v notranje vzgibe: v dejanja
ljubezni ali kesanja, v zahvalo,



prošnje, sklepe …, kar so okusni
sadovi resnične molitve«.[22]

Gospod nas čaka v tabernaklju

»Ko se približaš tabernaklju, se
spomni, da te On … pričakuje že
dvajset stoletij.«[23] Evharistija je
gotovo prednosten kraj za srečevanje
z Jezusom in krepitev prijateljstva z
njim. To je tudi pot, po kateri je šel
sv. Jožefmarija. Kadar je bil pred
Najsvetejšim, se je njegova vera v
Kristusovo živo navzočnost odražala
v vsaki njegovi kretnji. Encarnita
Ortega, ki ga je spoznala v
štiridesetih letih, se je takole
spominjala trenutka, ko je prvikrat, s
kančkom radovednosti, poslušala
njegovo meditacijo: »Njegova
povsem naravna zbranost, njegov
poklek pred tabernakljem in način, s
katerim nam je osvetlil uvodno
molitev na začetku meditacije, nas
spodbujal k zavedanju, da je Gospod
tam navzoč, da nas gleda in posluša.



Vse to je povzročilo, da sem
nemudoma pozabila na svojo željo
poslušati vélikega govornika.«
Namesto tega je v njeni notranjosti
zavladala »potreba, da bi poslušala
Boga in bila velikodušna do Njega«.
[24]

Enakih doživetij se spominjajo osebe,
ki so ga videle darovati sveto mašo:
»Očetov način obhajanja svete maše,
iskren in s pozornostjo navdan ton, s
katerim je brez najmanjše
nenaravnosti izgovarjal različne
molitve, njegovi pokleki in druge
liturgične kretnje so name napravili
živ vtis: Bog je bil tam resnično
navzoč.«[25] Ni šlo za izredne reči,
marveč za način, kako je bil tam in
kako se je gibal, za poudarke pri
molitvah, za zbranost. Tudi mi lahko
z Bogom ravnamo tako, če živimo v
gotovosti, da je Kristus, »zaupni
Prijatelj«, resnično navzoč v
evharistiji. Ko je bilo v prvem
študentskem domu Dela končno



mogoče shraniti Gospoda v
tabernaklju, je oče tamkajšnje
stanovalce spominjal, da je bil Bog
tam »še en stanovalec več, in sicer
najpomembnejši, zato je vsakega
izmed njih spodbujal, naj mu nekaj
časa dela družbo, naj ga s poklekom
pozdravi ob prihodu in odhodu iz
[študentskega doma] DYA ali pa naj
se iz svoje spalnice v mislih odpravi
pred tabernakelj.«[26]

Če vanje polagamo svoje srce,
postanejo te drobne pozornosti
nekaj, kar izraža in istočasno krepi
našo vero: ko ob pogledu na cerkev
povzdignemo misel k Bogu, ko ga čez
dan na kratko obiščemo, ko se pri
maši trudimo za globino in zbranost,
ko v domišljiji stopimo pred
tabernakelj, da bi Gospoda pozdravili
ali mu izročili svoje delo … Drobne
pozornosti, enake tistim, ki jih
izkazujemo prijateljem, kadar se
oglasimo pri njih ali jim čez dan
pošljemo kakšno sporočilo.



Kristus, navzoč v ljudeh okoli nas

Zapoved ljubezni je razpoznavno
znamenje tistih, ki hodijo za
Kristusom. In to ni zgolj način
življenja, temveč nekaj, kar se rodi iz
vere v dejstvo, da je Jezus Kristus
sam navzoč v ljudeh, ki nas obdajajo.
Gre za nekaj globoko
zakoreninjenega v Gospodovem
nauku: ob različnih priložnostih nas
spominja, da s skrbnostjo do pomoči
potrebnih – potrebujejo pa nas vsi,
vsakdo na svoj način – v resnici
skrbimo za Njega samega.[27] Zato je
tako pomembno prepoznati
»Kristusa, ki nam prihaja naproti v
[naših] bratih in sestrah«.[28]

Sveti Jožefmarija si je prizadeval
najti Kristusa na prvem mestu med
najbolj pomoči potrebnimi. V
začetku tridesetih let je mnogo ur
posvetil obiskovanju pomoči
potrebnih družin v madridskih
predmestjih, negovanju bolnikov v



bolnišnicah in poučevanju verouka
za revne otroke. Pozneje je čut za
nujnost takšne pozornosti znal
prenašati na mlade, ki so se
zbliževali z Delom. Poleg tega so prav
ti mladi doživljali očetovo – človeško
in nadnaravno – ljubezen do njih.
Francisco Botella se na primer
spominja, kako ga je ob njunem
prvem srečanju sprejel, »kakor da bi
me poznal že od nekdaj; še vedno
imam v spominu njegov globoki
pogled, ki se je dotaknil moje duše, in
njegovo veselje, ki me je ganilo ter
me navdalo z radostjo in mirom.
Zdelo se mi je, da me pozna
navznoter, istočasno pa je pri tem
vladalo vzdušje naravnosti in
preprostosti, da sem se počutil kot ob
domačem ognjišču.«[29] Še drugi
izmed tistih mladih fantov, ki ni bil
posebej čustvene narave, priznava:
»Lepo skrbi za nas, celo bolj kot bi
skrbele naše matere.«[30]



Tako kot v bolnikih in ubogih je sv.
Jožefmarija v tistih mladih fantih 
našel svojega Prijatelja. Leta pozneje
»je svoje sinove, zbrane okoli njega,
zamišljen spraševal: ‘Otroci moji,
veste, zakaj vas imam tako rad?’
Nastala je tišina in oče je nadaljeval:
‘Zato ker vidim v vas kipeti
Kristusovo Kri.’«[31] Jezus, njegov
Prijatelj, ga je privedel do tega, da Ga
je našel v ljudeh okoli sebe, zlasti v
najbolj pomoči potrebnih. Tudi mi
smo v povezanosti z evangelijem in z
evharistijo »poklicani, da služimo
križanemu Jezusu v vsaki na rob
odrinjeni osebi, da se dotaknemo
njegovega svetega telesa v človeku, ki
je izključen, ki je lačen ali žejen, ki je
gol, v ječi, bolan, brezposeln,
preganjan, pribežnik, emigrant. Tam
bomo našli svojega Boga, tam se
bomo dotaknili Gospoda.«[32]

Lucas Buch



[1] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 88.

[2]Pot, zgodovinsko-kritična izdaja,
Rialp, Madrid 2004, opomba k točki
88.

[3] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
1637. Prvi dan duhovnih vaj je bil 4.
oktober 1932. Besedilo je bilo osnova
za 2. točko knjige Kovačnica.

[4]Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
11, citirano v: Andrés Vázquez de
Prada, Ustanovitelj Opus Dei, 1.
knjiga, str. 280.

[5] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 169.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 422.

[7] Prim. prav tam, št. 244, 436.

[8] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 495.

[9] Salvador Canals, Ascética
meditada, Rialp, Madrid 2011.



[10] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 91.

[11] Sv. Avguštin, Soliloquia II, 1.1.

[12] Sv. Terezija Avilska, Lastni
življenjepis, 8, 5.

[13] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 738.

[14] Sv. Jožefmarija, Dos meses de
catequesis, II, 651 (AGP, Biblioteca
P04).

[15] Scott Hahn, San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura, v: 
Romana, 40 (2005).

[16] Francisco Botella, v: J. L. González
Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933–1939), Madrid, Rialp 2016, str.
429.

[17] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
253.

[18] Bl. Álvaro del Portillo, Uvod v 
Jezus prihaja mimo.



[19] Frančišek, apost. spod. Evangelii
gaudium (24. 11. 2013), št. 153.

[20] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
253.

[21] Benedikt XVI., apost. spod. Verbum
Domini, (30. 10. 2010), št. 87.

[22] Javier Echevarría, San Josemaría
Escrivá, maestro de oración en la vida
ordinaria, Magnificat 2006.

[23] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 537.

[24] Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 2. knjiga, str.
499.

[25] Prav tam, str. 365 (tako pričuje
Francisco Ponz).

[26]DYA. La Academia y Residencia …,
str. 342.

[27] Prim. Mt 10,40; 25,40; Lk 10,16.



[28] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 111.

[29]DYA. La Academia y Residencia …,
str. 433.

[30]DYA. La Academia y Residencia …,
str. 443 (pričuje Juan Jiménez
Vargas).

[31] Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga, str.
364.

[32] Frančišek, Križev pot na
svetovnem dnevu mladih, 29. 7.
2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-

zaupen-prijatelj/ (31. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/

	Nova obzorja (2) – »Jezus je moj zaupen prijatelj«

