opusdei.org

Nova obzorja (2) -
»Jezus je moj zaupen
prijatelj«

Sv. JoZefmarija je vedel, da ga
vedno spremlja Jezus, véliki
Prijatelj, ki razume naSe skrbi
in bojazni, kajti On »je tudi
Clovek.

15. Jun. 2022

Evangeliji nam kaZejo Jezusa, ki je
nenehno v stiku z najrazlicnejSimi
ljudmi: z bolniki, ki si Zelijo zdravja,
z gre$niki, ki hrepenijo po
odpuscanju, z radovedneZi in celo z



vohuni ... V Uciteljevi blizini pa so na
prvem mestu njegovi prijatelji. Tako
Jezus imenuje svoje ucence: »moji
prijatelji« (prim. Lk 12,4). Ganljivo je
zreti Gospoda ob Lazarjevem grobu;
ob njegovem presunljivem joku Judje
recejo: »Glejte, kako ga je imel

rad« (Jn 15,13). Pozneje, pri zadnji
vecerji, bo apostolom razlozil pomen
svoje smrti na krizu: »Nih¢e nima
ve(je ljubezni, kakor je ta, da da
Zivljenje za svoje prijatelje« (Jn
15,13). In najbrz so bili preseneceni,
ko je znova poudaril: »Ne imenujem
vas vec sluzabnike, ker sluzabnik ne
ve, kaj dela njegov gospodar; vas sem
imenoval prijatelje, ker sem vam
razodel vse, kar sem sliSal od svojega
Oceta« (Jn 15,15).

Zaradi Jezusove ljubezni do nas

postanemo njegovi prijatelji. Dar
Svetega Duha nas postavi v novo
razmerje z Bogom. Ko prejmemo



ravno Kristusovega Duha, nas ta
napravi za sinove in héere Oceta ter
nas uvede tudi v posebno zaupnost z
Jezusom: v resnici nas z Njim
poistoveti. Vendar pa pri tem ne
razpusti naSe individualnosti in ne
odpravi naSe osebnosti. Zato
poistovetenje s Kristusom doZivljamo
v tesni povezavi s prijateljstvom do
Njega. Zivljenje milosti ustvari neki
odnos iz obli¢ja v Obli¢je z Bogom:
spoznavamo ga v njegovi skrivnosti
in lahko ravnamo kakor On. Ta
globoka enotnost spoznanja in
namenov omogoca, da Ceprav smo le
uboga ustvarjena bitja, zaznavamo
Boga, kakor je dejal sv. Avgustin, v
najgloblji notranjosti samega sebe ter
da lahko hocemo in si prizadevamo
za isto kot On. Ravno v tem — idem
velle, idem nolle, ljubiti in zavracati
iste stvari — je namrec bistvo
prijateljstva.

»Se eno odkritje«



Ze zelo zgodaj je sv. JoZzefmarija
spoznal, da je Jezus prijatelj, prav
poseben prijatelj. To svojo mladostno
izkusnjo je prelil v neko tocko knjige
Pot: »18CeS druzbo prijateljevin v
pogovoru z njimi je zaradi njihove
ljubeznivosti in prijaznosti
pregnanstvo tega sveta laZzje, ...
Ceprav nas prijatelji v€asih izdajo. -
To se mi ne zdi slabo. Toda ... zakaj
vsak dan z vecjo gorecnostjo ne iSces
druzbe, pogovora z velikim
Prijateljem, ki nikoli nikogar ne
izda?«

To je bilo nekaj, kar je doumel zZe
pred ¢asom in kar njegovi
Zivljenjepisci povezujejo z nekim
nasvetom, ki ga je prejel pri
duhovnem vodstvu v semeni§¢u.”™ Z
leti bo to odkritje Kristusovega
prijateljstva postajalo globlje.
Pomemben mejnik v tem razvoju bo
morda obdobje, ko se je pred
njegovimi o¢mi odprlo neizmerno
obzorje njegovega boZjega otrostva.



Ko je bil v Segovii na duhovnih vajah,
je zapisal: »Prvi dan. Bog je moj Oce.
— In ne morem izstopiti iz te misli. —
Jezus je moj zaupen Prijatelj (Se eno
odkritje), ki me ljubi z vso boZansko
norostjo svojega Srca. Jezus ... moj
Bog ..., ki je tudi ¢lovek.«™

To opiSe kot »Se eno odkritje« stare
resnice [otro mediterrdneo] (prvo je
bilo boZje oCetovstvo), se pravi kot
nekaj, kar je Ze poznal in kar se je
kljub temu odprlo na nov nacin pred
njegovimi omi. To odKkritje je bilo za
svetega JoZefmarija na prvem mestu
vir tolaZbe. Takrat, v tridesetih letih,
je imel pred seboj ogromno nalogo,
da uresnici bozjo voljo, ki mu je bila
razodeta 2. oktobra 1928. Imel je
sporocilo, ki naj bi ga oznanil vsem
ljudem in uresnicil v Cerkvi. Toda to
naj bi storil »v popolnem
pomanjkanju gmotnih sredstev:
Sestindvajset let, bozja milost in
dobra volja. Pa konec«." Pogled na to
novo obzorje, ki se je odprlo pred



njim, ga je utrdil v prepricanju, da
pri tem poslanstvu ni bil sam.
Spremljal ga je Jezus, njegov Prijatelj,
ki je popolnoma razumel vse njegove
skrbi in bojazni, kajti On »je tudi
Clovek.

Jezusovo Srce je bilo za svetega
JoZefmarija dvojno razodetje: o
»Gospodovi neizmerni ljubezni« po
eni strani, kajti »Jezusovo Srce je Srce
uteleSenega Boga«;™ po drugi strani
pa razodetje o Jezusovi neznosti in
razumevanju do ¢lovekove
omejenosti, tezav in padcev. Pri svoji
molitvi je morda izkusil, kar je izlil v
neko tocko Poti: »Jezus je tvoj
prijatelj. — Prijatelj. — S srcem iz
mesa, kot je tvoje. — Z o¢mi, katerih
pogled je sama ljubeznivost, ki so se
razjokale nad Lazarjem ... — In tebe
ljubi ravno tako kot Lazarja.«"* Ta
ljubezen, bozanska in Cloveska
obenem, neskonc¢na in bliznja, je bila
trdna opora, s pomocjo katere je
mogel iti naprej v kakrsnihkoli



okoliS¢inah. Poleg tega pa je v
njegovo celotno notranje zZivljenje
prinesla nov Cut za stvarnost in
nujnost.”

Vsakomur odprta pot

Sv. JoZefmarija je ljudi, ki so prihajali
k njemu, spodbujal, naj se odpravijo
na pot prijateljstva s Kristusom.
Pojasnil jim je, da za stik z Uciteljem
niso potrebne pretirane formalnosti
niti zapletene metode. Dovolj je, da
se mu priblizamo v preprostosti, tako
kot bi se priblizali kateremukoli
drugemu prijatelju. Navsezadnje so
se tisti, ki so ga imeli najbolj radi, k
njemu obracali ravno na ta nacin: »Si
videl, s kaksno ljubeznijo, s kakSnim
zaupanjem so se Jezusovi prijatelji
obracali k njemu? Povsem naravno
mu Lazarjevi sestri v obraz zabrusita
njegovo odsotnost: Obvestili smo te!
Ce bi bil Ti tukaj! ... — Po¢asi mu
zaupaj: Nauci me s teboj govoriti s
tisto prijateljsko ljubeznijo, ki so jo



imeli Marta, Marija in Lazar; tako kot
so se k tebi obracali dvanajsteri,
Ceprav so morda na zacetku hodili za
teboj zaradi ne najbolj nadnaravnih
nagibov.«*®

Mladi, ki so se zbirali ob svetem
JoZefmariju, so preseneceni
opazovali, kako naravno se je obracal
h Gospodu in tudi druge spodbujal k
temu. Vse svoje Zivljenje je brez
prestanka ljudem priporocal to pot.
Eden izmed prvih, ki je pisal o
njegovem nauku, je to izrazil takole:
»Da bi dosegla to prijateljstvo, je
potrebno, da se ti in jaz priblizava
Njemu, ga spoznava in ljubiva.«"”!
Prijateljstvo zahteva odnos in to je
prvo, k Cemur nas vabi odkritje
Jezusa kot prijatelja. »Pisal si mi:
‘Moliti pomeni govoriti z Bogom.
Ampak, o cem?’ - O Cem? O Njem, o
tebi: veselje, Zalost, uspehi, porazi,
plemenita hrepenenja, vsakodnevne
skrbi ... slabosti! Zahvale in prosnje,
ljubezen in zadoScevanje. Z dvema



besedama: spoznavati Njega in sebe.
Biti z Njim!«"”

V teh besedah odzvanja tisti noverim
Te, noverim me, o katerem je govoril
sv. Avgustin: Gospod, da bi te spoznal
in da bi se spoznal;""! odmeva pa tudi
misel sv. Terezije: »prijateljsko
pomenkovanje, ko se pogosto od srca
do srca pogovarjamo s tistim Bogom,
za katerega vemo, da nas ljubi«.?
Skratka, osebni odnos z Jezusom
Kristusom je jedro notranjega
zivljenja. In za nekoga, ki iSCe svetost
sredi sveta, to pomeni, da se nauci
najti Gospoda v vseh okolis¢inah
svojega vsakdana, da bi z Njim
vzpostavil neprekinjen dialog.

Ne gre za neuresnicljiv ideal, marvec
za nekaj, kar so mnogi ljudje znali
prenesti v prakso v svojem lastnem
zivljenju. Pri vsakdanjem delu, v
druzinskem Zivljenju, na mestnih
ulicah in poljih, na gorskih stezah in
na morju ... vsepovsod lahko



prepoznamo Kristusa, ki nas ¢aka in
nas spremlja kot prijatelj.
NeStetokrat je sv. JoZefmarija
poudaril, da »bozji otroci moramo
biti kontemplativni: ljudje, ki sredi
trus¢a mnozice znamo naijti tiSino
duSe v nenehnem pogovoru z
Gospodom in ga gledati, kakor Clovek
gleda Oceta, kot gleda Prijatelja,
katerega noro ljubi«."” V nasi molitvi
je prostor za naSe celotno Zivljenje,
enako kot pri pogovorih med
prijatelji, kjer ¢lovek lahko
spregovori Cisto o vsem. »Apostolska
dela nam porocajo, da je po vstajenju
Gospod zbiral okrog sebe svoje
ucence in so kramljaliin multis
argumentis. Govorili so o marsicem,
0 vsem, kar so ga spraSevali: imeli so
Kklepet.«"

Poleg tega nenehnega stika, ki naSe
Zivljenje spreminja v temo pogovora
z Bogom, se lahko tudi potrudimo, da
bi ga vedno bolje spoznavali in ga
iskali na nekaterih krajih, kjer je



zelel ostati navzoc na bolj izrecen
nacin. Oglejmo si tri izmed njih.

Porocila Gospodovih prijateljev

Evangelisti so po navdihu Svetega
Duha zapisali kljune spomine na
Ucitelja. Sv. JoZefmarija je bil v
Jezusa zaljubljen Clovek in zato
»Biblija, zlasti Evangeliji, v njegovih
rokah ni bila zgolj dobra knjiga, v
kateri je mogoce najti obilo koristnih
naukov, temvec je bila kraj
sre¢evanja s Kristusome.™

Od vsega zacetka je bilo v vzdusju, ki
je vladalo v dejavnostih Dela, Cutiti,
da je tisti mladi duhovnik Zivel v
globoki edinosti z Bogom. Ta globina
se je odrazala v njegovi drzi, kadar je
vodil meditacije: »‘Obracal se je k
tabernaklju, da bi govoril z Bogom na
prav tako resnicen nacin, kot je
govoril z nami’, ‘in ob tem si se
pocutil kakor postavljen med
apostole in Gospodove ucence, kot da
bi bil eden od njih’.«"® Ta nacin



zbliZzevanja s Svetim pismom je
priporocal tudi pozneje. Velikokrat
smo Ze o tem premiSljevali:
»Svetujem ti, da se pri svoji molitvi
postavis v odlomke iz evangelija,
kakor Se ena oseba vec. Najprej si
zamisli$ prizor ali skrivnost, ki ti bo
sluZila, da se bos lahko zbral in
premisljeval. Nato uporabi$ razum
za premisljevanje tistega delcka
Uciteljevega Zivljenja: njegovo
raznezeno srce, njegovo poniznost,
njegovo Cistost, njegovo
izpolnjevanje OcCetove volje. Potem
mu pripoveduj, kar se navadno tebi
dogaja v teh receh, kako ti gre. Bodi
pozoren, ker ti bo On morda hotel
nekaj pokazati: pojavili se bodo tisti
notranji vzgibi, tista zavedanja, tisti
ocitki.«*"!

S tem nasvetom nam je odstiral neko
skrivnost svoje duse. O tej drZi
priblizevanja Svetemu pismu je
blaZeni Alvaro del Portillo dejal:
»Njegova domacnost z Gospodom, z



njegovo Materjo, sveto Marijo, s
svetim JoZefom, s prvimi dvanajstimi
ucenci, z Marto, Marijo in Lazarjem,
z Jozefom iz Arimateje in
Nikodemom, z uencema iz Emavsa,
s svetimi Zenami, je nekaj Zivega,
posledica in rezultat neprekinjenega
pogovora z njimi ter vkljucevanja,
kot Se ena oseba vec, v prizore
svetega evangelija.«™®

Veljavnost takSnega nacina molitve je
potrjeno z Zivljenjem in naukom
Stevilnih svetnikov. Ravno ta pristop
priporocajo razli¢ni papezi v
zadnjem Casu, ko poudarjajo, kako
pomembno je, da se prebiranja
Evangelija lotimo v molitveni drZi,
ter svetujejo uporabo tako
imenovane lectio divina. Gre za to, da
se pribliZamo Evangeliju brez
naglice, umirjeno. Za zacetek se
lahko ob nekem evangeljskem
odlomku zadrZzimo in pomislimo:
»Kako je to bilo takrat?« ter vstopimo
v prizor »kakor Se ena oseba vec«, pri



Cemer si predstavljamo obraze tistih
ljudi, Jezusovo obli¢je. Nato
poskusimo razumeti pomen njegovih
besed in se obenem zavedamo, da bo
marsikdaj potrebna dolocena
razlaga, saj gre za starodavno
besedilo, izvirajoce iz kulture, ki je v
neki meri drugacna od naSe. Zato je
koristno imeti pri roki izdajo Svetega
pisma, ki je opremljena z dovolj
opombami, ter si pomagati tudi z
dobrimi knjigami o Evangeliju in
Bibliji.

Potem besedilo ponovno preberemo
in se vprasamo: »Gospod, kaj meni
pomeni to besedilo? Kaj bi ti s tem
sporocilom Zelel spremeniti v mojem
Zivljenju? Kaj me moti v tem
besedilu? Zakaj me to ne zanima? -
ali: Kaj mi je vSec? Kaj me podZiga v
tej besedi? Kaj me privlaci? Zakaj me
privlaci?«™ Morda nam bo na misel
prisla kaksna oseba v nasi blizini,
morda se bomo spomnili, da moramo
koga prositi odpuscanja ... Naposled



razmislimo: Kako se lahko s svojim
Zivljenjem odzovem na to, kar mi
Jezus predlaga v tem besedilu? »Bodi
pozoren, ker ti bo On morda hotel
nekaj pokazati: pojavili se bodo tisti
notranji vzgibi, tista zavedanja, tisti
oCitki.«*” Morda bo iz nas izvabil
nekoliko ljubezni, Zeljo po izrocitvi,
vedno pa nam bo dajal gotovost, da
nas On spremlja. Ta kontemplacija
Gospodovega Zzivljenja je za kristjana
temeljnega pomena, saj »spodbuja v
nas rast modrega gledanja na
stvarnost po boZje in v nas oblikuje
‘Kristusov um’ (1 Kor 2,16)«."*"

Brez dvoma obstaja mnogo nacinov
za odnos z Jezusom preko Svetega
pisma. Zato sv. JoZefmarija ljudem ni
hotel ponujati neke metode, ampak
je Zelel dajati le prakti¢ne nasvete, ki
bi bili v pomoc¢ pri meditaciji in
kontemplaciji, dokler se molitev ne
»1zlije v notranje vzgibe: v dejanja
ljubezni ali kesanja, v zahvalo,



prosnje, sklepe ..., kar so okusni
sadovi resni¢ne molitve«.?

Gospod nas caka v tabernaklju

»Ko se pribliZzas tabernaklju, se
spomni, da te On ... pricakuje zZe
dvajset stoletij.«"*® Evharistija je
gotovo prednosten kraj za sreCevanje
z Jezusom in Krepitev prijateljstva z
njim. To je tudi pot, po kateri je Sel
sv. JoZzefmarija. Kadar je bil pred
NajsvetejSim, se je njegova vera v
Kristusovo Zivo navzocnost odrazala
v vsaki njegovi kretnji. Encarnita
Ortega, ki ga je spoznala v
Stiridesetih letih, se je takole
spominjala trenutka, ko je prvikrat, s
kanckom radovednosti, poslusala
njegovo meditacijo: »Njegova
povsem naravna zbranost, njegov
poklek pred tabernakljem in nacin, s
katerim nam je osvetlil uvodno
molitev na zacetku meditacije, nas
spodbujal k zavedanju, da je Gospod
tam navzoc, da nas gleda in poslusa.



Vse to je povzrocilo, da sem
nemudoma pozabila na svojo Zeljo
poslusati vélikega govornika. «
Namesto tega je v njeni notranjosti
zavladala »potreba, da bi poslusala

Boga in bila velikodusna do Njega«.
[24]

Enakih doZivetij se spominjajo osebe,
ki so ga videle darovati sveto maso:
»Ocetov nacin obhajanja svete mase,
iskren in s pozornostjo navdan ton, s
katerim je brez najmanjse
nenaravnosti izgovarjal razlicne
molitve, njegovi pokleki in druge
liturgic¢ne kretnje so name napravili
Ziv vtis: Bog je bil tam resni¢no
navzo¢.«*' Ni §lo za izredne redi,
marvec za nacin, kako je bil tam in
kako se je gibal, za poudarke pri
molitvah, za zbranost. Tudi mi lahko
z Bogom ravnamo tako, Ce Zivimo v
gotovosti, da je Kristus, »zaupni
Prijatelj«, resni¢no navzoc¢ v
evharistiji. Ko je bilo v prvem
Studentskem domu Dela koncno



mogoce shraniti Gospoda v
tabernaklju, je oCe tamkajsSnje
stanovalce spominjal, da je bil Bog
tam »Se en stanovalec ve¢, in sicer
najpomembne;jsi, zato je vsakega
izmed njih spodbujal, naj mu nekaj
Casa dela druzbo, naj ga s poklekom
pozdravi ob prihodu in odhodu iz
[Studentskega doma] DYA ali pa naj
se iz svoje spalnice v mislih odpravi
pred tabernakelj.«*"

Ce vanje polagamo svoje srce,
postanejo te drobne pozornosti
nekaj, kar izraza in istocasno krepi
naso vero: ko ob pogledu na cerkev
povzdignemo misel k Bogu, ko ga Cez
dan na kratko obis¢emo, ko se pri
masi trudimo za globino in zbranost,
tabernakelj, da bi Gospoda pozdravili
ali mu izrocili svoje delo ... Drobne
pozornosti, enake tistim, ki jih
izkazujemo prijateljem, kadar se
oglasimo pri njih ali jim ¢ez dan
posljemo kaksno sporocilo.



Kristus, navzo¢ v ljudeh okoli nas

Zapoved ljubezni je razpoznavno
znamenje tistih, ki hodijo za
Kristusom. In to ni zgolj nacin
Zivljenja, temvec nekaj, kar se rodi iz
vere v dejstvo, da je Jezus Kristus
sam navzoc v Jjudeh, ki nas obdajajo.
Gre za nekaj globoko
zakoreninjenega v Gospodovem
nauku: ob razli¢nih priloZnostih nas
spominja, da s skrbnostjo do pomoci
potrebnih — potrebujejo pa nas vsi,
vsakdo na svoj nacin - v resnici
skrbimo za Njega samega.”” Zato je
tako pomembno prepoznati
»Kristusa, ki nam prihaja naproti v
[nasih] bratih in sestrah«.”®

Sveti JoZefmarija si je prizadeval
najti Kristusa na prvem mestu med
najbolj pomoci potrebnimi. V
zaCetku tridesetih let je mnogo ur
posvetil obiskovanju pomoci
potrebnih druzin v madridskih
predmestjih, negovanju bolnikov v



bolni$nicah in poucevanju verouka
za revne otroke. Pozneje je Cut za
nujnost takSne pozornosti znal
prenasati na mlade, ki so se
zblizevali z Delom. Poleg tega so prav
ti mladi dozivljali ocetovo - ¢lovesko
in nadnaravno - ljubezen do njih.
Francisco Botella se na primer
spominja, kako ga je ob njunem
prvem srecanju sprejel, »kakor da bi
me poznal Ze od nekdaj; Se vedno
imam v spominu njegov globoki
pogled, ki se je dotaknil moje duSe, in
njegovo veselje, ki me je ganilo ter
me navdalo z radostjo in mirom.
Zdelo se mi je, da me pozna
navznoter, isto¢asno pa je pri tem
vladalo vzdus$je naravnosti in
preprostosti, da sem se pocutil kot ob
domacem ognjiscu.«*” Se drugi
izmed tistih mladih fantov, ki ni bil
posebej Custvene narave, priznava:
»Lepo skrbi za nas, celo bolj kot bi
skrbele nase matere.«™”



Tako kot v bolnikih in ubogih je sv.
JoZefmarija v tistih mladih fantih
nasel svojega Prijatelja. Leta pozneje
»je svoje sinove, zbrane okoli njega,
zamiSljen spraseval: ‘Otroci moji,
veste, zakaj vas imam tako rad?’
Nastala je tiSina in oCe je nadaljeval:
“Zato ker vidim v vas kipeti
Kristusovo Kri.’«*" Jezus, njegov
Prijatelj, ga je privedel do tega, da Ga
je naSel v ljudeh okoli sebe, zlasti v
najbolj pomoci potrebnih. Tudi mi
smo v povezanosti z evangelijem in z
evharistijo »poklicani, da sluzimo
krizanemu Jezusu v vsaki na rob
odrinjeni osebi, da se dotaknemo
njegovega svetega telesa v Cloveku, ki
je izkljucen, ki je laCen ali Zejen, ki je
gol, v jeci, bolan, brezposeln,
preganjan, pribeznik, emigrant. Tam
bomo nasli svojega Boga, tam se
bomo dotaknili Gospoda.«”

Lucas Buch




™ Sv. JoZefmarija, Pot, $t. 88.

“pot, zgodovinsko-kriti¢na izdaja,
Rialp, Madrid 2004, opomba k tocki
88.

Bl Sv. Jozefmarija, Zasebni zapiski, $t.
1637. Prvi dan duhovnih vaj je bil 4.
oktober 1932. Besedilo je bilo osnova
za 2. tocko knjige Kovacnica.

“pismo 29. 12. 1947/14. 2. 19686, st.
11, citirano v: Andrés Vazquez de
Prada, Ustanovitelj Opus Dei, 1.
knjiga, str. 280.

1 Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 169.

' Sv. JoZefmarija, Pot, $t. 422.
" prim. prav tam, $t. 244, 436.
8 Sv. JoZefmarija, Kovacnica, $t. 495.

T Salvador Canals, Ascética
meditada, Rialp, Madrid 2011.



19 Sy, JoZefmarija, Pot, §t. 91.
"1 Sy, Avgustin, Soliloquia 11, 1.1.

2 Sy, Terezija Avilska, Lastni
Zivljenjepis, 8, 5.

13 Sy, JozZefmarija, Kovacnica, §t. 738.

14 Sy, Jozefmarija, Dos meses de
catequesis, 11, 651 (AGP, Biblioteca
P04).

"5 Scott Hahn, San Josemaria Escrivd,
lector de la Sagrada Escritura, v:
Romana, 40 (2005).

"% Prancisco Botella, v: J. L. Gonzalez
Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, str.
429.

" Sy. JoZefmarija, BoZji prijatelji, $t.
253.

(181 B1. Alvaro del Portillo, Uvod v
Jezus prihaja mimo.



"9 Franc¢isek, apost. spod. Evangelii
gaudium (24. 11. 2013), §t. 153.

2 Sy, JoZefmarija, BoZji prijatelji, $t.
253.

1 Benedikt XVI., apost. spod. Verbum
Domini, (30. 10. 2010), St. 87.

2 Javier Echevarria, San Josemaria
Escrivd, maestro de oracion en la vida
ordinaria, Magnificat 2006.

31 Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 537.

4 Andrés Vazquez de Prada,
Ustanovitelj Opus Dei, 2. knjiga, str.
499.

31 prav tam, str. 365 (tako pricuje
Francisco Ponz).

“IDYA. La Academia y Residencia ...,
str. 342.

27 prim. Mt 10,40; 25,40; Lk 10,16.



8 Sy, JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 111.

IDYA. La Academia y Residencia ...,
str. 433.

BIDYA. La Academia y Residencia ...,
str. 443 (priCuje Juan Jiménez
Vargas).

31 Andrés Vazquez de Prada,
Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga, str.
364.

B2 PranciSek, KriZev pot na
svetovnem dnevu mladih, 29. 7.
2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-
zaupen-prijatelj/ (31. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-2-jezus-je-moj-zaupen-prijatelj/

	Nova obzorja (2) – »Jezus je moj zaupen prijatelj«

