opusdei.org

Nova obzorja (1) -
»Tista prva molitev
boZjega otroka«

Cut boZjega otroStva spremeni
vse, tako kot se je spremenilo
Zivljenje svetega Jozefmarija, ko
je nepricakovano odkril to novo
obzorje.

12. Apr. 2021

»S0 trenutki, moje hcéere in sinovi, ko
moramo bolj in bolj prodirati v pot
kontemplacije sredi sveta.«" S temi
besedami prelat Opus Dei izpostavlja
eno izmed prioritet sedanjega casa.



Krscanski apostolat je kot vedno tudi
danes »preobilje nasega notranjega
zivljenja«.” Po eni strani zato, ker
temelji na tem, da drugim
posredujemo ravno to Zivljenje, po
drugi pa zato, ker je za oznanjanje
vere svetu treba le-to razumeti in po
njej tudi Ziveti. Gre skratka za to, »da
se poglobimo v globine bozje
ljubezni, da bi jo tako mogli z besedo
in deli pokazati ljudem«."

Ta pot navznoter ima neko
posebnost. Ne poteka od nekega
znanega kraja do drugega, ki bi bil
tuj, temveC pomeni predvsem
poglabljanje v nekaj Ze znanega, v
nekaj, kar se zdi samoumevno, ker je
bilo Ze tolikokrat sliSano. Takrat
odkrijemo nekaj, kar smo v resnici Ze
poznali, vendar to nenadoma
dojamemo z novo mocjo in globino.
Sveti JoZefmarija to izkuSnjo opisuje
z novimi »obzorji«, ki so se
nepric¢akovano odpirala pred



njegovimi ofmi. Tako na primer
pravi v Kovacnici:

»V notranjem Zzivljenju, tako kot v
Cloveski ljubezni, je potrebno biti
vztrajen.

Da, mnogokrat moras premisljevati o
istih temah in vztrajati, dokler znova
ne odKkrijes stare resnice.

— Kako da tega prej nisem videl tako
jasno? se bos presenecen vprasal. —
Preprosto zato, ker smo vcasih kakor
kamni, po katerih teCe voda, vanje pa
ne prodre niti kapljica.

— Zato se je treba vracati k
premisljevanju o istih temah — ki
vendar niso iste! — da bi se prepojili z
boZjim blagoslovom. «*

»Premisljevati o istih temah«, da bi
se skusali odpreti vsemu njihovemu
bogastvu in tako odkriti nekaj, »kar
vendar ni isto!« To je pot
kontemplacije, h kateri smo



poklicani. Gre za plovbo po morju, ki
na prvi pogled ne prinasa niCesar
novega, ker je to Ze del naSega
obiCajnega dojemanja. Rimljani so
Sredozemsko morje imenovali Mare
nostrum: to je bilo znano morje,
obzorje, znotraj katerega so Ziveli.
Sveti JoZefmarija govori o odkrivanju
novih morij, novih obzorij, kajti
kakor hitro zaplujemo po morju,
mislec, da ga dobro poznamo, se pred
nasSimi o¢mi odprejo Sirna, neslutena
obzorja. Tedaj lahko z besedami sv.
Katarine Sienske recemo Gospodu:
»T1 si kakor globoko morje. Bolj ko v
njem iS¢em, veC najdem, in kolikor
veé najdem, bolj te is¢em.«”

Ta odkritja so razsvetljenja, ki jih Bog
naklanja, ko in kakor hoce. Vendar je
najprej pomembna nasa zbranost, ki
nas uvede v pripravljenost, da ta
Gospodova razsvetljenja prejmemo.
»In na enak nacin kot nekdo, ki je bil
sprva v temi in nenadoma zagleda
sonce, ki mu razsvetli obraz, tako



tudi tisti, ki prejme Svetega Duha,
pridobi lué v svoji dusi.«'¥ v
naslednjih poglavjih si bomo ogledali
nekatera izmed teh obzorij, ki jih je
sv. Jozefmarija odkril v svojem
notranjem Zivljenju, da bi se skupaj z
njim poglobili »v globine bozje
ljubezni«.

Abba Pater!

Eno izmed prepricanj, ki so bila v
prvih kristjanih najbolj
zakoreninjena, je bilo zavedanje, da
se lahko k Bogu obracajo kot njegovi
ljubljeni otroci. Jezus sam jih je o tem
poducil: »Vi torej molite takdle: Oce
nas, ki si v nebesih ...« (Mt 6,9). On
sam se je Judom predstavil kot
Ocetov ljubljeni Sin in svoje ucence
ucil, naj ga v tem posnemajo.
Apostoli so ga slisali, kako je Boga
nagovarjal z imenom, s katerim so
hebrejski otroci klicali svoje ocete. In
ko so prejeli Svetega Duha, so tudi
sami zaceli ravnati tako. Slo je za



nekaj skrajno novega v primerjavi s
pobozZnostjo Izraelcev, toda sv. Pavel
je to oznacil kot nekaj, kar je vsem
skupno in znano: »Prejeli [ste] duha
posinovljenja, v katerem klicemo:
Aba, Oce! Sam Duh pricuje naSemu
duhu, da smo boZji otroci« (Rim
8,15-16). To prepricanje jim je vlivalo
zaupanje in jim prinasalo nesluteno
drznost: »Ce smo otroci, smo tudi
dedici: dedici pri Bogu, sodedici s
Kristusom« (Rim 8,17). Jezus ni samo
Ocetov Edinorojeni Sin, ampak tudi
Prvorojenec med mnogimi brati
(prim. Rim 8,29; Kol 1,15). Novo
Zivljenje, ki ga je prinesel Kristus, so
tisti prvi verniki dojemali kot
Zivljenje od Boga ljubljenih otrok. To
ni bilo teoreti¢no ali abstraktno
dejstvo, temvec nekaj resni¢nega, kar
jih je navdajalo s prekipevajocim
veseljem. Lep dokaz za to je vzklik, ki
ga apostol Janez ne more zadrZati v
sebi, ko piSe svoje prvo pismo:
»Poglejte, kaksno ljubezen nam je



podaril Oce: bozji otroci se
imenujemo in to tudi smo!« (1 Jn 3,1).

BoZje oCetovstvo, njegova edinstvena
in neZna ljubezen do vsakega
Cloveka, je nekaj, kar se kristjani
naucimo Ze v zgodnjih letih Zivljenja.
In vendar smo poklicani, da to
odkrijemo na oseben in Ziv nacin, da
bi to spoznanje preoblikovalo nas
odnos do Boga. Pri tem se pred
nasimi o¢mi odpira morje miru in
zaupanja, neizmerno obzorje, v
katero se bomo lahko poglabljali vse
Zivljenje. Za svetega JoZefmarija je
bilo to nenadejano odkritje, nov
pogled, ki je bil v resnici Ze skrit v
necem, kar je dobro poznal.

Bila je jesen 1931; tistega dogodka se
je mnogo let pozneje spominjal:
»Lahko bi vam povedal, kdaj, v
katerem trenutku, kje sem dozivel
tisto prvo molitev kot boZji otrok. Ze
v otro$tvu sem se naucil klicati OcCeta
v oenasu; toda zacutiti, videti,



obCudovati to bozje hotenje, da smo
njegovi otroci ..., na ulici in na
tramvaju — eno uro, poldrugo uro, ne
vem; Abba, Pater! sem moral
kricati.«"”

V naslednjih mesecih se je sv.
Jozefmarija znova in znova vracal k
temu spoznanju. Na duhovnih vajah,
ki jih je opravil eno leto pozneje, je
na primer zapisal: »Prvi dan. Bog je
moj OcCe. — In ne morem izstopiti iz te
misli.«"® Ves dan je premisljeval
samo o bozjem ocCetovstvu! Na prvi
pogled nas lahko tako dolgotrajna
kontemplacija preseneti, vendar v
resnici prica, kako globoko se mu je v
duso vtisnila izkuSnja boZjega
otroStva. Tudi naSa prva drZa pri
molitvi in na sploh pri odnosu do
Boga mora biti zaznamovana z
zaupno predanostjo in hvaleznostjo.
Da pa bi nas odnos z Bogom zaZivel
na ta nacin, ga moramo Se enkrat
osebno odKriti, saj je On hotel biti
nas Oce.



Kdo je zame Bog?

Tako kot sv. JoZefmarija smo se
najbrz tudi sami Ze v otroStvu
naucili, da je Bog na$ Oce, toda
morda moramo prehoditi Se dobrSen
kos poti, da bi svoj polozaj kot boZji
sinovi in hcere zaZiveli v vsej njegovi
radikalnosti. Kako priti do tega
odkritja?

Da bi odkrili bozje ocCetovstvo, je
mnogokrat najprej treba obnoviti
njegovo pravo podobo. Kdo je On
zame? So ljudje, ki zavedno ali
nezavedno mislijo, da je Bog nekdo,
ki nalaga zakone in obljublja kazen
tistim, ki jih ne izpolnjujejo; nekdo, ki
pricakuje spoStovanje svoje volje in
ki se v primeru nepokorscine razjezi;
skratka, da je Gospodar, mi pa smo
proti svoji volji njegovi podlozniki. V
drugih primerih - to se dogaja tudi
nekaterim kristjanom - ¢lovek Boga
dojema predvsem kot motiv, zaradi
katerega se je treba lepo obnasati. O



Njem razmislja kot o razlogu, na
podlagi katerega se vsakdo usmerja
tja, kamor v resnici noce, vendar
mora iti. Toda Bog »ni nikakrSen
gospodovalen tiran, pa tudi ne tog in
neizprosen sodnik: je nas Oce. Govori
nam o nasih grehih, nasih napakah, o
pomanjkanju nase velikodusnosti,
toda zato, da bi nas odresSil vsega
tega, da nam obljubi svoje
prijateljstvo in ljubezen«."

TeZava, zaradi katere ne dojamemao,
da »Bog je ljubezen« (1 Jn 4,8), je
vcasih tudi posledica krize
oCetovstva, do katere prihaja v
mnogih drzavah. Morda smo to kdaj
zaznali pri pogovoru s prijatelji ali
sodelavci: e nimajo lepih spominov
na svojega oceta, se jim tudi podoba
Boga kot OcCeta ne zdi posebej
privlacna. Ko jim skuSamo
predstaviti vero, je dobro, da jim
pomagamo razumeti, kako njihova
bolecina zaradi te vrzeli govori o
tem, da nosijo oCetovstvo zapisano v



svojem srcu: ocetovstvo, ki jim stopa
naproti in jih klice. Poleg tega jim
prijatelj, morda duhovnik, s svojo
bliZino lahko pomaga odkriti
ljubezen Oceta, »po katerem se
imenuje vsakrsno oCetovstvo v
nebesih in na zemlji« (Ef 3,14), ter
izkusiti to neznost tudi v
»poklicanosti varuhov«,"” ki utripa v
vsakem Cloveku in Ki si utira pot v
oCetu ali materi, kar oni sami Ze so
oziroma Zelijo nekoC postati. Tako
bodo lahko v globini duSe polagoma
odkrivali pristno bozje obli¢je in
nacin zivljenja, h katerem smo
poklicani njegovi otroci, ki se
zavedamo, da nas On gleda z
neskonc¢no ljubeznijo. Zares, oce
nima svojega otroka rad zaradi tega,
kar ta stori, zaradi njegovih
dosezkov, ampak preprosto zato, ker
je njegov otrok. Istoc¢asno ga tudi
posilja v svet in skuSa iz njega
napraviti najvec, kar je mogoce,
vendar pri tem vselej izhaja iz velike
vrednosti, ki jo ima v njegovih oceh.



RazmiS$ljanje o tem nam lahko koristi
zlasti v trenutku porazov ali kadar
nam oddaljenost nasega Zivljenja od
vzorov, ki nam jih ponuja svet, v
katerem zZivimo, vzbuja slabo podobo
0 samem sebi. Morda bi se morali
veCkrat spomniti, da »je to nasa
‘postava’, to je nasa duhovna
identiteta: smo ljubljeni boZji otroci,
vedno [...]. Ne sprejeti samega sebe,
Ziveti nezadovoljno in razmisljati
negativno pomeni ne prepoznati
nase najpristnejse istovetnosti. To je
tako, kakor da obrnem hrbet, ko mi
Bog Zeli nameniti svoj pogled; to bi
pomenilo, da ho¢em prepreciti, da se
v meni uresnicijo njegove sanje. Bog
nas ima rad taksne, kakrsni smo, in
ni greha, pomanjkljivosti ali napake,
zaradi katere bi svoje mnenje
spremenil.«™!

NaSe dojemanje Boga kot OcCeta gre z
roko v roki s tem, da mu dopustimo,
da nas On pogleda kot svoje ljubljene
otroke. Na ta nacin razumemo, da



nasa vrednost ni odvisna od tega, kar
imamo (od nasih talentov), ali kar
storimo (od nasih uspehov), temvec
od Ljubezni, ki nas je ustvarila, ki
sanja o nas in ki nas je potrdila »pred
stvarjenjem sveta« (Ef 1,4). V
nasprotju s hladno idejo o Bogu, ki jo
vCasih ima sodobni svet, je Benedikt
XVI. Ze na zacCetku svojega
papeZevanja Zelel spomniti, da
»nismo nakljucna in brezsmiselna
posledica evolucije. Vsak izmed nas
je sad boZje misli. Vsak izmed nas je
ljubljen, vsakdo je zaZeljen.«'” Se ta
misel resni¢no odraza v naSem
vsakodnevnem Zivljenju?

Vdano upanje boZjih otrok

Sv. JoZefmarija je vernike Opus Dei
pogosto spominjal, da »je temelj
naSega duhovnega Zivljenja cut
nasega boZjega otrostva«."* Dejal je,
da je to podobno kot »nit, ki povezuje
bisere Cudovite ogrlice. Bozje
otrosStvo je nit in na njej so nanizane



vse kreposti, ker so kreposti boZjega
otroka.«" Zato je klju¢no, da Boga
prosimo, naj nam odpre to obzorje,
ki podpira in daje obliko naSemu
celotnemu duhovnemu zivljenju.

Nit boZjega otroStva se preliva v
»vsakdanjo drzo zaupne vdanostic,'
v drZo, ki je znacilna za otroke, zlasti
ko so Se majhni. Zato je v Zivljenju in
spisih svetega JoZefmarija boZje
sinovstvo pogosto povezano z
duhovnim otrostvom. Namre¢, kaj je
mar majhnemu otroku, ki se uci
voziti s kolesom, ¢e znova in znova
pada? Ti padci niso prav nic¢
pomembni, dokler vidi v bliZini
svojega ocCeta, ki ga spodbuja, naj Se
enkrat poskusi. TakSna je njegova
zaupna vdanost: »Ati je rekel, da
zmorem ... torej dajmo!«

15]

Zavedanje, da smo boZji otroci, nam
bo dalo tudi trdnost, na katero se
lahko opremo pri izvrSevanju
poslanstva, ki nam ga je Gospod



zaupal. Pocutili se bomo kakor tisti
sin, ki mu njegov oCe pravi: »Sin,
pojdi danes delat v vinograd!« (Mt
21,28). Morda nas bo najprej napadla
negotovost ali tiso¢ drugih
najrazli¢nejSih pomislekov. A takoj
zatem se bomo spomnili, da nas to
prosi nas OcCe in nam s tem izkazuje
ogromno zaupanje. Tako kot Jezus se
bomo znali prepustiti OCetovim
rokam in mu iz globine svoje duse
reCi: »... ne kar jaz ho¢em, ampak kar
[hoces] til« (Mr 14,36). Sv.
JoZefmarija nas je s svojim
Zivljenjem ucil ravnati tako, po
zgledu Jezusa Kristusa: »V teku let
sem se poskusal brez omahovanja
opirati na to veselo resni¢nost. Moja
molitev je bila enaka v vseh
okoliS¢inah, le z razli¢nimi poudarki.
Dejal sem mu: Gospod, Ti si me
postavil sem; Ti si mi zaupal to ali
ono in jaz zaupam vate. Vem, da si
moj OcCe, in vedno sem videl, kako so
majhni otroci vedno popolnoma
prepricani v svoje starse.«"®



Gotovo ne moremo trditi, da teZav ne
bo. Toda z njimi se bomo spopadali v
zavedanju, da nas ta vsemogocni Oce
spremlja, pa naj se zgodi karkoli, da
nam stoji ob strani in bedi nad nami.
On bo uresnicil to, Cesar se bomo
lotili, kajti navsezadnje gre za
njegovo delo; morda bo to storil na
drugacen, vendar na bolj plodovit
nacin. »Ko se bos zares predal
Gospodu, se bos naucil biti
zadovoljen s tem, kar pride, in ne bo$
izgubljal vedrosti, Ce se stvari —
Ceprav si jim posvetil ves svoj trud in
uporabil primerna sredstva — ne
izteCejo po tvojem okusu ... Kajti
‘iztekle’ se bodo tako, kot Bogu
ustreza, da se iztecejo.«"”

Kako gojiti »Cut boZjega otroStva«

Treba je pripomniti, da po besedah
svetega Jozefmarija, temelj duha
Opus Dei ni boZje otrostvo, marvec
cut boZjega otrostva. Ni dovolj biti
bozji otrok, ampak se moramo



zavedati, da smo boZzji otroci, tako da
naSe Zivljenje privzame ta cut. Ta
gotovost v srcu je najtrdnejsi temelj;
resnica o naSem bozjem otrostvu
tedaj postane nekaj dejavnega, kar
ima konkretne posledice v naSem
Zivljenju.

Da bi v sebi gojili ta cut, je koristno,
da se v to dejstvo poglobimo z
razumom in s srcem. Najprej z
razumom, tako da v molitvi
premisljujemo svetopisemska
besedila, ki govorijo o boZjem
oCetovstvu, 0 nasem posinovljenju, o
zivljenju bozjih otrok. Pri tej
meditaciji so lahko v pomoc Stevilna
besedila svetega JoZefmarija o naSem
poloZaju boZjih otrok ter
razmisljanja drugih svetnikov in
krsc¢anskih piscev.

S srcem se lahko v nase bozZje
otrostvo poglobimo tako, da se
zaupno obracamo k Ocetu, se
prepustimo njegovi ljubezni, da z



besedami ali brez njih obujamo svojo
sinovsko drzZo ter si nenehno
prizadevamo imeti v mislih njegovo
ljubezen do nas. Eden izmed moZnih
nacinov je, da ga nagovarjamo z
molitvenimi vzkliki. Sv. JoZefmarija
je svetoval: »KIlici ga ‘Oce’ veckrat na
dan in reci mu - na samem, v svojem
srcu — da ga imas rad, da ga Castis: da
cutiS ponos in moc, ker si njegov
otrok.«" Lahko uporabimo tudi
kaksno kratko molitev, ki nam
pomaga zaceti dan z gotovostjo, da
smo boZji otroci, ali ob sklepu dneva
obnoviti hvaleznost, kesanje in
upanje. PapeZ FranciSek je mladim
predlagal tole molitev: »Gospod,
hvala ti, ker me ljubis; vem, da me
ljubis; daj, da se zaljubim v svoje
Zivljenje. Ne v svoje napake, ki jih je
treba popraviti, ampak v Zivljenje, ki
je velik dar: je Cas za to, da ljubim in
da sem ljubljen.«™

Vrnitev v Oc¢etovo v hiSo



O druzini je bilo receno, da je to
»Kraj, kamor se vraCamox, kjer
najdemo oporo in pocitek. To Se
posebej velja za druZino, v kateri
vidimo »svetiSce ljubezni in
zZivljenja«,”” kot je dejal sv. Janez
Pavel II. Tam znova srecamo
ljubezen, ki daje smisel in vrednost
naSemu zivljenju, saj je navzoca prav
V njegovem izviru.

Na enak nac¢in nam obcutek, da smo
bozji otroci, omogoca, da se vrnemo
k Njemu, kadar smo utrujeni, ko smo
bili delezni slabega ravnanja ali ko se
cutimo ranjene ..., pa tudi e smo ga
uzalili. Vrnitev k Ocetu je drug nacin
za ohranjanje te drze »zaupne
vdanosti«. Koristno je, da pogosto
premisljujemo priliko o ocetu, ki je
imel dva sinova, o kateri govori
evangelist Luka (prim. Lk 15,11-32):
»Bog nas pricakuje, kot oCe v priliki,
z odprtimi rokami, Ceprav si tega ne
zasluzimo. Nas$ dolg ni vaZen. Kot v
primeru izgubljenega sina, je



potrebno le, da odpremo svoje srce,
da zahrepenimo po domu svojega
Oceta, da se ¢udimo in veselimo nad
bozjim darom, da se lahko
imenujemo in smo, kljub tako
slabemu odzivu s svoje strani,
resni¢no Njegovi otroci.«*"

Tisti sin je komajda pomislil na
trpljenje, ki ga je povzrocil svojemu
oCetu: predvsem se mu je toZilo po
dobrinah, ki jih je bil delezen v
oCetovi hiSi (prim. Lk 15,17-19). Tja
se odpravi v prepricanju, da ni
vreden vec kot zgolj hlapec med
mnogimi drugimi. In vendar ga oce
sprejme, sam mu stopi naproti, vrze
se mu v objem in ga zasuje s poljubi!
S tem ga spomni na njegovo
najglobljo istovetnost: da je njegov
sin. Nemudoma naroci, naj mu
vrnejo obleko, sandale, prstan ...
znamenja njegovega sinovstva, ki ga
niti njegove zablode niso mogle
izbrisati. »Konec koncev je bil to
njegov lastni sin in tega dejstva ni



moglo odstraniti ali uniciti nobeno
dejanje.«**

Ceprav se nam lahko Bog kdaj zdi
kakor Gospodar, katerega hlapci
smo, ali kakor hladnokrven sodnik,
pa On ostaja zvest svoji ocetovski
ljubezni. MoZnost, da se mu, potem
ko smo padli, spet pribliZamo, je
vedno ¢udovita priloZnost, da to
odkrijemo. To nam isto¢asno
razodeva naso lastno istovetnost. Ne
gre samo za to, da bi se On kar tako
odlocil, da nas ljubi, ampak za to, da
po milosti resni¢no smo bozji otroci.
Njegovi otroci smo in nih¢e nam ne
bo nikdar mogel odvzeti tega
dostojanstva. Niti mi sami. Zato ob
spoznanju svoje Sibkosti in greha —
zavestnega in hotenega — ne
dopustimo, da bi nas prevzelo
malodusje. Kot je dejal sv.
JoZefmarija, »to ni zadnja beseda.
Zadnjo besedo izrecCe Bog, to je
beseda njegove odreSilne in



usmiljene ljubezni, in zaradi tega

beseda nasega boZjega otrostva.«**

Prevzeti od ljubezni

Cut boZjega otro$tva spremeni vse,
kakor se je Zivljenje svetega
JoZefmarija spremenilo, ko je
nepricakovano prisel do tega
odkritja. Kako drugacno je notranje
Zivljenje, ko ga ne gradimo vec na
svojih napredkih ali na svojih sklepih
za poboljSanje, temvec ga namesto
tega usmerimo v Ljubezen, ki nas
prehiteva in nas pricakuje! Ce ¢lovek
daje prednost temu, kar on sam dela,
se duhovno Zivljenje skoraj izklju¢no
vrti okoli osebnega napredovanja.
Tak nacin zivljenja na dolgi rok tvega
ne samo to, da boZjo ljubezen odrine
nekam v kot duSe, ampak tudi to, da
zapade v malodusje, ker bi to bil boj,
pri katerem se Clovek znajde sam
pred svojim porazom.

Kadar pa se osredotocimo na to, kar
dela Bog, ko mu pustimo, da nam



vsak dan naklanja svojo ljubezen, in
dnevno sprejemamo njegovo
odreSenje, tedaj je nas boj povsem
druga pesem. Ce v bitki zmagamo,
bosta z vso naravnostjo na dan
privreli hvaleznost in slava; Ce pa
smo porazeni, se homo zaupno vrnili
k Ocetu s proSnjo za odpuscanje in
mu pustili, da nas objame. Na ta
nacin lahko razumemo, da »bozje
otroStvo ni kaksna konkretna krepost
z njej lastnimi dejanji, temvec stalna
drza krepostnega Cloveka. Zato kot
bozji otroci ne delujemo samo z
nekaterimi dejanji: nasa celotna
dejavnost, udejanjanje nasih
kreposti, more in mora biti

udejanjanje boZjega otrostva.«***

Kdor bo pripravljen in Zeljan vsak
dan sprejeti bozjo ljubezen, ne bo
poznal porazov. Celo greh se lahko
spremeni v priloZnost za to, da se
spomnimo na svoje dostojanstvo
bozjih otrok in se vrnemo k Ocetu, ki
nam vztrajno prihaja naproti in



klice: »Sin, sin moj!« Prav to
zavedanje bo tako kot v primeru
svetega Jozefmarija rodilo moc, ki jo
potrebujemo, da bi se spet vrnili in
hodili za Gospodom: »Vem, da bomo,
viin jaz, odlo¢no, z lucjo in pomocjo
bozje milosti spoznali, kaj vse
moramo sezgati, in bomo sezgali, kaj
vse je treba izruvati, in bomo to
izruvali, kaj vse je treba izrociti, in
bomo to izro¢ili.«* Ampak to bomo
storili brez utesnjenosti in brez
malodusja ter si pri tem prizadevali,
da ideala krScanskega Zivljenja ne bi
zamenjali s perfekcionizmom."”
Tako bomo Ziveli osredotoceni na
boZjo ljubezen do nas, popolnoma
prevzeti od ljubezni. Ravnali bomo
kakor majhni otroci, ki so nekoliko
odkrili Jjubezen svojega Oceta in se
mu hocejo na tiso¢ nacinov zanjo
zahvaliti ter se odzvati z vso
ljubeznijo — majhno ali veliko -,
kolikor so jo zmoZni pokazati s
svojim Zzivljenjem.



Lucas Buch

[1] F. Océriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, st. 30.

[2] Prav tam. Prim. sv. JoZefmarija,
Pot, §t. 961; BoZji prijatelji, St. 239.

[3] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 97.

[4] Sv. JoZefmarija, Kovacnica, St. 540.
[5] Sv. Katarina Sienska, Dialog, 167.

[6] Sv. Ciril Jeruzalemski, Kateheze,
16, 16.

[7] Sv. JoZefmarija, Meditacija, 24. 12.
1969 (v: A. Vazquez de Prada,
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
354).

[8] Sv. JoZefmarija, Zasebni zapiski,
St. 1637 (v: A. Vazquez de Prada,



Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
422).

[9] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 64.

[10] FranciSek, Pridiga pri masi ob
zaCetku pontifikata, 19. 3. 2013.

[11] FranciSek, Pridiga, 31. 7. 2016.

[12] Benedikt XVI., Pridiga pri masi
ob zacetku pontifikata, 24. 4. 2005.

[13] Sv. JoZefmarija, Pismo 25. 1.
1961, st. 54.

[14] Sv. JoZefmarija, Zapiski
meditacije, 6. 7. 1974.

[15] F. Ocariz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, st. 8.

[16] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji, St.
143.

[17] Sv. JoZefmarija, Brazda, St. 860.



[18] Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, St.
150.

[19] FranciSek, Pridiga, 31. 7. 2016.

[20] Sv. Janez Pavel II., Pridiga, 4. 5.
2003.

[21] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 64.

[22] Sv. Janez Pavel II., okr. Dives in
Misericordia (30. 11. 1980), St. 5.

[23] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 66.

[24] F. Ocariz - I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, str. 54.

[25] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, St. 66.

[26] Prim. F. Ocariz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, st. 8.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-
molitev-bozjega-otroka/ (15. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/

	Nova obzorja (1) – »Tista prva molitev božjega otroka«

