
opusdei.org

Nova obzorja (1) –
»Tista prva molitev
božjega otroka«

Čut božjega otroštva spremeni
vse, tako kot se je spremenilo
življenje svetega Jožefmarija, ko
je nepričakovano odkril to novo
obzorje.

12. Apr. 2021

»So trenutki, moje hčere in sinovi, ko
moramo bolj in bolj prodirati v pot
kontemplacije sredi sveta.«[1] S temi
besedami prelat Opus Dei izpostavlja
eno izmed prioritet sedanjega časa.



Krščanski apostolat je kot vedno tudi
danes »preobilje našega notranjega
življenja«.[2] Po eni strani zato, ker
temelji na tem, da drugim
posredujemo ravno to Življenje, po
drugi pa zato, ker je za oznanjanje
vere svetu treba le-to razumeti in po
njej tudi živeti. Gre skratka za to, »da
se poglobimo v globine božje
ljubezni, da bi jo tako mogli z besedo
in deli pokazati ljudem«.[3]

Ta pot navznoter ima neko
posebnost. Ne poteka od nekega
znanega kraja do drugega, ki bi bil
tuj, temveč pomeni predvsem
poglabljanje v nekaj že znanega, v
nekaj, kar se zdi samoumevno, ker je
bilo že tolikokrat slišano. Takrat 
odkrijemo nekaj, kar smo v resnici že
poznali, vendar to nenadoma
dojamemo z novo močjo in globino.
Sveti Jožefmarija to izkušnjo opisuje
z novimi »obzorji«, ki so se
nepričakovano odpirala pred



njegovimi očmi. Tako na primer
pravi v Kovačnici:

»V notranjem življenju, tako kot v
človeški ljubezni, je potrebno biti
vztrajen.

Da, mnogokrat moraš premišljevati o
istih temah in vztrajati, dokler znova
ne odkriješ stare resnice.

– Kako da tega prej nisem videl tako
jasno? se boš presenečen vprašal. –
Preprosto zato, ker smo včasih kakor
kamni, po katerih teče voda, vanje pa
ne prodre niti kapljica.

– Zato se je treba vračati k
premišljevanju o istih temah – ki
vendar niso iste! – da bi se prepojili z
božjim blagoslovom.«[4]

»Premišljevati o istih temah«, da bi
se skušali odpreti vsemu njihovemu
bogastvu in tako odkriti nekaj, »kar
vendar ni isto!« To je pot
kontemplacije, h kateri smo



poklicani. Gre za plovbo po morju, ki
na prvi pogled ne prinaša ničesar
novega, ker je to že del našega
običajnega dojemanja. Rimljani so
Sredozemsko morje imenovali Mare
nostrum: to je bilo znano morje,
obzorje, znotraj katerega so živeli.
Sveti Jožefmarija govori o odkrivanju
novih morij, novih obzorij, kajti
kakor hitro zaplujemo po morju,
misleč, da ga dobro poznamo, se pred
našimi očmi odprejo širna, neslutena
obzorja. Tedaj lahko z besedami sv.
Katarine Sienske rečemo Gospodu:
»Ti si kakor globoko morje. Bolj ko v
njem iščem, več najdem, in kolikor
več najdem, bolj te iščem.«[5]

Ta odkritja so razsvetljenja, ki jih Bog
naklanja, ko in kakor hoče. Vendar je
najprej pomembna naša zbranost, ki
nas uvede v pripravljenost, da ta
Gospodova razsvetljenja prejmemo.
»In na enak način kot nekdo, ki je bil
sprva v temi in nenadoma zagleda
sonce, ki mu razsvetli obraz, tako



tudi tisti, ki prejme Svetega Duha,
pridobi luč v svoji duši.«[6] V
naslednjih poglavjih si bomo ogledali
nekatera izmed teh obzorij, ki jih je
sv. Jožefmarija odkril v svojem
notranjem življenju, da bi se skupaj z
njim poglobili »v globine božje
ljubezni«.

Abba Pater!

Eno izmed prepričanj, ki so bila v
prvih kristjanih najbolj
zakoreninjena, je bilo zavedanje, da
se lahko k Bogu obračajo kot njegovi
ljubljeni otroci. Jezus sam jih je o tem
podučil: »Vi torej molíte takóle: Oče
naš, ki si v nebesih …« (Mt 6,9). On
sam se je Judom predstavil kot
Očetov ljubljeni Sin in svoje učence
učil, naj ga v tem posnemajo.
Apostoli so ga slišali, kako je Boga
nagovarjal z imenom, s katerim so
hebrejski otroci klicali svoje očete. In
ko so prejeli Svetega Duha, so tudi
sami začeli ravnati tako. Šlo je za



nekaj skrajno novega v primerjavi s
pobožnostjo Izraelcev, toda sv. Pavel
je to označil kot nekaj, kar je vsem
skupno in znano: »Prejeli [ste] duha
posinovljenja, v katerem kličemo:
Aba, Oče! Sam Duh pričuje našemu
duhu, da smo božji otroci« (Rim
8,15-16). To prepričanje jim je vlivalo
zaupanje in jim prinašalo nesluteno
drznost: »Če smo otroci, smo tudi
dediči: dediči pri Bogu, sodediči s
Kristusom« (Rim 8,17). Jezus ni samo
Očetov Edinorojeni Sin, ampak tudi
Prvorojenec med mnogimi brati
(prim. Rim 8,29; Kol 1,15). Novo
Življenje, ki ga je prinesel Kristus, so
tisti prvi verniki dojemali kot
življenje od Boga ljubljenih otrok. To
ni bilo teoretično ali abstraktno
dejstvo, temveč nekaj resničnega, kar
jih je navdajalo s prekipevajočim
veseljem. Lep dokaz za to je vzklik, ki
ga apostol Janez ne more zadržati v
sebi, ko piše svoje prvo pismo:
»Poglejte, kakšno ljubezen nam je



podaril Oče: božji otroci se
imenujemo in to tudi smo!« (1 Jn 3,1).

Božje očetovstvo, njegova edinstvena
in nežna ljubezen do vsakega
človeka, je nekaj, kar se kristjani
naučimo že v zgodnjih letih življenja.
In vendar smo poklicani, da to
odkrijemo na oseben in živ način, da
bi to spoznanje preoblikovalo naš
odnos do Boga. Pri tem se pred
našimi očmi odpira morje miru in
zaupanja, neizmerno obzorje, v
katero se bomo lahko poglabljali vse
življenje. Za svetega Jožefmarija je
bilo to nenadejano odkritje, nov
pogled, ki je bil v resnici že skrit v
nečem, kar je dobro poznal.

Bila je jesen 1931; tistega dogodka se
je mnogo let pozneje spominjal:
»Lahko bi vam povedal, kdaj, v
katerem trenutku, kje sem doživel
tisto prvo molitev kot božji otrok. Že
v otroštvu sem se naučil klicati Očeta
v očenašu; toda začutiti, videti,



občudovati to božje hotenje, da smo
njegovi otroci …, na ulici in na
tramvaju – eno uro, poldrugo uro, ne
vem; Abba, Pater! sem moral
kričati.«[7]

V naslednjih mesecih se je sv.
Jožefmarija znova in znova vračal k
temu spoznanju. Na duhovnih vajah,
ki jih je opravil eno leto pozneje, je
na primer zapisal: »Prvi dan. Bog je
moj Oče. – In ne morem izstopiti iz te
misli.«[8] Ves dan je premišljeval
samo o božjem očetovstvu! Na prvi
pogled nas lahko tako dolgotrajna
kontemplacija preseneti, vendar v
resnici priča, kako globoko se mu je v
dušo vtisnila izkušnja božjega
otroštva. Tudi naša prva drža pri
molitvi in na sploh pri odnosu do
Boga mora biti zaznamovana z
zaupno predanostjo in hvaležnostjo.
Da pa bi naš odnos z Bogom zaživel
na ta način, ga moramo še enkrat
osebno odkriti, saj je On hotel biti
naš Oče.



Kdo je zame Bog?

Tako kot sv. Jožefmarija smo se
najbrž tudi sami že v otroštvu
naučili, da je Bog naš Oče, toda
morda moramo prehoditi še dobršen
kos poti, da bi svoj položaj kot božji
sinovi in hčere zaživeli v vsej njegovi
radikalnosti. Kako priti do tega
odkritja?

Da bi odkrili božje očetovstvo, je
mnogokrat najprej treba obnoviti
njegovo pravo podobo. Kdo je On
zame? So ljudje, ki zavedno ali
nezavedno mislijo, da je Bog nekdo,
ki nalaga zakone in obljublja kazen
tistim, ki jih ne izpolnjujejo; nekdo, ki
pričakuje spoštovanje svoje volje in
ki se v primeru nepokorščine razjezi;
skratka, da je Gospodar, mi pa smo
proti svoji volji njegovi podložniki. V
drugih primerih – to se dogaja tudi
nekaterim kristjanom – človek Boga
dojema predvsem kot motiv, zaradi
katerega se je treba lepo obnašati. O



Njem razmišlja kot o razlogu, na
podlagi katerega se vsakdo usmerja
tja, kamor v resnici noče, vendar 
mora iti. Toda Bog »ni nikakršen
gospodovalen tiran, pa tudi ne tog in
neizprosen sodnik: je naš Oče. Govori
nam o naših grehih, naših napakah, o
pomanjkanju naše velikodušnosti,
toda zato, da bi nas odrešil vsega
tega, da nam obljubi svoje
prijateljstvo in ljubezen«.[9]

Težava, zaradi katere ne dojamemo,
da »Bog je ljubezen« (1 Jn 4,8), je
včasih tudi posledica krize
očetovstva, do katere prihaja v
mnogih državah. Morda smo to kdaj
zaznali pri pogovoru s prijatelji ali
sodelavci: če nimajo lepih spominov
na svojega očeta, se jim tudi podoba
Boga kot Očeta ne zdi posebej
privlačna. Ko jim skušamo
predstaviti vero, je dobro, da jim
pomagamo razumeti, kako njihova
bolečina zaradi te vrzeli govori o
tem, da nosijo očetovstvo zapisano v



svojem srcu: očetovstvo, ki jim stopa
naproti in jih kliče. Poleg tega jim
prijatelj, morda duhovnik, s svojo
bližino lahko pomaga odkriti
ljubezen Očeta, »po katerem se
imenuje vsakršno očetovstvo v
nebesih in na zemlji« (Ef 3,14), ter
izkusiti to nežnost tudi v
»poklicanosti varuhov«,[10] ki utripa v
vsakem človeku in ki si utira pot v
očetu ali materi, kar oni sami že so
oziroma želijo nekoč postati. Tako
bodo lahko v globini duše polagoma
odkrivali pristno božje obličje in
način življenja, h katerem smo
poklicani njegovi otroci, ki se
zavedamo, da nas On gleda z
neskončno ljubeznijo. Zares, oče
nima svojega otroka rad zaradi tega,
kar ta stori, zaradi njegovih
dosežkov, ampak preprosto zato, ker
je njegov otrok. Istočasno ga tudi
pošilja v svet in skuša iz njega
napraviti največ, kar je mogoče,
vendar pri tem vselej izhaja iz velike
vrednosti, ki jo ima v njegovih očeh.



Razmišljanje o tem nam lahko koristi
zlasti v trenutku porazov ali kadar
nam oddaljenost našega življenja od 
vzorov, ki nam jih ponuja svet, v
katerem živimo, vzbuja slabo podobo
o samem sebi. Morda bi se morali
večkrat spomniti, da »je to naša
‘postava’, to je naša duhovna
identiteta: smo ljubljeni božji otroci,
vedno […]. Ne sprejeti samega sebe,
živeti nezadovoljno in razmišljati
negativno pomeni ne prepoznati
naše najpristnejše istovetnosti. To je
tako, kakor da obrnem hrbet, ko mi
Bog želi nameniti svoj pogled; to bi
pomenilo, da hočem preprečiti, da se
v meni uresničijo njegove sanje. Bog
nas ima rad takšne, kakršni smo, in
ni greha, pomanjkljivosti ali napake,
zaradi katere bi svoje mnenje
spremenil.«[11]

Naše dojemanje Boga kot Očeta gre z
roko v roki s tem, da mu dopustimo,
da nas On pogleda kot svoje ljubljene
otroke. Na ta način razumemo, da



naša vrednost ni odvisna od tega, kar
imamo (od naših talentov), ali kar
storimo (od naših uspehov), temveč
od Ljubezni, ki nas je ustvarila, ki 
sanja o nas in ki nas je potrdila »pred
stvarjenjem sveta« (Ef 1,4). V
nasprotju s hladno idejo o Bogu, ki jo
včasih ima sodobni svet, je Benedikt
XVI. že na začetku svojega
papeževanja želel spomniti, da
»nismo naključna in brezsmiselna
posledica evolucije. Vsak izmed nas
je sad božje misli. Vsak izmed nas je
ljubljen, vsakdo je zaželjen.«[12] Se ta
misel resnično odraža v našem
vsakodnevnem življenju?

Vdano upanje božjih otrok

Sv. Jožefmarija je vernike Opus Dei
pogosto spominjal, da »je temelj
našega duhovnega življenja čut
našega božjega otroštva«.[13] Dejal je,
da je to podobno kot »nit, ki povezuje
bisere čudovite ogrlice. Božje
otroštvo je nit in na njej so nanizane



vse kreposti, ker so kreposti božjega
otroka.«[14] Zato je ključno, da Boga
prosimo, naj nam odpre to obzorje,
ki podpira in daje obliko našemu
celotnemu duhovnemu življenju.

Nit božjega otroštva se preliva v
»vsakdanjo držo zaupne vdanosti«,[15]

v držo, ki je značilna za otroke, zlasti
ko so še majhni. Zato je v življenju in
spisih svetega Jožefmarija božje
sinovstvo pogosto povezano z
duhovnim otroštvom. Namreč, kaj je
mar majhnemu otroku, ki se uči
voziti s kolesom, če znova in znova
pada? Ti padci niso prav nič
pomembni, dokler vidi v bližini
svojega očeta, ki ga spodbuja, naj še
enkrat poskusi. Takšna je njegova
zaupna vdanost: »Ati je rekel, da
zmorem … torej dajmo!«

Zavedanje, da smo božji otroci, nam
bo dalo tudi trdnost, na katero se
lahko opremo pri izvrševanju
poslanstva, ki nam ga je Gospod



zaupal. Počutili se bomo kakor tisti
sin, ki mu njegov oče pravi: »Sin,
pojdi danes delat v vinograd!« (Mt
21,28). Morda nas bo najprej napadla
negotovost ali tisoč drugih
najrazličnejših pomislekov. A takoj
zatem se bomo spomnili, da nas to
prosi naš Oče in nam s tem izkazuje
ogromno zaupanje. Tako kot Jezus se
bomo znali prepustiti Očetovim
rokam in mu iz globine svoje duše
reči: »… ne kar jaz hočem, ampak kar
[hočeš] ti!« (Mr 14,36). Sv.
Jožefmarija nas je s svojim
življenjem učil ravnati tako, po
zgledu Jezusa Kristusa: »V teku let
sem se poskušal brez omahovanja
opirati na to veselo resničnost. Moja
molitev je bila enaka v vseh
okoliščinah, le z različnimi poudarki.
Dejal sem mu: Gospod, Ti si me
postavil sem; Ti si mi zaupal to ali
ono in jaz zaupam vate. Vem, da si
moj Oče, in vedno sem videl, kako so
majhni otroci vedno popolnoma
prepričani v svoje starše.«[16]



Gotovo ne moremo trditi, da težav ne
bo. Toda z njimi se bomo spopadali v
zavedanju, da nas ta vsemogočni Oče
spremlja, pa naj se zgodi karkoli, da
nam stoji ob strani in bedi nad nami.
On bo uresničil to, česar se bomo
lotili, kajti navsezadnje gre za
njegovo delo; morda bo to storil na
drugačen, vendar na bolj plodovit
način. »Ko se boš zares predal
Gospodu, se boš naučil biti
zadovoljen s tem, kar pride, in ne boš
izgubljal vedrosti, če se stvari –
čeprav si jim posvetil ves svoj trud in
uporabil primerna sredstva – ne
iztečejo po tvojem okusu ... Kajti
‘iztekle’ se bodo tako, kot Bogu
ustreza, da se iztečejo.«[17]

Kako gojiti »čut božjega otroštva«

Treba je pripomniti, da po besedah
svetega Jožefmarija, temelj duha
Opus Dei ni božje otroštvo, marveč 
čut božjega otroštva. Ni dovolj biti
božji otrok, ampak se moramo 



zavedati, da smo božji otroci, tako da
naše življenje privzame ta čut. Ta
gotovost v srcu je najtrdnejši temelj;
resnica o našem božjem otroštvu
tedaj postane nekaj dejavnega, kar
ima konkretne posledice v našem
življenju.

Da bi v sebi gojili ta čut, je koristno,
da se v to dejstvo poglobimo z
razumom in s srcem. Najprej z
razumom, tako da v molitvi
premišljujemo svetopisemska
besedila, ki govorijo o božjem
očetovstvu, o našem posinovljenju, o
življenju božjih otrok. Pri tej
meditaciji so lahko v pomoč številna
besedila svetega Jožefmarija o našem
položaju božjih otrok ter
razmišljanja drugih svetnikov in
krščanskih piscev.

S srcem se lahko v naše božje
otroštvo poglobimo tako, da se
zaupno obračamo k Očetu, se
prepustimo njegovi ljubezni, da z



besedami ali brez njih obujamo svojo
sinovsko držo ter si nenehno
prizadevamo imeti v mislih njegovo
ljubezen do nas. Eden izmed možnih
načinov je, da ga nagovarjamo z
molitvenimi vzkliki. Sv. Jožefmarija
je svetoval: »Kliči ga ‘Oče’ večkrat na
dan in reci mu – na samem, v svojem
srcu – da ga imaš rad, da ga častiš: da
čutiš ponos in moč, ker si njegov
otrok.«[18] Lahko uporabimo tudi
kakšno kratko molitev, ki nam
pomaga začeti dan z gotovostjo, da
smo božji otroci, ali ob sklepu dneva
obnoviti hvaležnost, kesanje in
upanje. Papež Frančišek je mladim
predlagal tole molitev: »Gospod,
hvala ti, ker me ljubiš; vem, da me
ljubiš; daj, da se zaljubim v svoje
življenje. Ne v svoje napake, ki jih je
treba popraviti, ampak v življenje, ki
je velik dar: je čas za to, da ljubim in
da sem ljubljen.«[19]

Vrnitev v Očetovo v hišo



O družini je bilo rečeno, da je to
»kraj, kamor se vračamo«, kjer
najdemo oporo in počitek. To še
posebej velja za družino, v kateri
vidimo »svetišče ljubezni in
življenja«,[20] kot je dejal sv. Janez
Pavel II. Tam znova srečamo
ljubezen, ki daje smisel in vrednost
našemu življenju, saj je navzoča prav
v njegovem izviru.

Na enak način nam občutek, da smo
božji otroci, omogoča, da se vrnemo
k Njemu, kadar smo utrujeni, ko smo
bili deležni slabega ravnanja ali ko se
čutimo ranjene …, pa tudi če smo ga
užalili. Vrnitev k Očetu je drug način
za ohranjanje te drže »zaupne
vdanosti«. Koristno je, da pogosto
premišljujemo priliko o očetu, ki je
imel dva sinova, o kateri govori
evangelist Luka (prim. Lk 15,11-32):
»Bog nas pričakuje, kot oče v priliki,
z odprtimi rokami, čeprav si tega ne
zaslužimo. Naš dolg ni važen. Kot v
primeru izgubljenega sina, je



potrebno le, da odpremo svoje srce,
da zahrepenimo po domu svojega
Očeta, da se čudimo in veselimo nad
božjim darom, da se lahko
imenujemo in smo, kljub tako
slabemu odzivu s svoje strani,
resnično Njegovi otroci.«[21]

Tisti sin je komajda pomislil na
trpljenje, ki ga je povzročil svojemu
očetu: predvsem se mu je tožilo po
dobrinah, ki jih je bil deležen v
očetovi hiši (prim. Lk 15,17-19). Tja
se odpravi v prepričanju, da ni
vreden več kot zgolj hlapec med
mnogimi drugimi. In vendar ga oče
sprejme, sam mu stopi naproti, vrže
se mu v objem in ga zasuje s poljubi!
S tem ga spomni na njegovo
najglobljo istovetnost: da je njegov
sin. Nemudoma naroči, naj mu
vrnejo obleko, sandale, prstan …
znamenja njegovega sinovstva, ki ga
niti njegove zablode niso mogle
izbrisati. »Konec koncev je bil to
njegov lastni sin in tega dejstva ni



moglo odstraniti ali uničiti nobeno
dejanje.«[22]

Čeprav se nam lahko Bog kdaj zdi
kakor Gospodar, katerega hlapci
smo, ali kakor hladnokrven sodnik,
pa On ostaja zvest svoji očetovski
ljubezni. Možnost, da se mu, potem
ko smo padli, spet približamo, je
vedno čudovita priložnost, da to
odkrijemo. To nam istočasno
razodeva našo lastno istovetnost. Ne
gre samo za to, da bi se On kar tako
odločil, da nas ljubi, ampak za to, da 
po milosti resnično smo božji otroci.
Njegovi otroci smo in nihče nam ne
bo nikdar mogel odvzeti tega
dostojanstva. Niti mi sami. Zato ob
spoznanju svoje šibkosti in greha –
zavestnega in hotenega – ne
dopustimo, da bi nas prevzelo
malodušje. Kot je dejal sv.
Jožefmarija, »to ni zadnja beseda.
Zadnjo besedo izreče Bog, to je
beseda njegove odrešilne in



usmiljene ljubezni, in zaradi tega
beseda našega božjega otroštva.«[23]

Prevzeti od ljubezni

Čut božjega otroštva spremeni vse,
kakor se je življenje svetega
Jožefmarija spremenilo, ko je
nepričakovano prišel do tega
odkritja. Kako drugačno je notranje
življenje, ko ga ne gradimo več na
svojih napredkih ali na svojih sklepih
za poboljšanje, temveč ga namesto
tega usmerimo v Ljubezen, ki nas
prehiteva in nas pričakuje! Če človek
daje prednost temu, kar on sam dela,
se duhovno življenje skoraj izključno
vrti okoli osebnega napredovanja.
Tak način življenja na dolgi rok tvega
ne samo to, da božjo ljubezen odrine
nekam v kot duše, ampak tudi to, da
zapade v malodušje, ker bi to bil boj,
pri katerem se človek znajde sam
pred svojim porazom.

Kadar pa se osredotočimo na to, kar 
dela Bog, ko mu pustimo, da nam



vsak dan naklanja svojo ljubezen, in
dnevno sprejemamo njegovo
odrešenje, tedaj je naš boj povsem
druga pesem. Če v bitki zmagamo,
bosta z vso naravnostjo na dan
privreli hvaležnost in slava; če pa
smo poraženi, se bomo zaupno vrnili
k Očetu s prošnjo za odpuščanje in
mu pustili, da nas objame. Na ta
način lahko razumemo, da »božje
otroštvo ni kakšna konkretna krepost
z njej lastnimi dejanji, temveč stalna
drža krepostnega človeka. Zato kot
božji otroci ne delujemo samo z
nekaterimi dejanji: naša celotna
dejavnost, udejanjanje naših
kreposti, more in mora biti
udejanjanje božjega otroštva.«[24]

Kdor bo pripravljen in željan vsak
dan sprejeti božjo ljubezen, ne bo
poznal porazov. Celo greh se lahko
spremeni v priložnost za to, da se
spomnimo na svoje dostojanstvo
božjih otrok in se vrnemo k Očetu, ki
nam vztrajno prihaja naproti in



kliče: »Sin, sin moj!« Prav to
zavedanje bo tako kot v primeru
svetega Jožefmarija rodilo moč, ki jo
potrebujemo, da bi se spet vrnili in
hodili za Gospodom: »Vem, da bomo,
vi in jaz, odločno, z lučjo in pomočjo
božje milosti spoznali, kaj vse
moramo sežgati, in bomo sežgali, kaj
vse je treba izruvati, in bomo to
izruvali, kaj vse je treba izročiti, in
bomo to izročili.«[25] Ampak to bomo
storili brez utesnjenosti in brez
malodušja ter si pri tem prizadevali,
da ideala krščanskega življenja ne bi
zamenjali s perfekcionizmom.[26]

Tako bomo živeli osredotočeni na
božjo ljubezen do nas, popolnoma
prevzeti od ljubezni. Ravnali bomo
kakor majhni otroci, ki so nekoliko
odkrili ljubezen svojega Očeta in se
mu hočejo na tisoč načinov zanjo
zahvaliti ter se odzvati z vso
ljubeznijo – majhno ali veliko –,
kolikor so jo zmožni pokazati s
svojim življenjem.



Lucas Buch

[1] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 30.

[2] Prav tam. Prim. sv. Jožefmarija, 
Pot, št. 961; Božji prijatelji, št. 239.

[3] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 97.

[4] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 540.

[5] Sv. Katarina Sienska, Dialog, 167.

[6] Sv. Ciril Jeruzalemski, Kateheze,
16, 16.

[7] Sv. Jožefmarija, Meditacija, 24. 12.
1969 (v: A. Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
354).

[8] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski,
št. 1637 (v: A. Vázquez de Prada, 



Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
422).

[9] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 64.

[10] Frančišek, Pridiga pri maši ob
začetku pontifikata, 19. 3. 2013.

[11] Frančišek, Pridiga, 31. 7. 2016.

[12] Benedikt XVI., Pridiga pri maši
ob začetku pontifikata, 24. 4. 2005.

[13] Sv. Jožefmarija, Pismo 25. 1.
1961, št. 54.

[14] Sv. Jožefmarija, Zapiski
meditacije, 6. 7. 1974.

[15] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017, št. 8.

[16] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
143.

[17] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 860.



[18] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
150.

[19] Frančišek, Pridiga, 31. 7. 2016.

[20] Sv. Janez Pavel II., Pridiga, 4. 5.
2003.

[21] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 64.

[22] Sv. Janez Pavel II., okr. Dives in
Misericordia (30. 11. 1980), št. 5.

[23] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 66.

[24] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, str. 54.

[25] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 66.

[26] Prim. F. Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-
molitev-bozjega-otroka/ (15. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/
https://opusdei.org/sl-si/article/nova-obzorja-1-tista-prva-molitev-bozjega-otroka/

	Nova obzorja (1) – »Tista prva molitev božjega otroka«

