
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (9) –
Bo moja odločitev
prava?

Ko se v srcu pojavi nemir,
povezan z možnostjo odločitve
za neko pot, je naravno, da
oklevamo in občutimo strah:
Bog nas išče in mi si kljub svoji
krhkosti želimo živeti z njim in
zanj.

5. Jan. 2023

Potem ko so bili apostoli priča
Jezusovemu srečanju z bogatim



mladeničem in izidu tega srečanja,
jim to da misliti: fant »je žalosten
odšel« (Mt 19,22 sl.). Najbrž so
zbegani ob Jezusovem pogledu, ki
sicer ni žalosten, je pa prizadet:
»Bogataš bo težko prišel v nebeško
kraljestvo.« Kakor ob drugih
priložnostih spregovori Peter kot
glasnik njihovega skupnega čutenja:
»Mi smo vse zapustili in šli za teboj.
Kaj bomo torej prejeli?« S takšnimi
besedami in v tem duhu zaupnega
prijateljstva je sv. Jožefmarija
nagovoril našega Gospoda v nekem
za Delo težkem trenutku: »Kaj boš
zdaj storil z nami? Ne moreš kar
zapustiti tistih, ki so svoje zaupanje
položili vate!«[1]

Kaj bo z menoj?

Začetek poklicanosti tako kot začetek
vsake poti pogosto s seboj prinese
določeno mero negotovosti. Ko Bog
dopusti, da v naše srce vstopi nemir
in se začne izrisovati možnost



konkretne poti, je naravno, da se
vprašamo: Bo to prava smer?

Kaj se skriva v ozadju te negotovosti?
Na prvem mestu: povsem običajen
strah. Strah pred življenjem in pred
lastnimi odločitvami: ne vemo, kaj se
bo zgodilo v prihodnosti, kam nas bo
pripeljala ta pot, ker je še nikoli
nismo prehodili. Negotovost je
mogoče razlagati tudi kot našo željo,
da bi se odločili pravilno: želimo si,
da bi naše življenje imelo neko
vrednost, da bi pustilo sled; poleg
tega velike in lepe stvari od nas
zahtevajo tisto najboljše, zato se ne
želimo prenagliti. Globlji razlog pa je
skrivnostnejši in hkrati preprostejši:
Bog nas išče in mi si želimo živeti z
njim. Navadno ni Bog tisto, kar nam
vzbuja strah, pač pa mi sami. Skrbi
nas naša krhkost ob s stiku s tako
neizmerno Ljubeznijo: morda si
mislimo, da ne bomo zmogli biti na
njeni ravni.



Ko Peter vpraša Jezusa »kaj bomo
prejeli«; ko sv. Jožefmarija vpraša
Jezusa »kaj bo z nami«; ko kristjan
vpraša Jezusa »kaj bo z menoj«, če
grem po tej poti – kaj odgovori
Gospod? Jezus nam pogleda v srce in
nam z glasom, polnim naklonjenosti
in veselja, pove, da je vsak izmed nas
božja stava in da Bog nikdar ne
izgubi tega, na kar je stavil. Živeti
pomeni sprejeti pustolovščino,
tveganje, omejitve, izzive, trud,
izstopiti iz našega majhnega sveta, ki
ga obvladujemo, in odkriti lepoto, ki
jo prinaša posvečanje življenja
nečemu, kar je večje od nas in kar
več kot obilno poteši našo željo po
sreči. Lahko si predstavljamo Jezusov
hrepeneči pogled, ko izreče besede,
ki so in bodo odmevale v mnogih
srcih: »Kdor je zapustil hiše ali brate
ali sestre ali očeta ali mater ali otroke
ali njive zaradi mojega imena, bo
prejel stokratno in dobil v delež
večno življenje« (Mt 19,29). Bog
vedno daje »na polno«.



Nikakor pa ne gre čakati na kakšno
dih jemajoče razodetje ali načrt, ki bi
bil izdelan do zadnje potankosti. Bog
je pomislil na nas, vendar računa
tudi na našo pobudo. »Ko se neka
oseba znajde v negotovosti glede
možnosti posebnega, njej
namenjenega božjega klica, je
nedvomno treba prositi Svetega
Duha za ‘luč, da bi videla’ svoj poklic.
Če pa ta oseba sama in tisti, ki imajo
nalogo sodelovati pri poklicnem
razločevanju (duhovno vodstvo idr.),
ne vidijo ničesar, kar bi temu
objektivno nasprotovalo, in če je
božja previdnost […] osebo pripeljala
do te izkušnje, potem je poleg tega,
da še naprej prosimo Boga za ‘luč, da
bi videli’, pomembno – menim, da še
bolj pomembno – prositi Ga za ‘moč,
da bi hoteli’, da bi se s to močjo, ki
povzdigne svobodo, v času
izoblikoval sam večni poklic.«[2]

Nismo sami: Cerkev je pot



V tem procesu razločevanja svoje
poklicanosti nismo sami, saj se vsak
krščanski poklic rodi in raste v
Cerkvi. Po njej nas Bog privlači k sebi
in nas kliče, Cerkev sama pa nas
sprejema in spremlja na naši poti k
Bogu.

Cerkev privlači. Skozi zgodovino Bog
uporablja ljudi, ki s svojim življenjem
za seboj pustijo globoko brazdo in
drugim začrtajo poti za njihovo
izročitev. Njihovo življenje, ideali in
nauki nas navdihujejo in pretresajo:
izvabljajo nas iz naše sebičnosti in
nas kličejo k polnejšemu življenju, k
življenju ljubezni. Ta klic je del
božjih načrtov, spada v delovanje
Svetega Duha, ki nam pripravlja pot.

Cerkev kliče. Bog »nas ne prosi za
dovoljenje, da bi nam ‘zakompliciral
življenje’. On samo vstopi in … to je
to!«[3] Zato računa na to, da si bodo
njegovi otroci upali drug drugega
povabiti k resnemu razmisleku o



možnosti, da bi mu izročili svoje
življenje. Jezus Kristus je božje
kraljestvo primerjal z veliko gostijo,
na kateri želi, da sodelujejo vsi ljudje,
tudi tisti, za katere se je sprva zdelo,
da niso povabljeni (Lk 14,15-24).
Dejansko se Bog običajno zanaša na
neko zunanje povabilo, da bi njegov
glas zazvenel v človekovem srcu.

Vsi krščanski poklici, če naletijo na
ljubezni poln odgovor, vodijo k
svetosti. Zato je najboljši poklic za
vsakega posameznika njegov lastni
poklic. Vendar pa ni nobena pot 
vnaprej zaprta. Življenje kot pot proti
Bogu v zakonu ali v celibatu je
spočetka na voljo vsem. Naša
biografija, naša osebna zgodovina,
izrisuje našo pot in nas postavlja na
takšna ali drugačna razpotja. Izbira
je odvisna od osebne svobode: gre za
to, za izbiro. Kristus hoče, da bi bili
svobodni: »Če hoče kdo iti za menoj«
… (Mt 16,24); »če hočeš biti popoln«
… (Mt 19,21).



Ampak kaj človeka privede do tega,
da med vsemi možnimi poklici izbere
nek določen poklic? Svoboda išče
široka obzorja, božanska obzorja,
obzorja ljubezni. Sveti Ignacij
Antiohijski je dejal, da »krščanstvo ni
stvar prepričevanja, ampak
veličastja«.[4] Dovolj je, da ga s svojim
življenjem in besedo predstavimo v
vsej njegovi lepoti in preprostosti, da
bo s svojo lastno močjo pritegnilo
duše, če se le odprejo Kristusovemu
pozivu (prim. Mr 10,21). Nekaj zelo
intimnega in globokega v človeku,
kar je celo njemu samemu nekoliko
neznano in skrivnostno, odmeva in
pride v sozvočje s tem predlogom o
poti znotraj Cerkve. Že Grki so trdili,
»da se podobno spoznava s
podobnim«.[5] Pristno življenje
drugih kristjanov nas vabi, da se
približamo Jezusu in mu izročimo
svoje srce. V ljudeh, ki so v naši
bližini, vidimo zgled in pomislimo:
»Morda pa bi tudi jaz …« Tako se
uresničujejo evangeljske besede



»pridi in poglej« (Jn 1,46), ki nas
pozivajo tukaj in zdaj.

Cerkev sprejema in spremlja. Vsak
normalen človek se lahko, ne da bi
izkusil kak poseben klic, poda v
življenje služenja, razdajanja: v
celibatu ali zakonu, v duhovništvu, v
redovniškem stanu. Razločevanje o
tem, kateri je posameznikov poklic,
se bo opiralo na pravilni namen te
osebe, na njeno zmožnost in
primernost.

To razločevanje potrebuje pomoč
drugih, zlasti duhovno vodstvo. Po
drugi strani pa zahteva tudi presojo
tistih, ki vodijo cerkveno ustanovo,
za katero gre. K poslanstvu Cerkve,
da sprejema, sodi namreč tudi skrb,
da vsakdo najde svoje mesto.
Pomislimo, kakšen božji blagoslov je
to, da je v trenutku načrtovanja
našega življenja navzoč nekdo, ki mu
lahko zaupamo in ki prav tako zaupa
nam. Da nam drugi ljudje, ki dobro



poznajo našo osebnost in naš položaj,
lahko po svoji vesti zatrdijo: Kar
pogumno, saj zmoreš, imaš pogoje ali
talente, potrebne za to poslanstvo, ki
je morda tvoje in ki ga lahko
sprejmeš, če to zares hočeš; ali pa
nam lahko prav tako po svoji vesti
rečejo: Morda to ni tvoja pot.

Poklicanost je vedno win-win
situacija, v kateri zmagata obe strani.
To je najboljše za oba, ki sta v
odnosu: za posameznika in cerkveno
ustanovo. Bog Oče s svojo ljubečo
previdnostjo spremlja vsako od teh
osebnih zgodb. Sveti Duh je storil, da
so v Cerkvi vzniknile ustanove in poti
svetosti, ki služijo kot struga in
pomoč posameznim osebam. Sveti
Duh pa je tudi tisti, ki določene ljudi
v konkretnem trenutku njihovega
življenja spodbuja, da s svojo
izročitvijo te struge v Cerkvi poživijo.

Skok vere: zaupanje v Boga



Ob pogledu na množico, ki je
prihajala k Jezusu, se ta obrne k
Filipu in ga vpraša: »Kje naj kupimo
kruha, da bodo tile jedli?« (Jn 6,5).
Apostolom je jasno, da glede lakote
tolikšnega števila ljudi sami ne
morejo storiti ničesar. Na razpolago
imajo le »pet ječmenovih hlebov in
dve ribi«, ki jih je priskrbel neki tam
navzoči deček. Jezus vzame te hlebe
ter nahrani vso množico in živeža je
več kot dovolj, tako da reče učencem:
»Poberite koščke, ki so ostali, da se
kaj ne izgubi.« Samo Jezus lahko
doseže, da se nič od našega življenja
ne izgubi in da koristi vsemu
človeštvu, vendar mu moramo
zaupati vse, kar imamo. Potem dela
čudeže in prvi prejemniki teh
dobrobiti smo mi sami.

Če zaupamo v Boga in mu odpremo
vrata svojega življenja, nas bo skupaj
z njim prevzelo sočutje do množice,
ki je lačna Njega in podobna ovcam
brez pastirja. In spoznali bomo, da



računa na nas, da bi vsem tem
ljudem prinašali njegovo ljubezen.
Končno pa bomo začutili spodbudo,
da se zaženemo, saj je to nekaj, kar
presega vse, kar bi si lahko sami kdaj
zamislili; da se zaženemo v
zavedanju, da bomo z božjo pomočjo
zmogli hoditi naprej, tako da se
prepustimo njegovim rokam in
popolnoma zaupamo Njemu. Ker pa
se Bog ne vsiljuje, je potreben skok
vere: »Zakaj se že končno ne izročiš
Bogu enkrat za vselej … zares … takoj
zdaj?!«[6]

Seveda je treba stvar dobro
premisliti. To je čas, ki ga Cerkev
imenuje čas razločevanja. Vendar se
je treba zavedati, da »razločevanje ni
domišljavo samospraševanje ali
sebično opazovanje, ampak resnični
izhod iz nas samih naproti skrivnosti
Boga, ki nam pomaga živeti
poslanstvo, h kateremu nas je
poklical v korist bratov«.[7]

Poklicanost pomeni, da gremo ven iz



sebe, da zapustimo svoje območje
udobja in lastne varnosti.

Pri skoku s padalom je ključnega
pomena, da padalo deluje in se
odpre, tako da se lahko gladko
spustimo in pristanemo. Toda najprej
je treba iz letala skočiti, ne da bi
odprli padalo. Podobno tudi poklic
pomeni živeti z zaupanjem v Boga,
ne pa v lastno gotovost. O modrih z
Vzhoda pravi sv. Janez Zlatousti: »Ko
so bili v Perziji, so videli zvezdo, ko
pa so Perzijo zapustili, so zagledali
Sonce pravičnosti«; ampak »če ne bi
odločno zapustili svoje dežele, potem
ne bi mogli več videti niti zvezde«.[8]

»Veš, da tvoja pot ni jasna. – Zaradi
tega, ker ne slediš Jezusu od blizu in
ostajaš v temi. – Zakaj odlagaš svojo
odločitev?«[9] Samo če pot izberem, jo
lahko prehodim in živim to, kar sem
izbral. Da bi videli zvezdo, se je treba
odpraviti na pot, kajti božji načrti nas
vedno presegajo, segajo onkraj nas



samih. Le z zaupanjem vanj
postanemo tega zmožni. Na začetku
človek ne zmore: mora še zrasti. Da
pa bi rasli, je treba verjeti: »Brez
mene ne morete storiti ničesar« (Jn
15,5), z menoj pa zmorete vse.

Zato se motijo tisti, ki vso svojo
mladost prebijejo v čakanju na
dokončno razsvetljenje o svojem
življenju, ne da bi se za karkoli
odločili. S tem je povezana tudi neka
posebna omejitev, ki je dandanes
navzoča: človek naredi toliko selfijev,
vidi se na toliko fotografijah, da
morda misli, da se že popolnoma
pozna. Da pa bi zares našli svojo
istovetnost, je treba ponovno odkriti
tisto, česar v svojem življenju ne
vidimo: vse, kar je v njem skrivnost,
božja navzočnost in ljubezen do
vsakogar izmed nas. Živeti pomeni
odkriti in se z zaupanjem prepustiti
tej skrivnosti ter sprejeti neko logiko
in neke razloge, ki jih ne moremo
povsem doumeti.



Božje zgodbe se začnejo z majhnimi
koraki. Toda pot zaupanja, ki tvega
vse, vodi do uresničitve največjih
sanj, božjih sanj. Ko se kot dobri božji
otroci pustimo voditi Svetemu Duhu
(prim. Rim 8,14), naše življenje poleti
navzgor. To je pot modrih; pot sv.
Marije, deklice, ki postane Božja
Mati; in Jožefa, tesarja, ki ga Bog
sprejme kot očeta; pot apostolov, ki
po začetnih dvomih in napakah
postanejo stebri, na katerih je
zgrajena Cerkev … ter pot številnih
kristjanov, ki hodijo pred nami in nas
spremljajo. Le kdo bi na začetku
svojega življenja pomislil na takšno
skrivnost? Jasno postane šele na
koncu. Dospeti do konca pa je
mogoče zato, ker je na začetku
vsakdo znal zapustiti svojo lažno
gotovost in se vreči »v močne roke
svojega očeta« Boga.[10]

Ko torej razločevanje napreduje in
konkreten poklic dobiva jasnejše
obrise, se za nadaljevanje poti



pokaže potreba po začetnem skoku
vere: potreba po tem, da rečeš »da«.
Razločevanje se lahko dokonča le na
ta način, zato je Cerkev v svoji
večstoletni modrosti predvidela vrsto
stopenj, ki jim je treba postopoma
slediti, da bi se prepričali o
primernosti oseb za vsako konkretno
poklicno pot. Ta način ravnanja
prinaša veliko miru v srcu in krepi
odločitev za zaupanje v Boga, ki
vsakega posebej vodi k darovanju
samega sebe. V Boga ne dvomimo,
dvomimo pa vase, zato zaupamo
vanj in v Cerkev.

Z naše strani velja razmisliti o vsem,
kar smo in kar veljamo, da bi tako
kot v priliki o talentih (prim. Mt
25,14-30) lahko izročili vse, ne da bi
karkoli zadržali zase, ne da bi se
pogajali ali s komerkoli delili. To je
ključ do zrele in iskrene odločitve:
pripravljenost na popolno izročitev,
na popolno predanost božjim rokam
brez kakršnihkoli pridržkov, in



spoznanje, da nas ta podaritev
navdaja z mirom in veseljem, ki ne
izhajata iz nas samih. Tako se lahko
ukorenini globoko prepričanje, da
smo našli svojo pot.

* * *

V trenutku razločevanja svoje
poklicanosti Marija vpraša angela:
»Kako se bo to zgodilo, ko ne poznam
moža?« (prim. Lk 1,34 sl.). Angel je
odposlanec, posrednik, ki kliče
skladno z božjim glasom. Marija ne
postavlja nobenih pogojev, pač pa
vpraša, da bi se prav odločila. Angel
ji zagotovi: Sveti Duh bo to storil,
kajti to, kar sem ti povedal, te
presega, toda »Bogu ni nič
nemogoče« (v. 37). Če se celo Marija,
naša Mati, sprašuje, kako razumljivo
je potem, da vsak kristjan koga
vpraša za nasvet, ko doživlja notranji
vzgib božje ljubezni: Kaj naj storim,
da bi mu izročil svoje življenje? Kje
misliš, da bom našel pot do sreče?



Kako čudovito je, če si pustimo
svetovati, da bi mogli s sijočo
svobodo in polni zaupanja v Boga
reči »da«; da bi vse položili v njegove
roke: »Zgôdi se mi po tvoji besedi.«

Pablo Marti

[1] Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 3. knjiga, str.
34.

[2] Fernando Ocáriz, La vocación al
Opus Dei como vocación en la Iglesia,
v: El Opus Dei en la Iglesia, Rialp,
Madrid 1993, str. 153.

[3] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 902.

[4] Sv. Ignacij Antiohijski, Pismo
Rimljanom, 3, v: Spisi apostolskih
očetov, Mohorjeva družba, Celje
1996, str. 153.



[5] Aristotel, O duši, I, 2.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 902.

[7] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate (19. 3. 2018), št. 175.

[8] Sv. Janez Zlatousti, Homilías sobre
san Mateo, VII. 5 (PG 57, c. 78).

[9] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 797.

[10] Prim. sv. Jožefmarija, Križev pot, 7.
postaja.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-

ljubezen-9-bo-moja-odlocitev-prava/
(16. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-9-bo-moja-odlocitev-prava/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-9-bo-moja-odlocitev-prava/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-9-bo-moja-odlocitev-prava/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (9) – Bo moja odločitev prava?

