
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (8) –
Še boljši očetje in
matere

Poslanstvo staršev ni omejeno
na sprejemanje otrok, ki jim jih
Bog pošlje; nadaljuje se skozi
vse življenje in njegovo obzorje
so nebesa.

23. Jul. 2022

Jakobova in Janezova mati pristopi k
Jezusu. Do Njega čuti veliko
zaupanje. Gospod ugane njen namen,
da ga želi nekaj prositi, in jo



naravnost vpraša: »Kaj hočeš?« Ona
mu brez ovinkarjenja reče: »Ukaži,
naj ta dva moja sinova sedita v
tvojem kraljestvu, eden na tvoji
desnici in eden na tvoji levici« (Mt
20,21). Morda se je Jezus nasmehnil
ob prisrčni prošnji te matere. Čez čas
jima bo podelil nekaj drznejšega od
tega, kar so bile njene sanje za ta
sinova. Dal jima bo bivališče v
svojem lastnem srcu ter vesoljno in
večno poslanstvo.

Cerkev, ki je takrat komaj prihajala
na svet, danes doživlja nov apostolski
zagon. S pomočjo zadnjih papežev jo
Gospod vodi v smeri »vedno nove
evangelizacije«,[1] ki je ena
prevladujočih značilnosti prehoda iz
drugega v tretje tisočletje. In v tem
podvigu družina ni pasiven člen;
nasprotno, matere, očetje, stari starši
so protagonisti: so na prvi fronti
evangelizacije. Družina dejansko »je
prvi kraj, kjer v našem življenju
postane navzoča božja Ljubezen,



onkraj tega, kar lahko sami storimo
ali ne storimo«.[2] V družini se
naučimo moliti z besedami, ki jih
bomo izgovarjali do konca življenja;
v družini se izoblikuje način, kako
bodo otroci gledali na svet, na ljudi,
na stvari.[3] Zato je poslanstvo
domačega ognjišča, da postane
primerno podnebje, dobra zemlja, v
katero bo Bog lahko vsejal svoje
seme, tako da bo, kdor bo poslušal
besedo in jo razumel, obrodil
stoteren, šestdeseteren ali
trideseteren sad (prim. Mt 13,23).

Starši svetnikov

Sveti Jožefmarija je bil mlad
duhovnik, ko mu je Gospod pokazal
neizmerno obzorje svetosti, ki naj bi
jo Opus Dei zasejal po svetu. Motril je
svoje poslanstvo kot nalogo, s katero
ni mogel odlašati, in prosil je svojega
duhovnega voditelja, da bi mu
dovolil okrepiti molitev in pokoro.
Kakor da bi hotel upravičiti te



zahteve, mu je pisal: »Glejte, to od
mene hoče Bog, poleg tega pa je
potrebno, da sem svet in da sem oče,
učitelj in voditelj svetnikov.«[4] Te
besede je mogoče na neki način
pripisati katerikoli materi in
kateremukoli družinskemu očetu,
kajti svetost je pristna samo, če jo
človek deli, če sveti v njegovi okolici.
Če torej hrepenimo po resnični
svetosti, potem je vsak izmed nas
poklican, da postane »svet in oče,
učitelj in voditelj svetnikov«.

Že zelo zgodaj je sv. Jožefmarija
govoril o »poklicu za zakon«.[5] Vedel
je, da bo ta izraz zvenel presenetljivo,
vendar je bil prepričan, da je zakon
resnična pot svetosti in da je
zakonska ljubezen nekaj zelo
božjega. Z drznimi besedami je
pogosto pravil: »To ljubezen
blagoslavljam z obema rokama, in ko
so me spraševali, zakaj z obema
rokama, je bil moj takojšen odgovor:
ker nimam štirih!«[6]



Poslanstvo staršev ni omejeno na
sprejemanje otrok, ki jim jih Bog
pošlje; nadaljuje se skozi vse življenje
in njegovo obzorje so nebesa. Če se
naklonjenost staršev do otrok včasih
lahko zdi krhka in nepopolna, pa je
vez očetovstva in materinstva nekaj
tako globoko zakoreninjenega, da
omogoča izročitev brez zadržkov:
vsaka mati bi raje sama stopila na
mesto svojega otroka, ki bi trpel na
bolniški postelji.

Sveto pismo je polno mater in očetov,
ki čutijo privilegij in ponos zaradi
otrok, ki jim jih je Bog naklonil:
Abraham in Sara, Mojzesova mati,
Samuelova mati Ana, mati sedmih
makabejskih bratov, kananejska
žena, ki prosi Jezusa za svojo hčer,
vdova iz Naina, Elizabeta in Zaharija,
na prav poseben način pa Devica
Marija in sv. Jožef. To so posredniki,
ki se jim lahko zaupamo, da bi
varovali naše družine, da bi iz njih
izvirala nova generacija svetnikov.



Ni nam skrito, da sta materinstvo in
očetovstvo tesno povezana s križem
in trpljenjem. Poleg velikih radosti in
zadovoljstva nam pri dozorevanju in
odraščanju otrok niso prihranjene
težave, nekatere so majhne, druge
niti ne: noči brez spanja, najstniško
upiranje, težave z iskanjem
zaposlitve, izbira osebe, s katero
želijo preživeti svoje življenje, itd.

Zlasti je boleče gledati, kako otroci
včasih sprejemajo napačne odločitve
ali se oddaljijo od Cerkve. Starši so
jih skušali vzgojiti v veri; trudili so
se, da bi jim pokazali privlačnost
krščanskega življenja. In morda se
naposled vprašajo: Kaj sva storila
narobe? Normalno je, da se to
vprašanje postavi, vendar ni dobro
pustiti, da nas vznemirja. Starši so
zagotovo prvi odgovorni za vzgojo
svojih otrok, vendar nimajo samo oni
vpliva nanje: okolje, ki jih obdaja, jim
lahko drugačne načine življenja
ponudi kot bolj privlačne ali



prepričljive; lahko tudi doseže, da jim
svet vere postane nekako oddaljen.
Predvsem pa imajo otroci svobodo, s
katero se odločijo za takšno ali
drugačno pot.

Včasih se enostavno zgodi, da se
morajo otroci nekoliko oddaljiti, da
bi znova, z novimi očmi odkrili vse,
kar so prejeli. Tačas je treba biti
potrpežljiv: tudi če se motijo, jih velja
zares sprejemati, poskrbeti, da bodo
to opazili, in se izogibati prisili, saj bi
jih to lahko še bolj oddaljilo.
»Marsikdaj ni mogoče storiti drugega
kot čakati; moliti in upati s
potrpežljivostjo, milino,
velikodušnostjo in usmiljenjem.«[7] V
tem pogledu je zelo nazoren lik očeta
v priliki o izgubljenem sinu (prim. Lk
15, 11-32): on je videl mnogo dlje kot
njegov sin in zato, čeprav se je
zavedal njegove zmote, je vedel, da
mora čakati.



Kakorkoli že, ni enostavno niti
samoumevno, da mati ali oče
sprejmeta svobodo svojih otrok, ko ti
odraščajo, kajti nekatere odločitve,
sicer same po sebi dobre, bodo
drugačne od teh, ki bi jih sprejeli
starši. Če so ju do tistega trenutka
otroci pri vsem potrebovali, pa se
zdaj lahko zazdi, da starši postajajo
zgolj opazovalci njihovega življenja.
Kljub vsemu, čeprav se sliši
protislovno, jih v tistih trenutkih
potrebujejo bolj kot kdajkoli prej.
Oni, ki so jih naučili jesti in hoditi,
lahko še naprej spremljajo rast
njihove svobode, medtem ko si v
življenju utirajo svojo lastno pot.
Starši so sedaj poklicani, da
postanejo učitelji in vodniki.

Učitelji svetnikov

Učitelj je tisti, ki uči neko znanost,
obrt ali veščino. Starši so učitelji,
marsikdaj celo ne da bi se zavedali.
Podobno kot pri pojavu osmoze,



predajajo otrokom marsikaj, kar jih
bo spremljalo skozi vse življenje.
Predvsem imajo poslanstvo, da jih
vzgajajo v najpomembnejši
umetnosti: ljubiti in biti ljubljen. Na
tej poti pa je ena izmed najtežjih
lekcija o svobodi.

Za začetek jim morajo starši
pomagati, da presežejo nekatere
predsodke, ki se danes zdijo očitni,
kot na primer stališče, da naj bi
svoboda pomenila »ravnanje v smeri
osebnih kapric in odpor do
kakršnihkoli pravil«.[8] Vendar pa je
njihov resnični izziv v tem, da v
otrocih potrpežljivo, kakor pri
vzpenjanju po klancu, prebudijo
veselje do dobrega: tako da ne bodo
čutili samo tega, da jim je težko
ravnati, kot jim rečejo starši, temveč
bodo postali »sposobni uživati v
dobrem«.[9] Na tej poti odraščanja
otroci včasih ne cenijo vsega, kar jih
starši učijo. Res je, da se pogosto tudi
starši morajo naučiti, kako otroke



vzgajati bolje: človek se namreč ne
rodi usposobljen za vlogo matere ali
očeta. Vseeno pa celo kljub
morebitnim pomanjkljivostim pri
vzgoji čez čas otroci vedno bolj
cenijo, kar so prejeli; podobno se je
zgodilo svetemu Jožefmariju v zvezi
z nekim nasvetom, ki mu ga je
ponavljala njegova mati: »Mnogo let
pozneje sem spoznal, da so tiste
besede imele zelo globok smisel.«[10]

Otroci naposled odkrijejo, prej ali
pozneje, kako zelo so jih njihovi
starši imeli radi in v kolikšni meri so
bili njihovi življenjski učitelji. To je s
posebno jasnostjo izrazil eden izmed
vélikih piscev 20. stoletja: »Ni
ničesar, kar bi bilo višje, močnejše,
bolj zdravo in koristno v življenju […]
kot kak dober spomin, še posebno, če
ga prinesete iz otroštva, iz hiše svojih
staršev. […] Če si človek za
življenjsko popotnico nabere veliko
takšnih spominov, je rešen za vse
žive dni. Tudi če nam v srcu ostane



en sam lep spomin, nas bo prav to
morda kdaj odrešilo.«[11] Starši vedo,
da je njihovo poslanstvo sejati, in
potrpežljivo čakajo, da bi njihova
nenehna skrb obrodila sad, četudi ga
sami morda sploh ne bodo dočakali.

Voditelji svetnikov

Voditelj je nekdo, ki druge vodi in jim
kaže, kako naj si utirajo pot in hodijo
po njej. Da bi mogli vršiti to nalogo,
je treba poznati teren, potem pa
spremljati tiste, ki prvikrat hodijo po
njem. Dobri učitelji opremijoglave in
znajo ogreti srca: Saloma, Zebedejeva
žena, je svoja sinova spremljala na
poti do Kristusa; postavila ju je pred
Njega, ki bo dal smisel in veselje
njunemu življenju; bila je navzoča ob
vznožju križa. Tam je od obeh sinov
zmogel ostati samo Janez; toda njen
drugi sin, Jakob, bo pozneje kot prvi
izmed apostolov dal življenje za
Jezusa. Ona je tudi šla v nedeljo
navsezgodaj h grobu, poleg



Magdalene. In Janez je prispel kmalu
zatem.

Vsak voditelj se mora včasih
spoprijeti s kočljivimi, izzivov
polnimi trenutki. Eden od takšnih
trenutkov na življenjski poti je
odgovor na božji klic. Spremljanje
otrok pri razločevanju poklicanosti je
pomemben del poslanstva, ki je
zaupano staršem. Razumljivo je, da
jim ta korak vzbuja strah. Toda to
voditelja ne sme ohromiti. »Strah? V
dušo so se mi globoko zasadile
besede sv. Janeza iz njegovega
prvega pisma, četrto poglavje. Takole
pravi: Qui autem timet, non est
perfectus in caritate (1 Jn 4,18). Kdor
se boji, ne zna ljubiti. Strah – pred
čem? Ti znaš ljubiti, zato se nikar ne
boj. Pogumno naprej!«[12]

Največja skrb matere ali očeta je
zagotovo sreča njunih otrok. Vendar
pa imata onadva marsikdaj že
izdelano zamisel o tem, v kakšni



obliki naj bi se ta sreča uresničila.
Včasih si starši naslikajo karierno
prihodnost, ki se ne sklada povsem z
dejanskimi talenti njihovih otrok.
Včasih pa želijo, da bi otroci bili
dobri, ampak »brez pretiravanja«.
Morebiti na ta način pozabljajo na
radikalnost evangelija, ki je na
trenutke osupljiva, toda ključnega
pomena. Če so bili otroci deležni
globoke krščanske vzgoje, je zatorej
še toliko bolj razumljivo, »da nas
vsak otrok preseneča z načrti, ki
klijejo iz te svobode, in ki se križajo z
našimi predstavami. In prav je, da se
to dogaja. Vzgoja vključuje nalogo, da
spodbujamo odgovorno svobodo.«[13]

Starši svoje otroke prav dobro
poznajo; ponavadi bolje kot kdorkoli
drug. Ker si zanje želijo najboljše, je
razumljivo in dobro, da se sprašujejo,
ali jih bodo njihove življenjske
odločitve osrečile, in da gledajo na
njihovo bodočnost »z očmi tega
sveta«,[14] v želji, da bi jih zaščitili in



jim pomagali. Kadar torej otroci
začenjajo slutiti morebiten božji klic,
imajo zato starši pred seboj prelepo
nalogo razumnosti in usmerjanja. Ko
je sv. Jožefmarija o svoji poklicanosti
povedal svojemu očetu, mu je ta
dejal: »Razmisli še malo« … takoj
zatem pa dodal: »Jaz ne bom
nasprotoval.«[15] Medtem ko si
prizadevajo, da bi bile duhovne
odločitve njihovih otrok realistične
in smiselne, se morajo starši
istočasno učiti spoštovati njihovo
svobodo in prepoznavati delovanje
božje milosti v njihovih srcih, da se
ne bi – hote ali nehote – spremenili v
oviro za Gospodove načrte.

Po drugi strani se tudi otroci
marsikdaj ne zavedajo, v kolikšni
meri lahko njihov poklic starše
pretrese. Sv. Jožefmarija je dejal, da
je svojega očeta enkrat samkrat videl
jokati, in to je bilo ravno takrat, ko
mu je sporočil, da želi postati
duhovnik.[16] Precejšnja



velikodušnost je potrebna pri
spremljanju otroka na poti, ki pelje v
drugačno smer, kot si je človek
zamislil. Zato ni čudno, da je
odpoved takšnim načrtom težka.
Istočasno pa Bog od staršev ne
pričakuje manj od tega: to trpljenje,
ki je zelo človeško, lahko po
Gospodovi milosti postane tudi zelo
božje.

Ti pretresi so sicer lahko tudi
priložnost za razmislek o tem, kot je
imel navado govoriti sv. Jožefmarija,
da otroci svojim staršem dolgujejo
petindevetdeset odstotkov svojega
klica k temu, da ljubijo Boga z vsem
srcem.[17] Bog zagotovo ve, kolikšno
žrtev lahko za starše pomeni to, da
svobodno in z ljubeznijo sprejmejo
takšno odločitev. Nihče tega ne more
razumeti tako kot On, ki je svojega
Sina izročil, da bi nas odrešil.

Kadar starši velikodušno sprejmejo
klic svojih otrok, ne da bi si jih



pridrževali, pridobijo iz nebes obilo
blagoslova za mnoge ljudi. V resnici
gre za zgodbo, ki se ponavlja skozi
stoletja. Ko je Jezus poklical Janeza in
Jakoba, naj pustita vse in hodita za
njim, sta skupaj s svojim očetom
krpala mreže. Zebedej je ostal pri
mrežah, nemara malce nevoljen,
vendar jima je pustil oditi. Morda je
potreboval kar nekaj časa, preden je
spoznal, da je v tistem trenutku sam
Bog vstopil v njegovo družino. Toda
kakšno veselje je prišlo potem, ob
pogledu na njuno srečo pri tistem 
novem ribolovu, na »brezmejnem
morju« apostolata.

Potrebujejo te bolj kot kdajkoli

Kadar hči ali sin v svojem življenju
sprejema pomembno odločitev,
potrebuje svoje starše bolj kot
kdajkoli prej. Marsikdaj lahko mati
ali oče, celo v daljavi, odkrijeta senco
žalosti v svojih otrocih, ravno tako
kot sta zmožna zaslutiti pristno



veselje. Zato jim moreta na
nezamenljiv način pomagati, da bodo
srečni in zvesti.

Pri izpolnjevanju te nove naloge je
morda na prvem mestu priznanje
daru, ki sta ga prejela. Ko o tem
premišljujeta v božji navzočnosti,
lahko odkrijeta, da »za starše ni
žrtev, če jih Bog prosi za njihove
otroke; prav tako za tiste, ki jih
Gospod pokliče, ni žrtev hoditi za
Njim. Nasprotno, to je ogromna čast,
velik in svet ponos, dokaz
izvoljenosti, posebna
ljubeznivost.«[18] Oni so tisti, ki so
omogočili poklic, kar je nadaljevanje
daru življenja. Zato jim je sv.
Jožefmarija govoril: »Čestitam vam,
kajti Jezus si je vzel ta vaša srca – v
celoti – samo zase … Samo za
Njega!«[19]

Po drugi strani pa molitev staršev
tedaj pred Gospodom pridobi
poseben pomen. Koliko takšnih



zgledov čudovitega posredovanja
najdemo v Svetem pismu in v
zgodovini! Sv. Monika s svojo zaupno
in vztrajno molitvijo za
spreobrnjenje svojega sina Avguština
je morda najbolj znan primer; v
resnici pa je podobnih zgodb nešteto.
V ozadju vsakega poklica »je vselej
močna in globoka molitev nekoga:
babice, dedka, matere, očeta, kakšne
skupnosti. […] Poklici se porajajo v
molitvi in iz molitve; in samo v
molitvi lahko vztrajajo ter obrodijo
sad.«[20] Potem ko se pot začne, je
vztrajanje v hoji do cilja v veliki meri
odvisno od molitve njih, ki imajo te
osebe najbolj radi.

Poleg molitve je na mestu bližina. Če
se vidi, da se starši zavzemajo za
njihovo novo življenjsko poslanstvo,
je to otrokom v veliko pomoč pri
krepitvi njihove zvestobe. Marsikdaj
starši vpijoče, ne da bi to izrekli na
glas, prosijo, da bi lahko pomagali in
začutili, kakšno srečo je našla hči ali



sin na svoji poti izročitve. Čutijo
potrebo po tem, da se dotaknejo
rodovitnosti tega življenja. Včasih jih
bodo tudi otroci sami na simpatičen
način zaprosili za podporo v obliki
nasveta, pomoči, molitve. Koliko je
zgodb o materah in očetih, ki svoj
klic k svetosti odkrijejo preko
poklicanosti svojih otrok!

Sadov, ki jih je obrodilo življenje
Jakoba in Janeza, ni mogoče izmeriti.
Gotovo pa lahko rečemo, da ta dva
stebra Cerkve svoji materi in očetu
dolgujeta večji del svojega poklica.
Jakoba je ljubezen do Boga popeljala
vse do skrajnih meja zemlje, Janez pa
ga je oznanjal z besedami na
najlepših straneh, ki so bile kdaj
zapisane o tej Ljubezni. Vsi, ki smo
prejeli vero po zaslugi njune
izročitve, lahko čutimo globoko
hvaležnost do tistih dveh zakoncev iz
dežele ob Galilejskem jezeru. Imeni
Zebedej in Saloma bodo ljudje skupaj



z imeni apostolov izgovarjali vse do
konca časov.

»Vzemite in jejte od tega vsi. To je
moje telo, ki se daje za vas.«[21]

Matere in očetje, ki ljubijo Boga in ki
so videli, kako se je njihov otrok
popolnoma predal Njemu, na prav
poseben način razumejo Gospodove
posvetilne besede pri maši. V nekem
smislu jih doživljajo v svojem
lastnem življenju. Izročili so svojega
otroka, da drugi ne bi bili lačni, da bi
imeli življenje. Tako na neki način
njihovi otroci pomnožijo njihovo
materinstvo in očetovstvo. Ko
izrečejo ta novi da, se združijo z
delom odrešenja, ki ga je izvršil
Jezusov da pri pasijonu in ki se je
začelo v preprostem domu, ko je svoj 
da izrekla Marija.

Diego Zalbidea



[1] Sv. Pavel VI., apost. spod. Evangelii
nuntiandi (8. 12. 1975), št. 82. Prim.
tudi sv. Janez Pavel II., apost. pismo 
Novo millennio ineunte (6. 1. 2001), št.
40; Benedikt XVI., homilija ob
otvoritvi škofovske sinode o novi
evangelizaciji, 7. 10. 2012; Frančišek,
apost. spod. Evangelii gaudium (24.
11. 2013), št. 27.

[2] F. Ocáriz, Pismo, 4. 6. 2017.

[3] Prim. Katekizem Katoliške cerkve,
št. 1666.

[4] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
1725, citirano v: Andrés Vázquez de
Prada, Ustanovitelj Opus Dei, 1.
knjiga, str. 502.

[5] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 27.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
184.

[7] Frančišek, splošna avdienca, 4. 2.
2015.



[8] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 9. 1.
2018, št. 5.

[9] J. Diéguez, Llegar a la persona en
su integridad: el papel de los afectos
(I), opusdei.org.

[10] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, 17. 2. 1958.

[11] F. Dostojevski, Bratje Karamazovi,
Epilog, Cankarjeva založba, Ljubljana
2010, str. 889.

[12] Sv. Jožefmarija, zapiski s srečanja
z mladimi, november 1972. Citirano
v: Dos meses de Catequesis, 1972, vol.
1, str. 416 (AGP, biblioteca, P04).

[13] Frančišek, apost. spod. Amoris
laetitia (19. 3. 2016), št. 262. Sv.
Jožefmarija je to dejstvo opisoval s
kančkom duhovitosti: »Mamica,
komaj je malček rojen, že razmišlja,
kako ga bo poročila s to in to
gospodično in kako bosta uredila to
in ono. Očka ima v mislih kariero ali



posle, v katere bo vključil sina. Vsak
od njiju si napiše svoj roman,
čudovito rožnat roman. Potem pride
to bistro bitje, ki je dobro, ker so
njegovi starši dobri, in jima pravi: Ta
vajin roman me ne zanima. In potem
sta dva hudo nejevoljna« (zapiski s
srečanja z družinami, 4. 11. 1972, v: 
Hogares luminosos y alegres, str. 155
[AGP, biblioteca, P11].

[14] Špan. de tejas abajo. Sv.
Jožefmarija je pogosto uporabljal ta
izraz, ko je govoril o razumljivih
skrbeh staršev za človeško uspešnost
njihovih otrok. Prim. J. Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, str. 99.

[15] A. Sastre, Tiempo de caminar,
Rialp, Madrid 1989, str. 52.

[16] Prim. A. Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
95.



[17] Prim. sv. Jožefmarija, Pogovori, št.
104.

[18] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 18.

[19] Sv. Jožefmarija, srečanje z
družinami, 22. 10. 1960, v: A.
Rodríguez Pedrazuela, Un mar sin
orillas, Rialp, Madrid 1999, str. 348.

[20] Frančišek, Regina coeli, 21. 4. 2013.

[21] Rimski misal, evharistična
molitev.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-8-se-boljsi-ocetje-in-matere/

(27. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-8-se-boljsi-ocetje-in-matere/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-8-se-boljsi-ocetje-in-matere/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-8-se-boljsi-ocetje-in-matere/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (8) – Še boljši očetje in matere

