
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (7) –
Zakonski poklic

Bog blagoslavlja normalnost
družinskega življenja in želi
prebivati v njem. Sprehod skozi
Tobijevo knjigo nam lahko
pomaga to ponovno odkriti.

9. Sep. 2022

Ko je sveti Jožefmarija pred skoraj
sto leti začel govoriti o poklicanosti v
zakon, je združitev teh dveh pojmov
vzbujala osuplost, če ne celo posmeh:
kot da bi govoril o ptiču brez kril ali o



kvadratnem kolesu. »Se smeješ, ker ti
pravim, da si ‘poklican za zakon’? –
Tako je, res si poklican.«[1] V
miselnosti tistega in včasih tudi
današnjega časa je imeti poklic
pomenilo zapustiti normalni tok
življenja, da bi človek lahko služil
Bogu in Cerkvi. To se pravi na tak ali
drugačen način zapustiti tisto
običajno, kar za večino ljudi
vključuje družino, otroke, hišo,
službo, nakupovanje, račune, pralne
stroje, nepredvidene dogodke, smeh,
prepiranje med brati in sestrami,
večere na urgenci, ostanke hrane v
hladilniku.

Ves ta neskončni seznam, tako
raznolik in nepredvidljiv kot
življenje samo, se ne le prilega temu
»kvadratnemu kolesu« zakonske
poklicanosti, temveč najde v njem
svojo najboljšo možno različico.
»Pomen poklicanosti v zakonu«[2]

izhaja ravno iz prepričanja, da Bog
blagoslavlja normalnost družinskega



življenja in želi prebivati v njem. »Ti
si Sveti, prestoluješ nad hvalnicami
Izraela,« pravi psalm, katerega
začetne besede Jezus izreče na križu
(Ps 22,4). Bog, Sveti, hoče živeti sredi 
povsem običajnega življenja družin;
življenja, ki je poklicano, da po
ljubezni postane hvalnica Njemu: v
nebesih, vendar skupaj z vsemi
»proizvodnimi napakami« tega
začasnega stanja, ki mu pravimo
življenje.

Srečno pot

Tisti mladenič se je zasmejal, ko je
slišal govoriti o poklicanosti v zakon,
vendar si ni mogel kaj, da se ne bi
tudi zamislil. Ob »provokaciji« je bil
podan še nasvet: »Priporoči se
svetemu Rafaelu, da te bo, kot Tobija,
neomadeževanega pripeljal do konca
poti.«[3] Sveti Jožefmarija se je tako
naslonil na edino pripoved v Svetem
pismu, povezano s tem nadangelom,
ki mu je bil posebej blizu; tako zelo,



da mu je že od mladih let naprej
zaupal svoj apostolat med mladimi.[4]

»Tobijeva knjiga je čudovita,«[5] je
nekoč dejal. Čeprav se celotna
zgodba knjige vrti okoli potovanja,
nam v resnici omogoča, da globoko
vstopimo v življenje dveh domov in
smo obenem priča porajanju še
tretjega. Tudi na samem potovanju
vlada to domače vzdušje, obenem pa
je tu še podrobnost, ki skozi stoletja
ni ostala neopažena s strani
umetnikov: ta knjiga je namreč edino
mesto v Svetem pismu, kjer se pojavi
domači pes, ki Tobija in svetega
Rafaela spremlja od začetka do konca
potovanja (prim. Tb 6,1; 11,4).

Ko gre Tobija na pot, ga oče
blagoslovi rekoč: »Bog na nebu naj
vaju varno pripelje na cilj in vaju
spet srečna in zdrava pripelje k meni
nazaj. Njegov angel naj vaju varuje
in spremlja« (Tb 5,17). Sveti
Jožefmarija je v nekoliko
spremenjeni obliki uporabljal te



besede, kadar je blagoslavljal tiste, ki
so se odpravljali na pot: »Naj bo
Gospod na tvoji poti in naj te njegovi
angeli spremljajo«[6]. Potovanje –
pravo, najbolj odločilno potovanje –
pa je pot življenja, po kateri skupaj
hodita dva, ki se drug drugemu
podarita v zakonu in se odzivata na
božji sen, ki je bil navzoč že ob
začetku sveta.[7] Kako potrebno je
torej, da človek v mladosti odkrije ter
po mnogih letih potovanja ponovno
odkrije »lepoto poklicanosti k
oblikovanju krščanske družine«[8] –
klic k svetosti, ki ni drugorazredna,
ampak prvorazredna.

Ko se življenje zares začne

Osebni poklic se prebudi s
preprostim odkritjem, ki pa je polno
posledic: s prepričanjem, da smisel,
resnica o našem življenju ni v tem,
da živimo zase, za svoje stvari,
ampak za druge. Človek odkrije, da je
v svojem življenju prejel veliko



ljubezni in da je k temu tudi sam
poklican: da daje ljubezen. In da bo
le tako resnično našel samega sebe.
Poklicani smo podarjati ljubezen, a
ne le v prostem času, kakor da bi si s
tem želeli nekako olajšati vest,
temveč tako, da ljubezen postane naš
življenjski projekt, težišče vseh
drugih projektov (tistih, ki morejo
ostati v orbiti).

Pred poroko s Saro in po njej prejme
mladi Tobija več nasvetov v tej
smeri: ti nasveti kličejo k temu, kar je
v njem najplemenitejšega. Njegov
oče Tobit, ki ga pošlje na potovanje,
da bi mu zagotovil denar za
prihodnost (prim. Tb 4,2), poskrbi, da
mu najprej preda svojo
najpomembnejšo dediščino; tisto, kar
je v življenju najbolj cenil: »Spoštuj
svojo mater! Ne zapuščaj je vse dni
svojega življenja! Delaj, kar ji je všeč,
in z nobenim dejanjem ji ne
prizadeni žalosti v duhu! […] Vzdrži
se, sin, sleherne nečistosti […]. Kar



imaš preveč, razdaj vbogajme, in
kadar daješ miloščino, ne bodi mrk v
obraz! […] Ob vsaki priložnosti hvali
Gospoda Boga in ga prosi, da bi bila
tvoja pota ravna in da bi vse, kar
počneš in načrtuješ, vodilo k
srečnemu cilju.« (Tb 4,3-19). Čez
nekaj tednov se pravkar poročeni
Tobija odpravi na pot nazaj k
staršem in njegova nova tašča Edna
se od njega poslovi takole: »Pred
Gospodovim obličjem ti zaupamo
svojo hčer v varstvo. Ne stori ji nič
žalega vse dni svojega življenja!
Otrok, pojdi v miru. Od zdaj sem jaz
tvoja mati in Sara tvoja sestra
[žena]« (Tb 10,13).

»Ne prizadeni ji žalosti v duhu […].
Ne stori ji nič žalega.« Bog kliče
zakonca, naj varujeta drug drugega,
skrbita drug za drugega, živita drug
za drugega: v tem je skrivnost njune
osebne izpolnitve, ki prav zato ne
more biti zgolj samouresničitev.
Živeti, v najglobljem pomenu te



besede, pomeni dajati življenje. Tako
je živel Jezus: »Jaz sem prišel, da bi
imeli življenje in ga imeli v
obilju« (Jn 10,10). Tako sta živela tudi
sveti Jožef in Marija, v najbolj
preprosti, nežni in čuteči ljubezni,
kar jih je kdajkoli obstajalo na zemlji;
skrbela sta drug za drugega,
predvsem pa za Življenje, ki je
postalo človek. In tako Bog želi, da bi
živeli mi, njegovi učenci, da bi
povsod, kjer smo, izžarevali njegovo
veselje, njegovo željo po življenju. To
je jedro krščanskega čuta poslanstva.

»Naša mesta,« pravi papež Frančišek,
»so postala zapuščena zaradi
pomanjkanja ljubezni, zaradi
pomanjkanja nasmehov. Veliko je
zabave, veliko, veliko stvari za
zapravljanje časa, za vzbujanje
smeha, manjka pa ljubezni. In to je
predvsem naloga družine, predvsem
družine; gre za očka, za mamico, ki
delata v službi in sta z otroki …
Nasmeh neke družine je zmožen



premagati to zapuščenost naših mest
in to je zmaga ljubezni družine. Tega
doprinosa družin ne more
nadomestiti noben gospodarski in
politični inženiring. Babilonski
projekt gradi nebotičnike brez
življenja. Božji Duh pa daje puščavi,
da znova zacveti.«[9]

Živeti pomeni dajati življenje. To
odkritje, ki se lahko zgodi že v
najstniških letih, včasih pa šele zelo
pozno, pomeni pravi prehod iz
otroštva v človekovo zrelost. Lahko
bi rekli, da človek na neki način šele
takrat zares postane oseba, da se šele
takrat začne resnično življenje. Kajti
»živeti pomeni želeti več, vedno več;
želeti ne zaradi poželenja, ampak
zaradi hrepenenja. Hrepenenje, to je
znak življenja; ljubiti, to je življenje.
Ljubiti do te mere, da se lahko
izročimo za ljubljeno osebo.
Sposobnost pozabiti nase pomeni biti
zares človek; biti sposoben umreti za
nekaj – to pomeni živeti. Kdor misli



samo nase, ni nihče, je prazen; kdor
ni sposoben občutiti veselja ob
umiranju, je že mrtev. Le tisti, ki to
lahko začuti, ki lahko pozabi nase, ki
se lahko daruje, skratka, ki ljubi, le
tisti je živ. In potem mora le še začeti
hoditi.«[10]

Doseg nekega »da«

Tako se poklicanost v zakon pokaže v
povsem drugačni luči in ni kakor
»zagon, usmerjen k lastni
zadovoljitvi, ali zgolj sredstvo za
sebično dopolnitev lastne
osebnosti.«[11] Brez dvoma se
osebnost zares razvije šele takrat, ko
se je človek sposoben podariti drugi
osebi. Zakonsko življenje je vir
številnih zadovoljstev in radosti,
vendar se vsakdo zaveda, da prinaša
tudi težave, zahteve in razočaranja.
To ne uide nikomur, in vendar: kako
hitro človek »pobegne« pred to manj
lepo stranjo ljubezni, kako zlahka
»zavrže drobtinice trdega kruha«.



Pri razmisleku o tem nam lahko
pomaga naslednja primerjava.
Dandanes na eni strani gledamo
brezhibno popolnost nekaterih
poročnih slovesnosti, ki so izpiljene
do zadnje podrobnosti, da bi temu
enkratnemu življenjskemu dogodku
dali kar največjo svečanost in morda
tudi povečali družbeni ugled
družine. Po drugi strani pa sta tu
razočaranje in malomarnost, ki se v
teku mesecev in let zlahka prikradeta
v družinsko življenje, ko v običajnem
vsakdanu začnejo izstopati
nepopolnosti: ko se pojavijo težave,
ko se pokažejo napake druge osebe
in se zdi, da se ne znata pogovarjati,
poslušati, drug drugemu zdraviti
rane, si izkazovati naklonjenost.
Tedaj se lahko zamegli »poklicnostni
pomen zakona«, po katerem sta bila
pozvana, da drugemu dajeta to, kar
sta: da sta po svoji poklicanosti oče,
mati, mož, žena … In kakšna škoda:
družina, za katero je Bog želel, da bi
bila srečna tudi sredi težav, obstane



le na pol poti, toliko da »zdrži«.
Novost, ki je hotela priti na svet po
njuni medsebojni ljubezni, v njunem
domu … novost, resnično življenje, se
tedaj zdi, da je nekje drugje. In
vendar je tik za vogalom, četudi je ta
vogal malce obdrgnjen, kot se to
zgodi vsakemu vogalu, ki naravnost
kliče po kančku ljubezni in
pozornosti.

Na dan, ko se moški in ženska
poročita, odgovorita »da« na
vprašanje o svoji medsebojni
ljubezni. Toda pravi odgovor pride
šele v teku življenja: odgovor se mora
utelesiti, dozoreti mora na počasnem
ognju vzajemnega »da«, ki je za
vedno. »Na najpomembnejša
vprašanja človek vedno odgovarja z
vsem svojim življenjem. Ne glede na
to, kaj govori, s kakšnimi besedami
in argumenti se poskuša braniti. Na
koncu, čisto na koncu, človek na vsa
vprašanja odgovarja z dejstvi svojega
življenja […]: Kdo si? … Kaj si v



resnici želel? […] Na koncu človek
odgovarja z vsem svojim
življenjem.«[12] In tisti »da« celotnega
življenja, ki ga človek vedno znova
osvaja, postaja vse globlji in
pristnejši: neizogibno naivnost
začetkov spreminja v čudovito
nedolžnost, vendar brez cinizma;
spreminja jo v »da, dragi – da,
draga«, v »da«, ki ve, in vendar ljubi.

Globina tega »da«, ki se mu ni
mogoče odreči, če hočemo priti do
resnične ljubezni, je tudi razlog,
zakaj Cerkev proti toku vztraja v
svojem nauku o pripravi na zakon in
odprtosti zakoncev za življenje.
Četudi je zaradi tega deležna kritik,
da je staromodna in stroga,
potrpežljivo vztraja, ker ve, da jo Bog
kliče, naj varuje osebno ljubezen,
zlasti v njenem »rodnem kraju«.[13]

Cerkev ne brani abstraktne,
učbeniške resnice, temveč konkretno
resnico življenja, družine; varuje
medčloveške odnose pred zares



smrtonosno boleznijo … pred
strupom, ki se neopazno prikrade,
sprva preoblečen v romantiko in
zmagoslavje, nato pa se nenadoma
razkrije, morda z leti, kot neznosna
kletka, zlasti če zajame oba: to je
sebičnost.

Res je, da je čutiti neko navidezno
veličino in veselje v ljudeh, ki si
rečejo: »Kolikor je le mogoče bom
užival s svojim telesom in s
človekom, ki želi uživati skupaj z
mano.« To je pogled na življenje, v
katerem odmevajo besede iz Prve
Mojzesove knjige: mladost je okusen
sadež … Zakaj ga ne bi zaužil, zakaj
bi mi Bog hotel iz ust odtrgati to
sladkost (prim. 1 Mz 3,2.6). Dva
mlada kristjana nista človeka iz
kartona: čutita ravno takšno
privlačnost, vendar slutita, da gre za
privid; želita videti globlje. V
prizadevanju, da bi ohranila svojo
ljubezen čisto ali na novo osvojila
nedolžnost, ki sta jo bila morda



izgubila, se pripravljata na ljubezen,
ne da bi drugega posedovala, na
ljubezen brez použitve. Na tak ali
drugačen način se sprašujeta: »S kom
bom delil to željo po življenju, ki jo
čutim kipeti v sebi? Je to res prava
oseba? Se bova resnično ljubila ali si
drug drugega samo želiva?«
Zavedata se, da bosta s svojim
telesom izročila tudi svoje srce, svojo
osebnost, svojo svobodo. Vesta, da je
za vse to v resnici prostor edino v
nekem »da«, ki je za vedno; vesta, da
si onadva tako kot kdorkoli drug
zaslužita nič manj kot »brezpogojni
da«; in da brez takšne odločitve nista
zmožna izročiti takšnega darila niti
ga drugi niso pripravljeni sprejeti: to
bi bilo darilo, ki bi ju pustilo notranje
prazna, tudi če bi to odkrila šele čez
čas.

Enaka »logika« je prisotna v poklicu
oseb, ki živijo v celibatu in ki ljubijo
Boga tudi s svojim telesom, saj mu ga
iz dneva v dan podarjajo. Da,



zakonska zveza in celibat osvetljujeta
in potrebujeta drug drugega, saj oba
izžarevata logiko zastonjskosti, ki jo
je mogoče razumeti samo, če
izhajamo iz Boga, iz njegove podobe,
ki jo je Bog položil v nas in po kateri
vemo, da smo dar, da vidimo v
drugih dar in da smo poklicani
podarjati življenje: staršem, otrokom,
starim staršem, vsem.

Ko Jezus razkrije to globino ljubezni,
so njegovi učenci tako zmedeni, da
jim mora reči: »Ne dojamejo te
besede vsi, temveč tisti, katerim je
dano« (Mt 19,11). Krščanski fantje in
dekleta ter krščanski starši, čeprav
včasih okoli sebe zaznavajo
nerazumevanje, morajo vedeti, da jih
globoko v sebi mnogi občudujejo,
čeprav včasih ne vedo povsem, zakaj.
Občudujejo jih, ker s svojo iskreno
ljubeznijo izžarevajo veselje in
svobodo božje ljubezni, ki »z
neizrekljivimi vzdihi« (Rim 8,26)



utripa v srcu vsakega moškega in
ženske.

Srce, ki noče trpeti bolečine

Ime Rafael pomeni »Bog ozdravlja«
oziroma »Bog varuje«. Nadangelovo
posredovanje v skupni zgodbi Tobita,
Hane, Tobija in Sare na viden način
predstavi dejstvo, ki je ponavadi
neopazno: to, da Bog družine varuje
in mu je nadvse pomembno, da so
srečne na svoji poti (prim. Tb
12,11-15). Bog nam želi biti blizu,
čeprav mu tega včasih ne dovolimo,
ker ga pravzaprav nočemo imeti
blizu. V zgodbi o izgubljenem sinu, ki
je odšel »v daljno deželo« (Lk 15,13),
lahko prepoznamo ne le zgodbe
posameznikov, ampak tudi družbene
in kulturne zgodbe: svet, ki se odvrne
od Boga in tako postane sovražno
okolje, v katerem številne družine
trpijo in včasih doživijo tudi
brodolom. Vendar se Bog, tako kot
oče iz prilike, ne naveliča čakati in



vedno najde način, da je navzoč v teh
včasih tragičnih razmerah ter znova
in znova stopa naproti vsakemu
človeku, četudi je mnogo ran, ki jih je
treba zaceliti.

Tobijeva knjiga nam pokaže, da božja
bližina in skrb za družine ne
pomenita zavetja pred vsemi
notranjimi in zunanjimi težavami.
Tobit je na primer pošten, celo
junaški mož, vendar Bog dopusti, da
oslepi (prim. Tobit 2,10). Tedaj mora
za družinske prihodke poskrbeti
njegova žena in zgodi se, da nekoč
skupaj s plačilom za svoje delo dobi v
dar kozlička. Tobit, ki je zaradi svoje
telesne prizadetosti morda nekoliko
zagrenjen, meni, da ga je njegova
žena ukradla, in tako nehote doma
povzroči nevihto. V prvi osebi nam
pripoveduje: »Jaz pa ji nisem verjel
in sem rekel, naj kozlička vrne
gospodarjem, in sem se razjezil
nanjo. Žena pa mi je odvrnila: ‘Le kaj
imaš od svoje miloščine? Le kaj od



svojih pravičnih del? Saj vidimo, kaj
je od tega!’« (Tb 2,14). Tobit se je
spričo surovosti tega odgovora »zelo
razžalostil«; tedaj je začel moliti,
ihteti in prositi Boga, naj ga vzame k
sebi (prim. Tb 3,1-6).

Kljub temu pa si Tobit še naprej
prizadeva ustreči svoji ženi, čeprav
mu to ne uspeva vedno. Ko je na
primer Tobija že na poti nazaj,
srečno poročen in obložen z
denarjem, kot mu je naročil oče, se
njegova mati Hana, ki je od vsega
začetka nasprotovala zamisli o
potovanju, boji najhujšega: »Moj sin
je umrl, ni ga več med živimi […].
Jojme, sin, da sem te pustila na pot, ti
luč mojih oči!« Tobit, ki je prav tako
zaskrbljen, jo skuša pomiriti: »Ne
govori tako, sestra! Živ je in zdrav.
Najbrž jih je tam doletela kaka
nepričakovana težava. Človek, ki ga
spremlja, je zanesljiv, eden naših
bratov je. Ne žaluj za sinom, sestra!
Vsak čas bo tu.« Toda njegove besede



ne zaležejo. »Ne govori mi več in
nikar mi ne laži! Moj sin je mrtev,«
odvrne Hana. In vendar jo neka prav
materinska nedoslednost žene, da na
skrivnem še naprej pričakuje
njegovo vrnitev: »Vsak dan se je bolj
nemirno ozirala po cesti, po kateri je
odpotoval njen sin, in nihče je ni
mogel več pomiriti. Ko je sonce zašlo,
je šla v hišo in vso noč vzdihovala in
jokala in ni zatisnila oči« (Tb 10,1-7).

Ganljivo je gledati, kako se tudi po
nekaj tisočletjih vsakodnevne težave
družin niso kaj dosti spremenile.
Nesporazumi, pomanjkanje
komunikacije, zaskrbljenost zaradi
otrok … »Slabo bi vrednotil zakon in
človeško ljubezen, kdor bi mislil, da
se ob teh ovirah ljubezen in
zadovoljstvo končata.«[14] Pri začetni
zaljubljenosti – tisti sili, ki v človeku
vzbudi hrepenenje po ustvarjanju
družine – ponavadi skoraj vse
pomanjkljivosti drugega ostanejo v
slepi pegi. Vendar je potrebnih le



nekaj tednov stalnega sobivanja za
ugotovitev, da nihče ni bil popoln v
trenutku, ko je stopil pred oltar; zato
je zakonsko življenje pot
spreobrnjenja v dvoje, v ekipi. Dovolj
je, da si mož in žena vsak dan nudita
novo priložnost, in njuni srci bosta
postajali vse lepši, čeprav se bodo
nekatere izmed njunih omejitev
ohranile ali se celo jasneje pokazale.

Neka stara pesem pravi: »Srce, ki
noče trpeti bolečine, vse življenje
brez ljubezni prebije.«[15] Zares,
»ljubiti pomeni biti ranljiv. Ljubite
karkoli, in vaše srce bo zagotovo
trpinčeno in morebiti strto. Če si
hočete zagotoviti, da bo vaše srce
ostalo nedotaknjeno, ga ne smete
dati nikomur, niti živali ne. Previdno
ga odenite s hobiji in drobnim
razkošjem, izognite se vsem
razmerjem, varno ga zaprite v
skrinjico oziroma krsto svoje
sebičnosti«[16] To se gotovo ne zgodi
zakoncema, kot sta Tobija in Sara, ki



se morata že prvo poročno noč
soočiti s smrtno nevarnostjo zaradi
delovanja hudega duha (prim. Tb
6,14-15; 7,11). Vendar pa demon
sebičnosti – smrtonosna bolezen –
nenehno preti vsem družinam, saj se
pojavlja skušnjava, da bi iz
»nepomembnih prask«[17] naredili
»visoke ovire«.

Zato je tako pomembno, da se mož in
žena odprto pogovarjata, tudi če gre
za težke reči, da se ne bi postopoma
vkopala za svojim zidom, temveč bi
vedno znova gradila na čustvih, ki
omogočajo ljubezen. Sv. Jožefmarija
pravi, da »je prepir, če ni prepogost,
tudi izraz ljubezni, skoraj nujnost«[18]

za zakonce. Voda mora teči; kadar
namreč zastane, se navzame gnilobe.
Zato je tudi tako pomembno, »da si
starši vzamejo dovolj časa za svoje
otroke, da se pogovarjajo z njimi;« da
jih skušajo »razumeti, priznati del
resnice – ali vso resnico –, v njihovi
upornosti«.[19] Pogovor torej in



sobivanje: med možem in ženo, med
starši in otroki.

Predvsem pa se je treba pogovarjati z
Bogom, da bi nam lahko naklonil
svoja razsvetljenja: »Tvoja beseda je
svetilka mojim nogam, luč moji
stezi« (Ps 119,105). Čeprav
svetopisemsko besedilo ne govori o
nesoglasjih med Tobijem in Saro, si
lahko predstavljamo, da je do tega
prihajalo, tako kot se je dogajalo
Tobitu in Hani in kot se dogaja v
vsaki družini. Predstavljamo si lahko
tudi, da sta si bila zelo blizu do konca
življenja, saj vidimo, kako se njun
zakon poraja in raste v tesni
povezanosti z Bogom. »Slavljen si,
Bog naših očetov, in slavljeno bodi
tvoje ime v vseh prihodnjih rodovih,«
se glasi njuna skupna molitev na
poročno noč. »Izkaži usmiljenje meni
in njej, daj, da skupaj doseževa
starost« (Tb 8,5.7).

***



Janez Pavel II., »papež družine«,[20] je
nekoč zakonsko ljubezen iz Visoke
pesmi primerjal z ljubeznijo Tobija in
Sare. Zakonca iz Visoke pesmi, kot je
dejal, »z ognjevitimi besedami
izpovedujeta človeško ljubezen drug
drugemu. Novoporočenca v Tobijevi
knjigi prosita Boga, da bi se na
ljubezen znala prav odzvati.«[21] S
tem ko je povezal ta dva portreta
zakonske ljubezni, je želel postaviti
vprašanje: na katerem od teh je
najbolje upodobljena? Odgovor je
preprost: na obeh. Na dan, ko se dve
srci srečata, dobi njun poklic svež in
mladosten obraz, kakršen je obraz
zakoncev v Visoki pesmi. Toda to
obličje na novo pridobi svojo
mladostnost vsakokrat, ko v teku
življenja eden in drugi znova
sprejmeta svoj klic, da se odzoveta na
ljubezen. In potem je ta ljubezen
resnično »močna kakor smrt«.[22]

Carlos Ayxelà



[1] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 27.

[2] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 30. Prim. št. 22–30, ki obsegajo
homilijo Zakon, krščanski poklic.

[3]Pot, št. 27. Prim tudi prav tam, št.
360.

[4] Prim. Sv. Jožefmarija, Zasebni
zapiski, št. 1697 (10. 10. 1932), v: A.
Vázquez de Prada, Ustanovitelj Opus
Dei, 1. knjiga, str. 433.

[5] Sv. Jožefmarija, zapiski meditacije,
12. 10. 1947, v: Mientras nos hablaba
en el camino, str. 41 (AGP, Biblioteca,
P18).

[6] Prim. prav tam. »Jaz sem v 
ceremonialu tej molitvi na začetku
dodal vzklik k Devici Mariji in jo
določil kot blagoslov pred
potovanjem: Beata Maria
intercedente, bene ambules: et



Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum [Na priprošnjo
blažene Device Marije srečno potuj.
Naj bo Gospod na tvoji poti in naj te
njegovi angeli spremljajo].«

[7] Sv. Janez Pavel II. je zato zakon
imenoval »prvobitni
zakrament« (prim. Avdienca, 20. 10.
1982 in 23. 5. 1984).

[8] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14. 2.
2017.

[9] Frančišek, Avdienca, 2. 9. 2015.

[10] J. Maragall, Elogio del vivir, v: Vida
escrita, Madrid, Aguilar, 1959, str.
105.

[11]Jezus prihaja mimo, št. 43.

[12] S. Marai, El último encuentro,
Salamandra, Barcelona 2007, str. 107.

[13] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 4. 6.
2017.



[14]Jezus prihaja mimo, št. 24.

[15]A los árboles altos, ljudska pesem,
ki jo omenja sv. Jožefmarija v Poti, št.
145.

[16] C. S. Lewis, Štiri ljubezni, Družina,
Ljubljana 2016, str. 141.

[17]Jezus prihaja mimo, št. 23.

[18] Prav tam, št. 26.

[19] Prav tam, št. 27.

[20] Frančišek, Homilija na
kanonizaciji, 27. 4. 2014.

[21] Sv. Janez Pavel II., Avdienca, 27. 6.
1984.

[22] Prim. prav tam; Vp 8,6.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-7-zakonski-poklic/


sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-7-zakonski-poklic/ (8. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-7-zakonski-poklic/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-7-zakonski-poklic/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (7) – Zakonski poklic

