
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (6) –
Kdor da življenje za
svoje prijatelje

Skrivnost nerazdeljenega srca:
kdor živi v celibatu, se odpove
neki ljubezni na zemlji, da bi z
lučjo božje Ljubezni napolnil
ves svet.

10. Dec. 2022

»Bog je ustvaril človeka po svoji
podobi, po božji podobi ga je ustvaril,
moškega in žensko je ustvaril« (1 Mz
1,27). Tako v Prvi Mojzesovi knjigi



pravi prvo poročilo o izvoru moškega
in ženske: Bog ju ustvari hkrati. Oba
imata isto dostojanstvo, saj sta
njegova živa podoba. Drugo poročilo
se znova zadrži ob tem dogodku (1
Mz 2,7-25), vendar ga prikaže v
počasnem posnetku: Bog najprej
ustvari moža in ga postavi v edenski
vrt. Svet odseva lepoto v vseh
stvareh: nebo, vodovje, reke, ki tečejo
skozi deželo, in drevesa vseh vrst.
Izredno prizorišče, toda Adam se na
njem počuti osamljenega.

Da bi ga rešil te osamljenosti, ustvari
Bog raznovrstna živa bitja, ki naselijo
raj: ptice v zraku, ribe, ki plavajo po
morju, in kopenske živali. Vendar se
zdi, da vse to za človeka ni dovolj.
Tedaj se Bog odloči, da mu bo dal
»pomoč, ki mu bo primerna« (1 Mz
2,18), in iz moškega rebra ustvari
žensko. Končno Adam odkrije oči, ki
mu vračajo pogled, kakršen je
njegov: »To je kost iz mojih kosti in
meso iz mojega mesa« (1 Mz 2,23). To



srečanje ga navda z veseljem,
predvsem pa osvetli njegovo
identiteto: na nov način mu pove,
kdo je. Moškemu je manjkalo nekaj,
kar mu je mogla dati samo druga,
njemu enaka oseba.

»Ni dobro za človeka, da je sam«

Te strani Prve Mojzesove knjige
vsebujejo temeljne resnice o
človeškem bitju in jih bolj kot v obliki
teoretične razprave podajajo na
pripoveden način, v simbolnem
jeziku. Adamova samota ima zato
globok antropološki pomen. Sveti
Janez Pavel II. je dejal, da sta vsak
moški in vsaka ženska deležna te 
izvorne osamljenosti; na neki točki
svojega življenja se morata z njo
soočiti.[1] Ko Bog reče: »Ni dobro za
človeka, da je sam« (1 Mz 2,18), v
resnici misli na oba:[2] tako moški kot
ženska potrebujeta izhod iz
osamljenosti, pot, po kateri bosta



skupaj hodila proti polnosti, ki jima
manjka. In to je zakonska zveza.

Ko bo Jezus mnogo stoletij pozneje
farizeje spomnil, kako je bilo »na
začetku«, se bo skliceval prav na ta
odlomek Svetega pisma (prim. Mt
19,1-12). Krščanski zakon je božji
klic, ki moškega in žensko vabi, da
skupaj hodita proti Njemu. In to ne
samo skupaj, temveč tudi drug s
pomočjo drugega. Za poročenega
človeka je sozakonec nepogrešljiva
pot k Bogu; pot, na kateri meso
postane prizorišče občestva in
ljubečega podarjanja samega sebe,
snov in prostor posvečevanja.
Zakonska ljubezen je torej srečanje
dveh teles in dveh duš, ki polepša in
preoblikuje ljubečo človeško bližino:
po milosti zakramenta ji daje
nadnaravni doseg.

Istočasno pa ljubezen med moškim
in žensko stremi k nečemu višjemu
od same sebe. Kadar je resnična, ni



sama po sebi cilj, ampak je vselej pot
k Bogu. Še vedno je cilj tista polnost,
ki jo lahko najdemo le v Njem. Zato
ni prav nič nenavadno, če poročena
oseba včasih občuti tistoizvorno
osamljenost. Vendar pa ta občutek ne
pomeni, kot si ga včasih kdo razlaga,
da je ljubezni konec in da je treba
začeti novo zgodbo, saj bi tudi ta
nova zgodba bila nezadostna. Prej
kot to je znamenje, da je v človeškem
srcu navzoča žeja, ki jo lahko povsem
poteši le neskončna božja ljubezen.

Psihologija nekoga, ki ve, da ni sam

V tistem pogovoru o zakonski zvezi
gre Jezus, potem ko spomni na nauk
iz Prve Mojzesove knjige, še korak
dlje. Medsebojna podaritev moškega
in ženske je čudovita pot, ki vodi k
Bogu. Vendar to ni edina možna pot.
Gospod spregovori o tistih, ki se na
podlagi posebnega daru odpovejo
zakonu »zaradi nebeškega
kraljestva« (Mt 19,12). To pot je



prehodil on sam: ostal je nevezan. V
njegovem življenju ni bilo razloga za
kakršnokoli posrednost v odnosu do
Boga: »Jaz in Oče sva eno« (Jn 10,30);
»Jaz sem v Očetu in Oče v meni« (Jn
14,11). Jezus pa te poti ni samo
prehodil, ampak je hotel tudi sam
postati Pot, da bi še mnogi drugi
ljudje mogli ljubiti na ta način, ki
»more biti smiseln samo, če izhajamo
iz Boga«.[3]

Zgodovina Cerkve je polna zgodb o
ljudeh, ki so sprejeli Jezusov klic k
poistovetenju z Njim tudi v tem
pogledu: gre za nekaj zelo
Jezusovega, kar sodi v samo jedro
njegovega življenja, četudi ni
namenjeno vsem kristjanom. Tisti, ki
so se že v prvih stoletjih odzvali klicu
v celibat, niso prezirali zakonskega
življenja. Morda jih je tudi ona druga
pot navduševala celo v tolikšni meri
kot tista, na katero so se podali. In
prav zato, ker so zakonsko življenje
dojemali kot nekaj lepega, so mogli ta



načrt z veseljem darovati Bogu.
»Samo med ljudmi, ki v vsej globini
razumejo in cenijo […] človeško
ljubezen,« pravi sv. Jožefmarija, »se
lahko rodi ono drugo neizrekljivo
dojemanje, o katerem govori Jezus
(prim. Mt 19,11), popolnoma božji
dar, ki spodbuja k predajanju telesa
in duše Gospodu, k izročitvi
nerazdeljenega srca, brez
posredovanja zemeljske ljubezni.«[4]

Tiste, ki so poklicani v celibat, Bog na
neki način vodi k odkrivanju vira in 
cilja vsake pristne ljubezni. Na
poseben način jih doseže Ljubezen,
ki je vladala v Jezusovem srcu in je
bila izlita na njegovo Cerkev.

Celibat je torej pot, ki odraža
zastonjskost ljubezni Njega, ki vedno
naredi prvi korak (prim. 1 Jn 4,19).
Čeprav se zdi, da tisti, ki živijo v
celibatu in možnost ustvariti družino
darujejo Bogu, s tem omejujejo svojo
svobodo, pa jo v resnici razširijo:
njihova izročitev v božje roke,



njihova pripravljenost, da zanj
zapustijo »hiše ali brate ali sestre ali
očeta ali mater ali otroke ali
njive« (Mt 19,29), jih na poseben
način naredi »svobodne za
ljubezen«.[5] Tako kot poročene osebe
morajo tudi oni varovati svoje srce,
da se ljubezen, ki jo nosijo v sebi, ne
bi oddaljila od Boga in bi jo mogli
razdajati drugim. Vendar njihova
izročitev ni osredotočena na
sozakonca, ampak na Kristusa, ki jih
pošilja v ves svet, da bi »bitje
njegovega ljubeznivega srca«[6]

prenašali na konkretne osebe v svoji
bližini.

Takšno je bilo Jezusovo življenje. On
se ni počutil osamljenega, saj je
vedel, da ga vedno spremlja njegov
Oče: »Oče, zahvaljujem se ti, ker si
me uslišal. Jaz sem vedel, da me
vselej uslišiš« (Jn 11,41-42). V našem
primeru je drugače, saj nevarnost
osamljenosti ostane. Toda ko Kristus
resnično napolni človekovo srce,



tedaj ta ni več sam. Zato je sveti
Jožefmarija dejal, da mu je Bog dal
»psihologijo, značilno za nekoga, ki
ni nikoli sam, niti v človeškem niti v
nadnaravnem smislu«.[7] V nekaj
kratkih vrsticah, v katerih je moč
zaznati nadih njegovega doživljanja,
je zapisal: »Človeško srce ima
neizmeren koeficient razširjanja. Ko
ljubi, se razprostre v tak crescendo
ljubezni, ki premaga vse zapreke. Če
ljubiš Gospoda, ne bo bitja, ki ne bi
našlo prostora v tvojem srcu.«[8]

Janez – nerazdeljeno srce

Pri zadnji večerji, nekaj ur preden je
dal svoje življenje, odpre Jezus
apostolom svoje srce: »Nihče nima
večje ljubezni,« jim reče, »kakor je ta,
da dá življenje za svoje prijatelje« (Jn
15,13). Te besede, v katerih je
zgoščena vsa njegova ljubezen do
človeštva, so hkrati klic. Zato Gospod
apostolom pravi: »Vas sem imenoval
prijatelje« (Jn 15,15). Kakor vsi ljudje



so tudi oni deležni njegove ljubezni
»do konca« (Jn 13,1), vendar so tudi
prijatelji na nek poseben način.
Njihov »Prijatelj«[9] jih vabi, naj
ravnajo tako kot On: naj tudi sami
dajo življenje za svoje prijatelje. Te
besede so nedvomno navzoče v
izvoru vsakega krščanskega poklica,
vendar so vedno na poseben način
odmevale v srcih tistih, ki so šli za
njim tako, da so zapustili vse.

Največje razodetje Ljubezni se bo
uresničilo na križu. V tistem
veličastnem prizoru skupaj z Marijo
in svetimi ženami močno izstopa lik
apostola Janeza. »Ob uri resnice so
vsi zbežali razen Janeza, ki je zares
ljubil z deli. Samo ta mladenič,
najmlajši izmed apostolov, je ostal
pod križem. Ostali niso čutili te
ljubezni, močne kot smrt.«[10] Že od
zore njegovih mladih let je v
njegovem srcu utripala ljubezen do
Jezusa. Vemo, s kakšno
rahločutnostjo je ohranil spomin na



dan, ko je srečal Gospoda: »Janez se
je srečal s Kristusovim pogledom, šel
za njim in ga vprašal: Učitelj, kje
stanuješ? Šel je z njim in ostal pri
Učitelju ves dan. Pozneje, mnogo let
zatem, pripoveduje s prisrčno
odkritostjo kakor mladostnik, ki v
osebni dnevnik izlije čutenje svojega
srca, in zabeleži celó uro tistega
doživetja: Hora autem erat quasi
decima … Natančno se spominja
trenutka, ko ga je Kristus pogledal, ko
ga je Kristus pritegnil, ko se Kristusu
ni upiral, ko se je v Kristusa
zaljubil.«[11]

Lahko si predstavljamo, kako je bil
Jezus na križu ganjen ob pogledu na
mladega učenca, ki »se je pri večerji
naslonil na njegove prsi« (Jn 21,20).
Morda zanj ni bilo presenečenje, da
je tam srečal svojo Mater. Tako ali
drugače mu je vedno stala ob strani.
Mati je vedno tista, ki podpira
svojega otroka. Toda ob njej
Gospodov pogled najde prijatelja:



Janeza. Sredi tesnobe tistega
trenutka se njuna pogleda srečata.
Kakšno neizmerno veselje se je
moralo ob tem vzbuditi v
Gospodovem srcu! In prav takrat,
pravi evangelij, ko Gospod ob svoji
Materi uzre Janeza, ga uvede v
edinstveni odnos, ki je vladal med
Njim in Marijo. »Ko je Jezus videl
svojo mater in zraven stoječega
učenca, katerega je ljubil, je rekel
materi: Žena, glej, tvoj sin! Potem je
rekel učencu: Glej, tvoja mati!« (Jn
19,26-27).

Leta pozneje bo Janez zapisal: »Mi
ljubimo, ker nas je on prvi
vzljubil« (1 Jn 4,19). Ta presenetljiva
trditev izhaja iz njegove osebne
izkušnje. Janez je vedel, da ga Jezus
globoko ljubi. To je bilo nekaj, kar je
dajalo polnost in nov smisel
njegovemu življenju: prinašati prav
to ljubezen vsem ljudem. »Janez,« je
dejal blaženi John Henry Newman,
»je imel nepopisen privilegij, da je bil



Kristusov prijatelj. Na ta način se je
naučil ljubiti druge; najprej je bila
njegova naklonjenost zgoščena, nato
pa se je lahko razširila. Poleg tega je
imel vzvišeno in tolažilno nalogo, da
je po njegovem odhodu skrbel za
Gospodovo Mater, blaženo Devico.
Mar ni v tem skrivni vir njegove
posebne ljubezni do bratov? Tisti, ki
mu je Odrešenik na poseben način
izkazal svojo naklonjenost ter mu
zaupal tudi poslanstvo, da postane
sin njegove Matere, je gotovo moral
predstavljati spomin in vzor (kolikor
je človek tega zmožen) globoke,
kontemplativne, goreče, vedre in
brezmejne ljubezni.«[12]

Prebujanje src

Izročitev celotnega srca Bogu ne
izhaja enostavno iz osebne odločitve:
je dar, dar celibata. Prav tako njena
ključna značilnost ni odpoved,
temveč ljubezen, ki se rodi iz nekega
odkritja: »Ljubezen … je res vredna



ljubezni!«[13] Srce zasluti brezpogojno
Ljubezen, Ljubezen, ki je čakala nanj,
in se ji želi prav tako brezpogojno
izročiti. Pa ne samo zato, ker jo
nekdo želi izkusiti, ampak tudi da bi
jo dajal še mnogim drugim ljudem.
Kakor sveti Janez, ki ni le užival
Jezusove ljubezni, pač pa si je
prizadeval, da bi se prav ta ljubezen
razširila po vsem svetu. Za
ljubljenega učenca je bila to naravna
posledica: »Če nas je Bog tako
vzljubil, smo se tudi mi dolžni ljubiti
med seboj« (1 Jn 4,11).

Včasih ljudje celibat povezujejo
predvsem s posvečanjem časa, kakor
da bi ta popolna izročitev temeljila
na vprašanju učinkovitosti: zato da bi
nekdo mogel opravljati določene
apostolske dejavnosti, da bi bil prost
drugih obveznosti. Vendar pa je to
zelo omejen pogled. Celibat se ne
poraja iz praktičnega razmisleka
glede razpoložljivosti za
evangelizacijo, ampak iz



Kristusovega klica. Je povabilo, da
človek na poseben način posnema
življenjski slog njegovega srca: da
ljubi kot Kristus, odpušča kot Kristus,
dela kot Kristus, še več: da je sam
Kristus – ipse Christus – za vse duše.
Zato »zgolj pragmatični razlogi,
sklicevanje na večjo razpoložljivost,
ne zadostujejo. Ta večja
razpoložljivost glede časa lahko hitro
postane tudi neka oblika sebičnosti,
ki se izogiba žrtvam in
neprijetnostim, potrebnim za
medsebojno sprejemanje in
potrpljenje v zakonu; to bi lahko
človeka vodilo v duhovno
osiromašenje ali trdosrčnost«.[14]

Celibat torej ni samotnost
slonokoščenega stolpa, ampak klic k
spremljanju, k prebujanju src. Koliko
je na svetu ljudi, ki se čutijo
zapostavljene, ki se jim življenje zdi
brez vrednosti in ki včasih zapadejo
v čudaško vedenje, ker konec koncev
iščejo le kanček ljubezni! Kdor



prejme dar celibata, ve, da je na
svetu tudi zato, da bi se približal
vsem tem ljudem in jim odkril božjo
ljubezen: da bi jih spomnil na
njihovo neskončno vrednost. Tako je
srce v celibatu rodovitno na enak
način kot je rodovitno in odrešujoče
Jezusovo srce. V vsakem človeku
poskuša odkriti isto dobro, kot ga je
Gospod znal videti v ljudeh, ki so
prihajali k njemu. Ne vidi grešnice,
gobavca, zaničevanja vrednega
cestninarja …, marveč čudovito, od
Boga ljubljeno, od Boga izbrano bitje
ogromne vrednosti.

Tako nekdo, ki živi v celibatu, čeprav
nima naravnih otrok, postane
sposoben globokega in resničnega
očetovstva. Je oče oziroma mati
mnogih otrok, kajti »očetovstvo in
materinstvo je dajanje življenja
drugim«.[15] Zaveda se, da je na svetu
zato, da bi skrbel za druge in jim s
svojim življenjem in naklonjeno
besedo pokazal, da more samo Bog



potešiti žejo, ki jo čutijo. »Naš svet
[…], v katerem se Boga obravnava
kvečjemu kot hipotezo, ne pa kot
konkretno resničnost, ima potrebo
po tem, da se nasloni na Boga na
najbolj konkreten in radikalen način.
Potrebuje pričevanje o Bogu, kakršno
dajejo tisti, ki se odločijo, da ga
sprejmejo kot temelj svojega
življenja. Prav zato je celibat v
današnjem svetu tako pomemben,
čeprav je njegovo spoštovanje v
našem času nenehno ogroženo in
postavljeno pod vprašaj.«[16]

Dar, ki naj iz dneva v dan raste

Božji dar celibata ni kakor čarovnija,
ki bi nemudoma in za vedno
spremenila resničnost. Prej kot to ga
Bog podari kakor seme, ki mora
postopoma rasti v dobri zemlji. Kot
vsak poklic je tudi celibat dar in
naloga. Je pot. Zato ni dovolj
odločitev za celibat zaradi nebeškega
kraljestva, da bi se srce kar



samodejno spremenilo. Nenehno si je
treba prizadevati za odstranjevanje
plevela, biti pozoren na insekte in
zajedavce. Božja milost vedno deluje
v človeški naravi, ne da bi jo zanikala
ali izpodrinila. Z drugimi besedami,
Bog računa z našo svobodo in našo
osebno zgodovino. In prav tam, na
tem prizorišču blata in milosti, tiho
raste čudoviti dar deviškega srca.
Tam raste … ali pa propade.

Podobno kot mlajši sin iz evangeljske
prilike se lahko tudi tisti, ki so
poklicani k večji zaupnosti z Bogom,
nekega dne počutijo naveličane,
prazne. Tisti mladenič se je odločil
odpotovati v daljne kraje (prim. Lk
15,13), ker je v hiši svojega očeta
občutil notranjo praznino. Moral je
doseči najnižjo točko, da bi naposled
odprl oči in se zavedel, v kakšno
suženjstvo je padel. Zanimivo je, da v
evangeljskem besedilu razlog za
njegovo vrnitev ni prav nič duhoven:
bil je lačen, čutil je biološko, telesno



lakoto. Pogrešal je mehki kruh
očetove hiše. Ko se je končno vrnil,
ga je čakal oče, in »pritekel je, ga
objel in poljubil« (Lk 15,20). Sin si je
predstavljal, da ga bo doletela
uradna obsodba (prim. Lk 15,18-19),
namesto tega pa ga pričaka življenja
poln objem. Tedaj odkrije – morda
jasneje kot kdajkoli prej – svojo
najglobljo istovetnost: je sin nadvse
dobrega Očeta.

V drugih primerih je nevolja bolj
zahrbtna: lahko se zgodi, da se
nekdo, ki ostaja v očetovi hiši, počuti
bolj hlapec kot pa sin, tako kot
starejši brat iz prilike, ki je »živel
doma, a ni bil svoboden, ker je bilo
njegovo srce drugje«.[17] V obeh
primerih je izhod iz žalosti ta, da se
ozremo k Očetu in k njegovi ljubezni
do nas. Bog poteši lakoto duše z
evharističnim kruhom, v katerem
najdemo Njega, ki je postal eden
izmed nas, da bi ga mogli ljubiti kot
Prijatelja. Tam lahko duša najde



potešitev in tako ohranjamo svoje
srce vneto v ljubezni, ki je »močna
kakor smrt« (Vp 8,6).

Janez je ostal ob Jezusovem križu in
prisostvoval tudi njegovemu
vnebohodu »tistega dne, ko je bilo
navidezno slovo v resnici začetek
nove bližine«.[18] Učitelj se je moral
fizično ločiti od svojih učencev, ki jim
je bil izkazal ljubezen do konca, da bi
lahko še z večjo bližino ljubil njih in
vse ljudi, ki bodo verjeli vanj. To je
skrivnost nerazdeljenega srca: kdor
živi v celibatu, se odpove neki
ljubezni na zemlji, da bi z lučjo božje
Ljubezni napolnil ves svet.

[1] Prim. sv. Janez Pavel II., Splošna
avdienca, 10. 10. 1979, 24. 10. 1979,
31. 10. 1979.

[2] Prim. sv. Janez Pavel II., Splošna
avdienca, 10. 10. 1979, št. 2.



[3] Benedikt XVI., Govor v rimski
kuriji, 22. 12. 2006.

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 122.

[5] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 884.

[7] Sv. Jožefmarija, En diálogo con el
Señor, zgodovinsko-kritična izdaja,
Rialp, Madrid 2017, str. 185.

[8] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 8.
postaja, 5.

[9] To besedo, »Prijatelj«, občasno
uporablja sv. Jožefmarija, ko govori o
Jezusu. Prim. Pot, št. 422; Jezus
prihaja mimo, št. 93.

[10] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 2 (prim. Vp 8,6).

[11] Sv. Jožefmarija, Zapiski srečanja z
mladimi, 6. 7. 1974 (AGP, biblioteca,
P04, vol. II, str. 113).



[12] Bl. J. H. Newman. Love of
Relations and Friends, Parochial and
Plain Sermons 2, 5.

[13] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 171.

[14] Benedikt XVI., Govor v rimski
kuriji, 22. 12. 2006.

[15] Frančišek, Homilija pri Sveti
Marti, 26. 6. 2013.

[16] Benedikt XVI., Govor v rimski
kuriji, 22. 12. 2006.

[17] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 9.

[18] Joseph Ratzinger, El comienzo de
una nueva cercanía, v: El resplandor
de Dios en nuestro tiempo, Herder,
Barcelona 2008, str. 185.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-6-kdor-da-zivljenje-za-svoje-prijatelje/


sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-6-kdor-da-zivljenje-za-svoje-

prijatelje/ (5. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-6-kdor-da-zivljenje-za-svoje-prijatelje/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-6-kdor-da-zivljenje-za-svoje-prijatelje/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-6-kdor-da-zivljenje-za-svoje-prijatelje/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (6) – Kdor da življenje za svoje prijatelje

