
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (5) –
Da bi glasba
zazvenela

Poklicanost v Opus Dei je kakor
povabilo k izvajanju neke
partiture, je kakor igrati božjo
glasbo, ki obsega toliko variacij,
kot je ljudi na svetu.

22. Jul. 2022

Ko je Jezus govoril o božjem
kraljestvu, je vedel, da gre za nekaj
zelo drugačnega od tega, kar so si
mogli predstavljati njegovi



poslušalci; nekaj zelo drugačnega
tudi od tega, kar si danes
predstavljamo mi. Zato je uporabljal
prilike, pripovedi in prispodobe, ki
namesto da bi podajale definicije,
človeka vabijo, da vstopi v skrivnost.
Jezus božje kraljestvo, denimo,
primerja gorčičnemu zrnu, »ki je
takrat, ko se vseje v zemljo, manjše
od vseh semen na zemlji. Ko pa je
vsejano, raste in postane večje od
vseh zelišč in naredi velike veje, tako
da morejo ptice neba gnezditi v
njegovi senci« (Mr 4,31-32). To je
drobno seme, ki je zakopano, ki
izgine ljudem izpred oči in je
pahnjeno v pozabo; vendar
neprestano raste, medtem ko gre
zgodovina svojo pot, na videz mimo
njega. Raste celo ponoči, ko zanj
nihče ne skrbi, ko mu nihče ne
posveča pozornosti.

Drugega oktobra 1928 je Bog
svetemu Jožefmariju dal odkriti
seme, ki ga je samo On lahko položil



v njegovo dušo: drobno gorčično
zrno, poklicano, da raste na velikem
polju Cerkve. Ohranjena je neka
zabeležka, narejena nekaj mesecev
pozneje, ki v nekaj potezah opiše
»genetski zapis« tega semena:
»Navadni kristjani. Vzhajajoče testo.
Naše področje je to, kar je običajno,
naravno. Sredstvo: poklicno delo. Vsi
sveti! Tiha izročitev.«[1] Od trenutka,
ko mu je Bog dal poslanstvo, da
neguje to seme, je sv. Jožefmarija
živel samo še za to nalogo. Kar je bilo
takrat zgolj obljuba, samo upanje, je
danes košato drevo, ki sprejema
mnogo duš in daje življenjski navdih
številnim ljudem.

Stremeti k svetosti je normalno

Vsak svetnik je poslanstvo; je
»sporočilo, da Sveti Duh prejema iz
bogastva Jezusa Kristusa in daje
svojemu ljudstvu«,[2] pravi papež.
Sveti Jožefmarija je prejel sporočilo
in ga utelesil. On sam je postal



sporočilo; njegovo življenje in
njegove besede so začele nagovarjati
mnogo ljudi. »Naj tvoje življenje ne
bo neplodno. – Bodi koristen. – Pusti
sledi za sabo. – Razsvetljuj z lučjo
svoje vere in ljubezni. […] In vžgi vse
zemeljske poti s Kristusovim ognjem,
ki ga nosiš v srcu.«[3]

On je ta ogenj nosil v sebi, kot je
nemudoma zaznal José Luis
Múzquiz, eden izmed prvih vernikov
Opus Dei, ki so prejeli duhovniško
posvečenje. Ko se je prvikrat srečal s
sv. Jožefmarijem, mu je ta
spregovoril o nečem, česar mu dotlej
ni predlagal še nihče: da bi bil
apostol na svojem delovnem mestu.
Takoj nato je še dodal: »Ni druge
ljubezni kot le Ljubezen; preostale
ljubezni so majhne.« Ta preobrat je
napravil globok vtis na njegovega
sogovornika: »Videlo se je, da to
prihaja iz globine njegove duše, iz
duše, zaljubljene v Boga. Miselni



okviri v moji glavi so se tedaj
razblinili.«[4]

Pri zahvalni maši za beatifikacijo te
zaljubljene duše je kardinal
Ratzinger s svojo značilno mešanico
neposrednosti in globine pojasnil:
»Pomen besede svetnik je v teku časa
doživel nevarno zožitev, ki brez
dvoma odmeva še danes. Daje nam
misliti na svetnike, ki jih vidimo
upodobljene na oltarjih, na čudeže in
junaške kreposti ter namiguje, da je
svetost namenjena nekaterim
maloštevilnim izbrancem, med
katere se sami ne moremo prištevati.
Tedaj prepustimo svetost tem redkim
posameznikom ter se preprosto
zadovoljimo s tem, da ostanemo
takšni, kakršni smo. Sredi te
duhovne apatije je Jožefmarija
Escrivá ljudi prebudil in klical: Ne,
svetost ni nekaj izrednega, ampak
običajnega, tisto, kar je za krščene
normalno. Bistvo svetosti ni v
določenih junaštvih, ki jih je



nemogoče posnemati, marveč ima na
tisoče oblik in se lahko uresniči
kjerkoli in v katerikoli zaposlitvi. To
je normalnost.«[5]

Za kristjana je torej nekaj naravnega
to, da želi biti svet. Zato je sv.
Jožefmarija že zelo zgodaj zapisal:
»Svetniki niso bili iznakaženi ljudje,
primeri, ki bi si zaslužili posebnega
zdravnikovega proučevanja. Bili so
in so še normalni: iz mesa, kot ti. – In
so zmagali.«[6] Poklicanost v Opus Dei
vključuje zavedanje o tej normalnosti
svetosti; željo, da bi postali izvajalci
tega preprostega sporočila, te glasbe.
Obstajajo namreč partiture: življenje
in besede svetega Jožefmarija,
razglasitev vsesplošnega klica k
svetosti na drugem vatikanskem
koncilu,[7] nedavno učenje papežev,
ki ta nauk še razvija … predvsem pa
je tu Evangelij.[8] Partiture torej
obstajajo; vendar je potrebno, da
glasba odmeva na vseh koncih
zemlje, v neskončni množici variacij,



ki bodo šele ugledale luč sveta: v
konkretnih življenjih mnogih
kristjanov.

Tako blizu, da živimo z Njim

S tem ko je Gospod obudil Opus Dei,
je svoji Cerkvi podaril pot,
duhovnost, ki je »zasnovana« s
ciljem, da se utelesi v nadvse
raznolikih vsakdanjih situacijah ter
se zlije z delom in običajnim
življenjem najrazličnejših ljudi. To
sporočilo je predstavljeno in
razdelano v številnih spisih in
homilijah svetega Jožefmarija, v
njegovih družinskih klepetih in
katehetskih potovanjih, pri tem pa
neprestano odmeva trditev, zapisana
v neki misli knjige Brazda: »V daljavi
– tam, na obzorju – se zdi, da se nebo
združi z zemljo. Ne pozabi, da se v
resnici zemlja in nebo združita v
tvojem srcu, srcu božjega otroka.«[9]

To se pravi: četudi poklic v Opus Dei
človeka napolnjuje z iniciativnostjo, z



željo po izboljšanju njegove okolice,
pa ga v bistvu ne spodbuja k temu,
da bi delalvedno več oziroma da bi
opravljal več dejavnosti, kot jih vrši
že sicer. Spodbuja ga predvsem k
temu, da jih opravi na drugačen
način, tako da je z Bogom pri vsem,
kar počne, in skuša vse deliti z Njim.
»Otroci moji, slediti Kristusu […], to
je naš poklic. Slediti mu tako od
blizu, da bomo živeli z Njim kakor
dvanajsteri apostoli; tako od blizu, da
se poistovetimo z Njim, da živimo
njegovo Življenje; da bo naposled
prišel trenutek, če ne bomo sami
postavljali ovir, ko bomo lahko s sv.
Pavlom rekli: Ne živim več jaz, ampak
Kristus živi v meni (Gal 2,20).«[10]

Eden izmed prvih supernumerarijev
se spominja, kako je bil presenečen,
ko mu je ustanovitelj Dela rekel: »Bog
te kliče na pot kontemplacije.« Za
njega, ki je bil poročen, imel otroke
in je moral trdo delati, da bi lahko
vzdrževal svojo družino, je bilo to



»pravo odkritje«.[11] Ob neki drugi
priložnosti je sv. Jožefmarija nekomu
svetoval: »Reci, reci Gospodu:
Utrujen sem, Gospod, ne zmorem
več. Gospod, tole mi ne gre, kako bi
to storil ti?«[12] Prav to je
kontemplacija sredi sveta: globok in
ljubeč pogled na stvarnost, ki se
hrani ob božjem pogledu, v
nenehnem dialogu z Njim. Sveti
Jožefmarija je ta krasni izziv povzel s
pomenljivim stavkom: »Kolikor bolj v
notranjosti sveta se nahajamo, toliko
bolj moramo biti božji.«[13] In ta
bližina, to tesno prijateljstvo z Njim,
je korenina, iz katere poganjata dve
razsežnosti, ki sicer ne pripadata
izključno poklicanosti v Delo, sta pa
posebej pomembni za kristjane, ki jih
Bog pokliče na to pot: klic k
apostolatu in oznanjanju Kristusa ter
poslanstvo, da preoblikujejo svet in
ga spravijo z Bogom s pomočjo
svojega dela.



Toda preden se v to poglobimo, se
nam najprej zastavlja naslednje
vprašanje: Če je svetost za vse ljudi,
kot je sv. Jožefmarija vse življenje
oznanjal in kot nas je pred nedavnim
spomnil papež; če Gospod vsem
kristjanom naroča, naj širijo
evangelij – kaj je potem specifična
značilnost poklicanosti v Opus Dei,
značilnost tega odgovora na poziv k
iskanju Boga sredi sveta?

To je razmeroma enostavno razložiti,
če upoštevamo, da različni krščanski
poklici niso nič drugega kot
konkretne določitve, načini oziroma
poti življenja in poklica, ki ju
prejmemo pri krstu. In sicer, »poklic
v Opus Dei povzema, sprejema, utirja
izročitev oziroma prepustitev Bogu
in drugim, ki jo zahteva krščanska
poklicanost. Edino, kar je dodano kot
nekaj posebnega, je ravno tir, po
katerem poteka ta izročitev: da se le-
ta uresničuje tako, da človek postane
del neke konkretne ustanove v



Cerkvi (Opus Dei), ki ima določeno
duhovnost ter natančno začrtana
sredstva izobraževanja in
apostolata.«[14] Ta sredstva so na
poseben način usmerjena v služenje
Bogu in drugim preko dela in
normalnih, vsakdanjih reči. Rečeno
še drugače: Kdor odkrije in sprejme
svoj klic v Opus Dei, se odloči dati
svoje življenje za druge (v tem je
bistvo krščanskega življenja) ter ima
pri tem na voljo pot, po kateri lahko
ta cilj doseže z božjo pomočjo in ob
podpori velike nadnaravne družine.
Zato je pripravljen storiti, kar je v
njegovi moči, da bi ta karizma
napajala njegovo notranje življenje,
razsvetljevala njegov razum, bogatila
njegovo osebnost … da bi mogel v
svojem življenju resnično odkriti
Boga in obenem to odkritje deliti z
drugimi.

Božje razsvetljenje, ki je prišlo na
svet 2. oktobra 1928, in še druga
nadaljnja razsvetljenja so svetemu



Jožefmariju dala spoznanje, da mora
vse svoje življenje posvetiti nekemu
poslanstvu ter med navadnimi
kristjani – moškimi in ženskami, ki
živijo sredi sveta in se ukvarjajo z
najrazličnejšimi dejavnostmi – širiti
zavedanje o tem, da so vsi poklicani k
svetosti in apostolatu. In to naj
uresniči tako, da vzpostavi neko
ustanovo, Opus Dei, sestavljeno iz
običajnih kristjanov, ki bodo sprejeli
božji klic in vzeli to za svoj ideal; s
svojim lastnim življenjem bodo
pričevali ne samo o veličini tega
ideala, temveč tudi o možnosti, da ga
ob pomoči božje milosti uresničujejo
z dejanji, čeprav se bodo obenem
zavedali svojih omejitev.

Vsi, ki imajo veliko srce

Na poti od Betanije do Jeruzalema
Jezus postane lačen. Ko skuša najti
kaj za pod zob, se približa neki
smokvi (Mt 21,18). »Približuje se tebi
in približuje se meni. Jezus, ki ga



navdajata lakota in žeja po dušah. S
križa je zaklical: Sitio! Žejen sem.
Žejen je nas, naše ljubezni, naših duš
in vseh duš, ki jih moramo voditi k
Njemu po poti križa, ki je pot
nesmrtnosti in nebeške slave.«[15]

Poklicanost v Opus Dei pomeni, da se
človek močno »naleze« te božje žeje
in lakote. Ko si je sv. Jožefmarija
prizadeval spraviti v pogon prvi
študentski dom v Delu, so ga nekateri
svarili, češ naj se ne prenagli. Na
neki duhovni obnovi je zapisal:
»Naglica. To ni naglica. Priganja nas
Jezus.«[16] Kakor svetega Pavla ga je
priganjala Kristusova ljubezen (prim.
2 Kor 5,14). Bog hoče, da s prav
takšno mirno nujnostjo tudi mi
trkamo na vrata vsakega človeka:
»Zavedaj se, da si ljubljen, kdorkoli
že si!«[17] In v vsem tem naj vlada
normalnost, naravnost, ko ljubimo
vse in se vsem pustimo ljubiti, tako
da pomagamo, služimo, posredujemo
drugim, kar vemo, se učimo, si



delimo izzive in prizadevanja,
probleme in tesnobe ter tkemo vezi
prijateljstva … Tam, kjer se rodimo,
kjer delamo, ker počivamo, tam,
kamor hodimo nakupovat, smo lahko
kvas, sol, luč sveta.

Bog v svoje Delo ne kliče
superjunakov. Kliče normalne ljudi,
če le imajo veliko in plemenito srce,
srce, v katerem je prostor za vse
ljudi. To je sv. Jožefmarija zaslutil že
v zgodnjih letih in z mislijo na vse, ki
bi lahko prejeli božji klic v Delo, je
zapisal: »Ni prostora za: egoiste,
strahopetne, nediskretne, pesimiste,
mlačne, nespametne, nestalne,
boječe, lahkomiselne. – Je pa prostor
za: bolnike, ki so božji ljubljenci, in
za vse, ki imajo široko srce, čeprav so
bile njihove slabosti velike.«[18] Če
povzamemo: kdor odkrije, da ga Bog
kliče v Opus Dei, ima lahko svoje
pomanjkljivosti, omejitve, šibkosti;
ampak tudi visoke ideale, hrepenenje



po tem, da bi ljubil, da bi tudi druge
vnel z božjo ljubeznijo.

Ljubiti svet, kakor ga ljubi Bog

»Bog je […] svet tako vzljubil,«
beremo v Janezovem evangeliju, »da
je dal svojega edinorojenega Sina, da
bi se nihče, kdor vanj veruje, ne
pogubil, ampak bi imel večno
življenje« (Jn 3,16). Bog strastno ljubi
svet, ki ga je ustvaril in ki ne samo,
da ni ovira za svetost, temveč je
njeno naravno okolje. Sporočilo Opus
Dei pa v svojem osrčju nosi to
prepričanje: Lahko smo sveti ne kljub
temu, da živimo v svetu, ampak
ravno zaradi tega, ker smo globoko 
vsajeni vanj. Namreč svet, ta
skrivnostna zlitina veličine in bede,
ljubezni in sovraštva, zamere in
odpuščanja, vojn in miru, »nestrpno
hrepeni po razodetju božjih
sinov« (Rim 8,19).

Ko Prva Mojzesova knjiga opisuje
naše razmerje do sveta, uporabi dva



glagola: »varovati« in
»obdelovati« (prim. 1 Mz 2,15). S
prvim nam Gospod podeljuje
odgovornost za svet; pravi nam, da
ga ne smemo uporabljati samovoljno.
Z drugim glagolom, »obdelovati« – ki
pomeni »delati« (običajno na polju)
in ki ga lahko povezujemo tudi s
»čaščenjem« (prim. 4 Mz 8,11) –, pa
Bog združuje delo in kult: z delom ne
dosežemo le samouresničitve, ampak
opravljamo tudi Bogu prijetno
čaščenje, ker ljubimo svet, kakor ga
ljubi On. Skratka, posvečevati delo
zato pomeni napravljati svet lepši,
narediti v njem prostor za Boga.

On sam je hotel varovati in
obdelovati svet, ki je izšel iz njegovih
stvariteljskih rok, saj je delal z
rokami človeka, ustvarjenega bitja.
Dolga stoletja se je na leta skritega
Gospodovega življenja v nazareški
delavnici gledalo kot na mračna leta
brez sijaja, v luči duha Dela pa
postanejo »jasna kot sončna luč, […]



sijaj, ki osvetljuje naše dneve in jih
projicira kot verodostojno sliko«.[19]

Zato je sv. Jožefmarija svoje hčere in
sinove spodbujal, naj v molitvi
pogosto premišljujejo o tem delu, ki
nas spominja na rast pšeničnega
zrna, skritega in tihega. Tako je Jezus
– ki je sam sebe pozneje primerjal s
pšeničnim zrnom (prim. Jn 12,24) –
rasel v delavnici sv. Jožefa in svoje
Matere, v tistem domu-delavnici.

Preprosto življenje svete družine
nam kaže, da nekatera dela, ki se
sicer z zemeljskega gledišča zdijo
nepomembna, v božjih očeh
pridobijo ogromno vrednost, ker je
vanje vložena ljubezen, skrb in želja
po služenju. Zato »posvečevati delo
ne pomeni početi nekaj svetega,
medtem ko delamo, temveč doseči,
da delo sámo postane sveto«.[20] Na ta
način »se je dobro dokončano
človeško delo spremenilo v zdravilo
za oči, ki omogoča videti Boga […] v
vseh stvareh. In to se je zgodilo



ravno v našem času, ko hoče
materializem delo spremeniti v blato,
ki človeka zaslepi in mu preprečuje
gledati Boga.«[21]

Da bi zrno obrodilo sad, se mora
skriti, izginiti. Tako je na svoje
življenje gledal sv. Jožefmarija:
»Skriti se in izginiti, to je zame. Naj
sije samo Jezus.«[22] In Bog želi, da
tako na svoje življenje gledajo tudi
vsi moški in ženske, ki jih On kliče in
jih bo še naprej klical v Delo. Kakor
prvi kristjani: normalni in običajni
ljudje, ki so morda povzročali precej
hrupa, vendar tega niso počeli zato,
da bi poželi aplavz, ampak da bi
lahko zasijal Bog. Osebe, ki so
predvsem »živele iz Kristusa in so
oznanjale Kristusa; […] sejalci miru
in veselja, miru in veselja, ki nam ju
je prinesel Jezus«.[23]

Eduardo Camino / Carlos Ayxelá



[1]Zasebni zapiski, št. 35, v: P.
Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp 1993, str.
216.

[2] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
exsultate (19. 3. 2018), št. 21.

[3] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 1.

[4]Pot, zgodovinsko-kritična izdaja,
opomba k točki 417.

[5] Kardinal Ratzinger, Pridiga, 19. 5.
1992, v: Romana, št. 14 (1992) str. 48.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 133.

[7] 2. vatikanski koncil, dogm. konst. 
Lumen gentium (21. 10. 1964), št. 40.

[8] Prim. Janez Pavel II., apost. spod. 
Christifideles laici (30. 12. 1988), št.
16–17; Benedikt XVI., Avdienca, 13. 4.
2011; in v zadnjem času apost. spod. 
Gaudete et exsultate (19. 3. 2018)
papeža Frančiška.



[9] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 309.

[10] Sv. Jožefmarija, En diálogo con el
Señor, Rialp, Madrid 2017, str. 101.

[11] Víctor García Hoz, Mi encuentro
con Monseñor Escrivá de Balaguer, v:
R. Serrano (ur.), Así le vieron, Rialp,
Madrid 1992, str. 83.

[12] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja v šoli Tajamar,
22. 10. 1972 (navedeno v
dokumentarcu Srce dela).

[13] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 740.

[14] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, v: El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid
2014, str. 169.

[15] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
202.

[16]Zasebni zapiski, št. 1753, v: Andrés
Vázquez de Prada, Ustanovitelj Opus
Dei, 1. knjiga, Pariz 2020, str. 463.



[17] Sv. Janez Pavel II., Prestopiti prag
upanja, Mladinska knjiga, Ljubljana
1994, str. 22.

[18]Navodilo 1. 4. 1934, št. 65, v:
Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, Pariz
2020, str. 521.

[19] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, str. 263.

[21] Bl. Álvaro del Portillo, Pismo, 30.
9. 1975 (AGP, biblioteca, P17, 1991,
vol. II, str. 63).

[22] Sv. Jožefmarija, Pismo, 28. 1. 1975.

[23] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 30.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-5-da-bi-glasba-zazvenela/ (21.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-5-da-bi-glasba-zazvenela/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-5-da-bi-glasba-zazvenela/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-5-da-bi-glasba-zazvenela/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (5) – Da bi glasba zazvenela

