
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (4) –
Kako odkriti svoj
poklic?

Zgodb o poklicanosti je toliko,
kot je ljudi. V tem članku so
predstavljeni nekateri ključni
mejniki na poti do spoznanja o
lastnem poklicu.

28. Nov. 2022

Sonce je zašlo v Judeji. K Jezusu pride
neki Nikodem, nemiren mož. Išče
odgovorov na vprašanja, ki se
porajajo v njegovi notranjosti.



Pogovor, ki se šepetaje odvija ob soju
svetilke, je poln skrivnosti.
Nazarečanovi odgovori na njegova
vprašanja ga zmedejo. Jezus ga
opozori: »Veter veje, koder hoče,
njegov glas slišiš, pa ne veš, od kod
prihaja in kam gre. Tako je z vsakim,
ki je rojen iz Duha« (Jn 3,8). Poklic,
vsak poklic, je skrivnost, njegovo
odkrivanje pa dar Svetega Duha.

Knjiga pregovorov pravi: »Tri reči se
mi zde prečudovite, štirih ne morem
dojeti: pot orla po nebu, pot kače po
skalovju, pot ladje po odprtem morju
in pot mladeniča z dekletom« (Prg
30,18-19). Še toliko bolj pa lahko
rečemo: Le kdo bi brez božje pomoči
mogel slediti delovanju milosti v
duši, prepoznati njen namen ter
odkriti smisel in cilj človekovega
življenja? Kdo bi brez usmerjanja po
darovih Svetega Duha vedel, »od kod
prihaja in kam gre« ta božanski dih v
duši, ki ga pogosto zaznamo v obliki
hrepenenj, negotovosti, slutenj in



obljub? To je nekaj, kar nas
popolnoma presega. Zato je prvo, kar
potrebujemo, da bi zaslišali svoj
osebni klic, ponižnost: da
pokleknemo pred neizrekljivim, da
odpremo svoje srce delovanju
Svetega Duha, ki nas vselej lahko
preseneti.

Pri odkrivanju lastnega poklica ali ko
skušamo k temu pomagati nekomu
drugemu, torej ni mogoče »ponuditi
vnaprej izdelanih formul niti togih
metod ali predpisov«.[1] To bi bilo
tako, kot če bi skušali »nekako utiriti
vselej izvirno delovanje Svetega
Duha«,[2] ki veje, koder hoče.
Kardinala Ratzingerja so nekoč
vprašali: »Koliko je poti do Boga?«
Njegov odgovor je bil presenetljivo
enostaven: »Toliko, kolikor je ljudi.«[3]

Zgodb o poklicanosti je toliko, kot je
ljudi na svetu. Na teh straneh bomo
nakazali nekaj najpogostejših
mejnikov na poti, ki vodi do



spoznanja o poklicanosti. Tako bo te
mejnike lažje prepoznati.

Nemir v srcu

Nikodem v svojem srcu čuti nemir.
Slišal je Jezusa oznanjati in bil je
ganjen. Vendar pa mu nekateri
njegovi nauki vzbujajo pohujšanje.
Res sicer strmi nad njegovimi čudeži,
toda vznemirja ga je oblast, s katero
Jezus izžene trgovce iz templja, ki ga
imenuje »hiša mojega Očeta« (Jn
2,16). Kdo si upa tako govoriti? Po
drugi strani pa v sebi le stežka
zadržuje skrivno upanje: Je to
Mesija? A še vedno ga navdajajo
dvomi in negotovost. Ni še naredil
koraka, da bi odkrito hodil za
Jezusom, vendar išče odgovore. Zato
pride k njemu ponoči: »Rabi, vemo,
da si prišel od Boga kot učitelj; kajti
nihče ne more delati teh znamenj, ki
jih ti delaš, če ni Bog z njim« (Jn 3,2).
Nikodem je vznemirjen.



Enako se dogaja drugim
evangeljskim likom, na primer
tistemu mladeniču, ki nekega dne
prihiti k Jezusu in ga vpraša: »Učitelj,
kaj naj dobrega storim, da prejmem
večno življenje?« (Mt 19,16). Njegovo
srce je nepotešeno. Nemiren je. Meni,
da je zmožen nečesa večjega. Jezus
mu bo potrdil, da je njegovo iskanje
utemeljeno: »Eno ti manjka …« (Mr
10,21). Lahko pomislimo tudi na
apostola Andreja in Janeza. Ko Jezus
vidi, da gresta za njim, ju vpraša:
»Kaj iščeta?« (Jn 1,38). Vsi ti so bili 
iskalci: pričakovali so nek čudovit
dogodek, ki bo spremenil njihovo
življenje in iz njega napravil
pustolovščino. Bili so ljudje odprte in
žejne duše, ki je prepolna sanj,
hrepenenj, želja … in je nemirna.

Nekoč je neki mladenič vprašal
svetega Jožefmarija, kaj se začuti
poklicanost v Delo. Njegov odgovor je
bil: »To ni stvar čustev, sin moj,
čeprav se človek zaveda, kdaj ga



Gospod kliče. Tedaj si nemiren.
Neizpolnjen … Nisi zadovoljen s
seboj!«[4] Pogosto se pri iskanju
poklica vse začne s tem nemirom v
srcu.

Ljubeča navzočnost

Toda v čem je ta nemir? Od kod
prihaja? Ko evangelist Marko
pripoveduje, kako se je tisti mladenič
približal Gospodu, nam pove, da se je
Jezus ozrl vanj in ga vzljubil (Mr
10,21). Tako ravna tudi z nami: v
svoji duši na neki način zaznavamo 
prisotnost posebne ljubezni, ki nas
izbere za edinstveno poslanstvo. Bog
postane navzoč v našem srcu in teži
k srečanju, k občestvu. Vendar ta cilj
še ni dosežen in v tem je razlog
našega nemiru.

Ta ljubeča navzočnost Boga v duši se
lahko kaže na različne načine:
hrepenenje po večji bližini z
Gospodom; želja, da bi s svojim
življenjem potešil žejo mnogih duš



po Bogu; želja, da bi Cerkev, božja
družina na svetu, rasla; želja po
življenju, v katerem bi talenti, ki sem
jih prejel, resnično obrodili sadove;
sanje o tem, da bi vsepovsod drugim
lajšal trpljenje; zavedanje o lastni
obdarjenosti: »Zakaj sem jaz prejel
toliko, drugi pa tako malo?«

Božji klic se lahko razodene tudi v na
videz naključnih dogodkih, ki dušo
notranje presunejo in za seboj pustijo
sled. Ob pogledu na svoje lastno
življenje je sv. Jožefmarija dejal:
»Gospod me je pripravljal meni
navkljub z navidezno nedolžnimi
stvarmi, s pomočjo katerih je v mojo
dušo vnesel tisti božanski nemir.
Zato sem prav dobro razumel tisto
tako človeško in tako božansko
ljubezen Terezije Deteta Jezusa, ki je
ganjena, ko med stranmi kake knjige
uzre podobico, ki prikazuje ranjeno
dlan Odrešenika. Tudi meni so se
dogajale tovrstne reči, ki so me
ganile.«[5]



Spet drugič to ljubečo navzočnost
odkrijemo po ljudeh ali načinih
doživljanja evangelija, ki so v naši
duši pustili božjo sled. Čeprav nam
včasih življenje spremeni en sam
nepričakovan dogodek ali srečanje,
je vendar precej običajno, da se naš
klic oblikuje na podlagi tega, kar smo
v življenju izkusili v teku let. Včasih
so to določene besede iz Svetega
pisma, ki dušo presunejo, se
ugnezdijo in v njej milo odmevajo ter
morda človeka spremljajo celó vse
življenje. Tako se je na primer
zgodilo sveti Tereziji iz Kalkute, da so
se ji vtisnile Jezusove besede na
križu: »Žejen sem« (Jn 19,28); ali pa
svetemu Frančišku Ksaveriju, za
katerega je bilo odločilno to
vprašanje: »Kaj koristi človeku, če si
ves svet pridobi, svoje življenje pa
zapravi?« (Mt 16,26).

Morda pa je za ta srčni nemir najbolj
značilno, da se kaže v obliki nečesa,
kar bi lahko poimenovali antipatična



simpatija. Po besedah svetega Pavla
VI. se božji klic javlja kot »glas, ki je
hkrati vznemirljiv in pomirjujoč,
glas, ki je hkrati nežen in
ukazovalen, glas, ki je hkrati
nadležen in ljubeč«.[6] Klic nas
privlači, obenem pa v nas zbuja
odpor; spodbuja nas, naj se
prepustimo ljubezni, obenem pa nas
ob tveganju svobode obhaja strah:
»Upiramo se temu, da bi Gospodu
rekli ‘da’, človek hoče in hkrati
noče.«[7]

Povezovanje točk v molitvi

Nikodema k Jezusu prižene njegov
nemir. Gospodov ljubeči lik je že
prisoten v njegovem srcu: že ga je
začel ljubiti, vendar čuti potrebo, da
bi se z Njim tudi srečal. V pogovoru,
ki sledi, mu Učitelj razkrije nova
obzorja: »Resnično, povem ti: Če se
kdo ne rodi iz vode in Duha, ne more
priti v božje kraljestvo,« in ga povabi
k novemu življenju, k novemu



začetku, k rojstvu »iz vode in
Duha« (Jn 3,5). Nikodem ne razume
in preprosto vpraša: »Kako je to
mogoče?« (prim. Jn 3,9). V teku
tistega srečanja z Jezusom na štiri
oči, se bo polagoma oblikoval
odgovor na vprašanje, kdo je on za
Jezusa in kdo naj bi bil Jezus zanj.

Da bi srčni nemir pridobil ustrezen
pomen pri razločevanju poklicanosti,
ga je treba tolmačiti, ovrednotiti in
razlagati v molitvi, v dialogu z
Bogom: »Zakaj se to zdaj dogaja,
Gospod? Kaj mi hočeš povedati?
Zakaj ta hrepenenja in nagnjenja v
mojem srcu? Zakaj to vznemirja
mene, ne pa ljudi v moji okolici?
Zakaj me tako zelo ljubiš? Kako naj
najbolje izkoristim te darove, ki si mi
jih dal?« Le s to trajno molitveno
držo lahko v dogodkih svojega
življenja, v ljudeh, s katerimi smo se
srečali, celo v načinu, kako se je
oblikoval naš značaj s svojimi
lastnostmi in težnjami, opazimo



ljubečo božjo skrb, njegovo
Previdnost. Zdi se, kot da je Bog ves
čas naše poti postavljal točke, ki šele
zdaj, ko jih v molitvi povežemo med
seboj, dobivajo obliko prepoznavne
risbe.

Benedikt XVI. je to pojasnil takole:
»Skrivnost poklicanosti je v odnosu z
Bogom, v molitvi, ki raste ravno v
notranji tišini, v sposobnosti slišati,
da je Bog blizu. To velja tako pred
izbiro, torej v trenutku, ko se
odločimo in se odpravimo na pot, kot
tudi po njej, če hočemo na poti
vztrajati in biti zvesti.«[8] Zato je za
nekoga, ki se sprašuje o svoji
poklicanosti, prva in temeljna stvar,
da se v molitvi približa Jezusu in se
nauči gledati na svoje življenje z
njegovimi očmi. Morda se mu bo
zgodilo podobno kot slepemu
človeku, ki mu Jezus s slino pomaže
oči: sprva vidi nejasno, ljudje se mu
zdijo kot hodeča drevesa. Toda
Gospodu pusti, da gre do konca, in



naposled zmore jasno videti vse
stvari (prim. Mr 8,22-25).

»Detonator«

Dve leti po tistem nočnem srečanju z
Jezusom se zgodi dogodek, zaradi
katerega bo Nikodem obvezan, da
zavzame jasno stališče in se odkrito
izkaže kot Gospodov učenec. Pilat na
prigovarjanje velikih duhovnikov in
farizejev obsodi Jezusa iz Nazareta
na smrt s križanjem. Jožef iz
Arimateje pridobi dovoljenje, da
vzame njegovo telo in ga pokoplje. In
evangelist Janez zapiše: »Prišel pa je
tudi Nikodém, tisti, ki je najprej
ponoči prišel k Jezusu« (Jn 19,39).
Gospodov križ, razkropitev učencev
in morda zvesti zgled Jožefa iz
Arimateje postavi Nikodema pred
osebni izziv in ga zavezuje k
odločitvi: »To počnejo drugi. Kaj pa
naj z Jezusom storim jaz?«

Detonator je majhna količina
razstreliva, ki ima večjo občutljivost



in manjšo moč ter se sproži s
pomočjo vžigalne vrvice ali
električne iskrice in tako povzroči
eksplozijo glavne mase razstreliva, ki
pa je manj občutljiva, vendar
močnejša. V poteku iskanja lastne
poklicanosti se pogosto pojavi
dogodek, ki kot detonator učinkuje
na vse oblike nemiru v srcu in jim
daje natančen pomen, pokaže pot in
človeka spodbudi k temu, da ji sledi.
Ta detonator je lahko dogodek
katerekoli vrste, njegov čustveni
naboj pa more biti bolj ali manj
močan. Predvsem je pomembno –
enako kot velja za srčni nemir –, da
ga obravnavamo in tolmačimo v
molitvi.

Detonator je lahko božji vzgib v duši
ali nepričakovano srečanje z
nadnaravnim, kot se je zgodilo
papežu Frančišku, ko je bil star
kakšnih 17 let. Bil je septembrski dan
in odpravljal se je ven, na zabavo s
sošolci. Vendar se je odločil, da se bo



poprej ustavil v svoji župnijski
cerkvi. Ko je prispel tja, je naletel na
duhovnika, ki ga ni poznal; navdušila
ga je njegova zbranost, zato je sklenil,
da se bo pri njem spovedal. »Pri tisti
spovedi se mi je zgodilo nekaj
nenavadnega. Ne vem, kaj je to bilo,
a spremenilo mi je življenje. Rekel bi,
da me je zadelo nepripravljenega,« se
je spominjal pol stoletja pozneje. In
tisto doživetje si je razlagal takole:
»To je bilo presenečenje, začudenje
ob nekem srečanju; spoznal sem, da
me nekdo pričakuje. Od tega
trenutka dalje je zame Bog tisti, ki ti
prihaja naproti. Iščeš ga, toda On te
prvi išče.«[9]

Včasih bo detonator morda zgled
izročitve dobrega prijatelja: »Moj
prijatelj se je izročil Bogu, kaj pa
jaz?« Ali pa prijazno prijateljsko
povabilo, naj se skupaj z njim poda
na pot, na primer tiste Filipove
besede, namenjene Natanaelu: »pridi
in poglej« (Jn 1,46). Lahko gre celo za



na videz neznaten pripetljaj, ki pa je
nabit s sporočilom za nekoga, ki v
svojem srcu že nosi nemir. Bog zna
tudi najdrobnejše reči uporabiti za
to, da gane našo dušo. To se je
zgodilo svetemu Jožefmariju, ko mu
je na zasneženi ulici naproti prišla
božja ljubezen.

Pogosto pa bolj kot za detonacijo gre
za izkristaliziranje, do katerega
preprosto pride v postopnem zorenju
vere in ljubezni s pomočjo molitve.
Polagoma, skoraj ne da bi se tega
zavedal, doseže človek ob podpori
božje luči moralno gotovost o svoji
poklicanosti ter ob spodbudi milosti
sprejme odločitev. Blaženi Janez
Henrik Newman je mojstrsko opisal
ta proces, ko se je spominjal svojega
spreobrnjenja v katoliško vero:
»Gotovost je seveda nekaj
dokončnega, a dvom je razvoj, ki
traja. Nisem še bil blizu gotovosti. Te
gotovosti, kolikor vem, nisem imel
skoraj do časa svojega sprejema v



Katoliško cerkev. […] Kdo more
natančno predvidevati trenutek, v
katerem bo prečka tehtnice
spremenila svojo lego in se bo
skodela prepričanja nagnila […]?«[10]

Ta proces izkristaliziranja, v katerem
odločenost za izročitev Bogu
dozoreva polagoma in brez
preskokov, je v resnici običajno
mnogo zanesljivejši od tistega, ki ga
sproži blisk zunanjega znamenja, ki
nas zlahka zaslepi in zmede.

V vsakem primeru pa se ob tej
prelomnici ne razjasni le naš pogled,
temveč se zgodi tudi premik v naši
volji, ki se nagiba k odločitvi za to
pot. Zato je sveti Jožefmarija lahko
zapisal: »Če me vprašate, kako človek
zazna božji klic, kako se tega zave,
vam bom dejal, da je to nov pogled
na življenje. Kakor da bi se znotraj
nas prižgala luč; to je skrivnosten
zagon.«[11] Klic je luč in zagon. Luč v
našem razumu, ki ga razsvetljuje
vera, da bi mogli razumeti svoje



življenje; zagon v našem srcu, ki ga
razvnema božja ljubezen, da bi si
želeli slediti Gospodovemu povabilu,
četudi ga spremlja tista antipatična
simpatija, ki je značilna za božje reči.
Zato je za vsakogar zelo na mestu
prošnja, da bi prejel »ne samo luč, da
bi videl svojo pot, ampak tudi moč,
da bi se hotel zediniti z božjo voljo«.
[12]

Pomoč duhovnega vodstva

Ne vemo, ali se je Nikodem pred ali
po obisku pri Jezusu posvetoval z
drugimi učenci. Morda ga je prav
Jožef iz Arimateje spodbudil, naj
odkrito sledi Jezusu, brez strahu pred
drugimi farizeji. Na ta način bi ga
pripeljal do njegovega dokončnega
srečanja z Jezusom. Prav v tem je
bistvo duhovnega spremljanja
oziroma vodstva: da se lahko
zanesemo na nasvet nekoga, ki hodi
skupaj z nami; nekoga, ki si
prizadeva živeti v harmoniji z



Bogom, ki nas pozna in nam hoče
dobro.

Res je, da je klic vedno nekaj med
menoj in Bogom. Nihče ne more
videti mojega poklica namesto mene.
Nihče se ne more odločiti namesto
mene. Bog nagovarja mene in vabi
mene. Priložnost, da se svobodno
odzovem, in milost, da to uresničim,
naklanja … meni. Vendar mi je v teku
razločevanja in odločanja v veliko
pomoč izkušen vodnik, ki med
drugim potrdi, da imam potrebne
objektivne sposobnosti za to pot, in
zagotovi pravilnost mojega namena
pri odločitvi, da se izročim Bogu.
Poleg tega pa, kot pravi Katekizem,
lahko dober duhovni voditelj postane
tudi učitelj molitve,[13] nekdo, ki nam
pomaga v naši molitvi razbrati, zoriti
in raztolmačiti srčni nemir,
nagnjenja ter doživetja. Tudi v tem
pogledu bo njegovo delo pripomoglo
k razjasnitvi klica. Končno je to
nekdo, ki nam bo morda nekega dne



mogel reči, kot je sveti Janez dejal
svetemu Petru, ko je v daljavi videl
človeka, ki jih je nagovarjal z
obrežja: »Gospod je« (Jn 21,7).

Kakorkoli že, razločevanje je v veliki
meri osebna pot, prav tako pa tudi
končna odločitev. Bog sam nas pušča
svobodne. Celo po tem, ko je bil
sprožen detonator. Zato se po
začetnem trenutku zlahka spet
pojavijo dvomi. Bog nas nenehno
spremlja, vendar ostaja na določeni
razdalji. Res je, da je On storil vse in
bo to počel še naprej, toda zdaj hoče,
da poslednji korak naredimo
popolnoma svobodno, z ljubezni
polno svobodo. Noče sužnjev, temveč
sinove in hčere. Ne da bi se naši vesti
vsiljeval, zavzame diskreten položaj,
skorajda položaj »opazovalca«, bi
lahko rekli. Motri nas ter potrpežljivo
in ponižno čaka na našo odločitev.

* * *



»Glej, spočela boš in rodila sina, in
daj mu ime Jezus« (Lk 1,31-32). V
trenutku tišine, ki je sledil oznanilu
nadangela Gabriela, se je zdelo, da je
ves svet zadržal dih. Božje sporočilo
je bilo dano. Predtem je bilo v
Marijinem srcu že več let slišati božji
glas. A zdaj je Bog molčal. In čakal.
Vse je bilo odvisno od svobodnega
odgovora tega nazareškega dekleta.
»Marija pa je rekla: Glej, Gospodova
služabnica sem, zgôdi se mi po tvoji
besedi!« (Lk 1,38). Nekoč bo Marija
ob vznožju križa iz Nikodemovih rok
sprejela mrtvo telo svojega Sina.
Duše tega nedavno pridobljenega
učenca se bo dotaknilo, ko bo videl,
kako Jezusova Mati sredi neizmerne
žalosti vnovič sprejme in vzljubi
božja pota: »Zgôdi se mi po tvoji
besedi!« Le kako ne bi za tako veliko
ljubezen izročili vsega?

José Brage



[1] Sv. Jožefmarija, Pismo 6. 5. 1945, št.
42.

[2] Prav tam.

[3] Joseph Ratzinger, Sol zemlje,
Družina, Ljubljana 1998.

[4] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, Crónica, 1974,
I, str. 529.

[5] Sv. Jožefmarija, Dialog z
Gospodom.

[6] Sv. Pavel VI., Homilija, 14. 10. 1968.

[7] Sv. Jožefmarija, zapiski z
družinskega srečanja, Crónica, 1972,
str. 460.

[8] Benedikt XVI., Srečanje z mladimi
v Sulmoni, 4. 7. 2010.

[9] S. Rubin in F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Barcelona 2013, str. 48.



[10] Bl. Janez Henrik Newman, Izpoved
mojega življenja, Kartuzija Pleterje,
1989, str. 269–270.

[11] Sv. Jožefmarija, Pismo 9. 1. 1932,
št. 9, v: Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
276.

[12] Fernando Ocáriz, Luč, da bi videli –
moč, da bi hoteli, 18. 9. 2018. Besedilo
je na voljo tukaj.

[13] Prim. Katekizem Katoliške cerkve,
št. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-4-kako-odkriti-svoj-poklic/ (15.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/luc-da-bi-videli-moc-da-bi-hoteli/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-4-kako-odkriti-svoj-poklic/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-4-kako-odkriti-svoj-poklic/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-4-kako-odkriti-svoj-poklic/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (4) – Kako odkriti svoj poklic?

