
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (2) –
Kar bi lahko bilo
tvoje življenje

Da bi bilo moje ime zapisano v
božjem srcu – to so sanje
vsakega kristjana. Drugi
prispevek iz serije o
poklicanosti govori o tej temi.

18. Dec. 2021

Mezopotamija je dežela, kjer so se
rodile in tudi izginile nekatere izmed
najstarodavnejših svetovnih
civilizacij: Sumerci, Akadci,



Babilonci, Kaldejci … V šoli smo se
morda učili o kateri od njih, vendar
se nam to lahko zdijo oddaljene
kulture, ki z nami nimajo kakšne
posebne zveze. In vendar je s tega
območja izšel nekdo, ki je del naše
družine. Ime mu je bilo Abram –
dokler ni Bog njegovega imena
spremenil v Abraham. Sveto pismo
ga umešča v čas okrog 1850 let pred
prihodom Jezusa Kristusa na zemljo.
Štiri tisoč let pozneje se ga še vedno
spominjamo, ko ga pri sveti maši
imenujemo »našega očeta«[1] v veri: z
njim se je začela naša družina.

»Poklical sem te po imenu«

Abraham je eden izmed prvih, ki so
postali zgodovinske osebnosti zato,
ker so odgovorili na božji klic. V
njegovem primeru je šlo za prav
edinstveno zahtevo: »Pojdi iz svoje
dežele, iz svoje rodbine in iz hiše
svojega očeta v deželo, ki ti jo bom
pokazal« (1 Mz 12,1). Za njim so



poleg drugih prišli Mojzes, Samuel,
Elija in ostali preroki … Vsi so slišali
božji glas, ki jih je na tak ali
drugačen način vabil, naj »zapustijo
svojo deželo« ter v njegovi družbi
zaživijo novo življenje. Tako kot
Abrahamu jim je Bog obljubil, da bo
v njihovem življenju storil velike
reči: »Iz tebe bom naredil velik
narod, blagoslovil te bom in naredil
tvoje ime veliko, da bo v
blagoslov« (1 Mz 12,2). Poleg tega je
vsakogar izmed njih poklical po
njegovem imenu; zato so v Stari
zavezi skupaj s spominom na božja
dela zabeležena tudi imena tistih, ki
so sodelovali z Njim. V Pismu
Hebrejcem jim je posvečen
navdušenja poln hvalospev (prim.
Heb 11,1-40).

Ko je Bog na svet poslal svojega Sina,
pa poklicani niso več zgolj slišali
božjega glasu, ampak so lahko tudi
videli človeško obličje: Jezusa iz
Nazareta. Tudi njih je Bog pozval, naj



začnejo novo življenje, naj v
zgodovini za seboj pustijo neizbrisno
sled. Njihova imena poznamo: Marija
Magdalena, Peter, Janez, Andrej … –
in tudi njih se s hvaležnostjo
spominjamo.

Kaj pa potem? Lahko bi se komu
zazdelo, da se je z Jezusovim
vnebohodom Bog iz zgodovine
umaknil. V resnici pa se njegovo
delovanje ne le nadaljuje, temveč se
je še povečalo. Medtem ko je v času
svojega zemeljskega bivanja izbral le
majhno skupino, pa je Bog v zadnjih
dva tisoč letih »spremenil načrte«
milijonov moških in žensk ter jim
odstrl obzorja, ki si jih oni niti
zamisliti ne bi mogli. Znana so nam
imena mnogih izmed njih, ki jih
Cerkev časti kot svetnike. Obstaja pa
še ogromna množica moških in žensk
»iz vseh narodov, rodov, ljudstev in
jezikov« (Raz 7,9), neznanih
svetnikov, ki so resnični
»protagonisti zgodovine«.[2]



Danes, prav ta trenutek, Bog še
naprej kliče in trka na vrata vsakega
človeka. Sveti Jožefmarija je rad
premišljeval besede preroka Izaija:
»Poklical sem te po imenu: moj
si!« (Iz 43,1). Govoril je, da so bile te
besede pri njegovi meditaciji »sladke
kakor med«,[3] saj je po njih
doumeval, kako zelo ga Bog ljubi, na
zares oseben, edinstven način.

Tudi za nas so te besede lahko sladke
kakor med, ker nam razodevajo, da je
naše življenje Bogu pomembno: da
računa na vsakega človeka in ga
vabi. Sanje slehernega kristjana so,
da bi bilo njegovo ime zapisano v
božjem Srcu. In to so sanje, ki so
vsakomur dosegljive.

»Preštej zvezde, če jih moreš
prešteti«

Takšen pogled na naše življenje, kot
nadaljevanje življenja velikih
svetnikov, bi se nam lahko zdel
pretiran. Iz lastne izkušnje se namreč



zavedamo svoje šibkosti. Tudi
Mojzes, Jeremija in Elija so izkusili
svojo slabotnost in ni jim manjkalo
težkih trenutkov.[4] Izaija je na
primer nekoč dejal sam pri sebi:
»Zaman sem se trudil, v votlo in
prazno sem potratil svojo moč« (Iz
49,4). Res je, da je življenje včasih
videti takšno, kakor nekaj
brezsmiselnega ali nezanimivega,
kadar se naši načrti končajo z
brodolomom. Vprašanje »čemu
hočem živeti« se zdi kakor strel v
prazno, ko se človek sreča z
neuspehom, s trpljenjem in smrtjo.

Bog prav dobro pozna vso to
nestabilnost in zmedo, ki ji lahko
podležemo. In vendar nas prihaja
iskat. Zato prerok ne ostane pri kriku
tožbe ter prepozna Gospodov glas:
»Postavil sem te za luč narodom, da
boš moje odrešenje do konca
zemlje« (Iz 49,6). Šibki smo, ampak to
ni vsa resnica o našem življenju.
Papež pravi: »Priznavajmo svojo



krhkost in dovolimo Jezusu, da nas
vzame v svoje roke in nas pošlje na
delo. Čeprav smo krhki, smo nosilci
zaklada, ki ustvarja iz nas velike ljudi
in lahko naredi boljše in srečnejše
tiste, ki ga sprejemajo.«[5]

Gospodov klic je velika božja milost,
znamenje, da me ljubi, da sem zanj
pomemben: »Bog računa nate zaradi
tega, kar si, ne zaradi tega, kar imaš.
Pred njim nič ne šteje obleka, ki jo
nosiš, ali telefon, ki ga uporabljaš. Ne
ozira se na to, ali se ravnaš po modi,
zanj si pomemben ti, takšen, kot si.«[6]

S tem ko nas Bog pokliče, nas
osvobodi, ker nam omogoči, da
izstopimo iz banalnega življenja,
usmerjenega v drobna zadoščenja, ki
ne zmorejo potešiti naše žeje po
ljubezni. »Ko se odločimo odgovoriti
Gospodu: ‘Moja svoboda je zate,’ smo
osvobojeni vseh verig, ki so nas
priklepale na nepomembne reči.«[7]

Bog potegne našo svobodo iz njene
majhnosti, jo odpre v širno



zgodovino njegove ljubezni do ljudi,
v kateri smo protagonisti vsi, vsak
izmed nas.

»Poklic prižge luč, s katero spoznamo
pomen svojega obstoja; da se po
sijaju vere prepričamo o tem, zakaj
smo na svetu. Naša sedanjost,
preteklost in prihodnost dobijo novo
razsežnost, globino, ki je prej nismo
slutili. Vsi dogodki in pripetljaji
zasedajo sedaj svoje pravo mesto;
razumemo, kam nas hoče Gospod
voditi, in čutimo, da nas prevzema ta
naloga, ki nam je zaupana.«[8] Kdor je
zaslišal in sprejel božji klic, ta več ne
pozna banalnih ali majhnih dejanj.
Prav vsako je osvetljeno z obljubo:
»Iz tebe bom naredil velik narod« (1
Mz 12,2) – s pomočjo tvojega življenja
bom storil velike reči, za seboj boš
pustil sled in boš srečen, ko boš
drugim delil srečo. In »kadar nas On
kaj prosi, nam v resnici ponuja dar.
Nismo mi tisti, ki mu storimo uslugo;



Bog je tisti, ki naše življenje razsvetli
in ga napolni s smislom.«[9]

Po drugi strani nam luč poklica daje
razumeti, da se pomembnost našega
življenja ne meri po človeški veličini
načrtov, ki jih uresničujemo. Med
velike osebnosti svetovne zgodovine
se prištevajo le redki posamezniki.
Toda nadnaravna veličina se meri po
njihovi povezavi z edinim zares 
velikim načrtom: z načrtom
odrešenja. »Na odločilne dogodke
svetovne zgodovine so zagotovo
vplivale duše, o katerih zgodovinske
knjige ne povejo ničesar. In katere so
bile tiste duše, ki jim moramo biti
hvaležni za odločilne dogodke v
našem osebnem življenju – to bomo
izvedeli šele tistega dne, ko bo vse,
kar je skritega, razodeto.«[10]

»Odrešenje se uresničuje – zdaj!«[11]

Kako lahko pri tem sodelujemo? Na
najrazličnejše načine; vemo, da nam
bo Bog sam pošiljal razsvetljenja, da



bi odkrili konkreten način za
sodelovanje z Njim. »Bog hoče, da je
človekova svoboda dejavna ne samo
pri odgovoru, temveč tudi pri
oblikovanju samega poklica.«[12] In
odgovor, ki je še vedno nekaj
svobodnega, prejme spodbudo po
dejanski milosti Boga, ki kliče. Če se
odpravimo na pot in začnemo z
mesta, kjer se nahajamo, nam bo Bog
pomagal videti to, kar je njegov sen
za naše življenje: sen, ki nastaja med
potjo, saj je to odvisno tudi od naše
pobude in od naše ustvarjalnosti.
Sveti Jožefmarija je pravil, da če
sanjamo, bodo naše sanje presežene,
kajti kdor sanja zares, sanja skupaj z
Bogom. Takole, velikopotezno, je Bog
dal sanjati Abrahamu: »Poglej proti
nebu in preštej zvezde, če jih moreš
prešteti!« (1 Mz 15,5).

Vedno sta potrebna dva

Bog vstopi v Abrahamovo življenje,
da bi ostal z njim, da bi se na neki



način povezal z njegovo
prihodnostjo: »Blagoslovil bom tiste,
ki te bodo blagoslavljali, in preklel
tiste, ki te bodo preklinjali, in v tebi
bodo blagoslovljeni vsi rodovi
zemlje« (1 Mz 12,3). Njegova zgodba
je zgodba o skupnem podvigu, zgodba
o Abrahamu in Bogu, o Bogu in
Abrahamu. To se uresniči do te mere,
da se bo Bog drugim ljudem odtlej
predstavljal kot »Bog Abrahamov«.[13]

Klic je torej predvsem v tem, da
živimo z Njim. Bolj kot za
uresničevanje nečesa posebnega gre
za to, da vse delamo z Bogom, »vse iz
ljubezni!«[14] Prav to so doživeli prvi
učenci: Jezus jih je v prvi vrsti izbral
zato, »da bi bili z Njim«; šele zatem
evangelist doda: »in [da] bi jih
pošiljal oznanjat« (Mr 3,14). Zato tudi
mi, ko zaznamo božji glas, ne smemo
misliti na nekakšno »nemogočo
misijo«, ki bo silno težavna in ki bi
nam jo On naložil z nebesnih višav.
Če gre za pristen božji klic, potem bo



to povabilo, da vstopimo v njegovo
življenje, v njegov načrt: klic k temu,
da ostanemo v njegovi ljubezni
(prim. Jn 15,8). In tako bomo,
izhajajoč iz božjega Srca, iz
resničnega prijateljstva z Jezusom,
mogli prinašati njegovo ljubezen
vsemu svetu. On hoče računati na
nas … in biti z nami. Oziroma
obratno: On hoče biti z nami, tako da
računa na nas.

Pri tem je razumljivo, da kdor je
izkusil božji klic in mu sledil,
spodbuja tiste, ki ga šele začenjajo
zaznavati. Namreč pogosto se zgodi,
da človeka na začetku obhaja strah.
To je razumljiva bojazen, ki jo
povzroči stik z nečim
nepričakovanim, z neznanim, s
širnim obzorjem, z resničnostjo Boga,
ki nas v vseh pogledih presega. Toda
ta strah bo nekaj začasnega. Gre za
povsem običajno človeško reakcijo, ki
nas ne sme presenetiti. Bilo bi
narobe, če bi pustili, da nas strah



ohromi; pač pa se je treba z njim
spoprijeti ter si upati, da o njem v
miru premislimo. Pred velikimi
življenjskimi odločitvami, pred
podvigi, ki za seboj pustijo sled, se
skoraj vedno pojavi občutek strahu,
ki se nato premaga z umirjenim
razmislekom; in – res je – tudi s
sunkom drznosti.

Sveti Janez Pavel II. je svoj pontifikat
začel s povabilom, ki odmeva še
danes: »Na stežaj odprite vrata
Kristusu […] Ne bojte se!«[15] Benedikt
XVI. je na to znova spomnil takoj po
svoji izvolitvi; omenil je, da je s temi
besedami »papež nagovarjal vse judi,
zlasti pa mlade«. Nato se je vprašal:
»Ali ni res, da je vse nas v nekem
smislu strah – če pustimo Kristusu
popolnoma vstopiti v našo
notranjost, če se Mu popolnoma
odpremo –, strah, da bi nam On
odvzel del našega življenja? Mar nas
ni strah tega, da bi se odrekli nečemu
velikemu, edinstvenemu, zaradi



česar je življenje lepše? Se mar ne
izpostavljamo tveganju, da bi se
pozneje znašli v utesnjenosti in bi
nam bila odvzeta svoboda?«[16]

Nadalje pravi Benedikt XVI.: »In
papež je še dejal: Ne! Kdor pusti
vstopiti Kristusu, ne izgubi ničesar,
ničesar – absolutno ničesar – od tega,
kar življenje dela svobodno, lepo in
veliko. Ne! Samo s tem prijateljstvom
se odprejo vrata življenja. Samo s
tem prijateljstvom se resnično
odpirajo vélike možnosti človeškega
bitja. Samo s tem prijateljstvom
izkusimo, kar je lépo in kar nas
osvobaja.«[17] In v soglasju s tem
nasvetom sv. Janeza Pavla II. je
zaključil: »Izhajajoč iz svoje
dolgoletne življenjske izkušnje želim
vsem vam, dragi mladi, povedati: Ne
bojte se Kristusa! On ne odvzame
ničesar in daje vse. Kdor se izroči
Njemu, prejme stokratno plačilo. Da,
odprite, na stežaj odprite vrata
Kristusu in našli boste resnično



življenje.«[18] Tudi papež Frančišek
nas na to pogosto spominja: »On te
prosi, da opustiš, kar ohromi srce, da
iz sebe odstraniš stvari in napraviš
prostor Njemu.«[19] Tako bomo
doživeli izkušnjo vseh svetnikov: Bog
ne odvzame ničesar, temveč naše
srce napolni z mirom in veseljem, ki
ju svet ne more dati.

Na tej poti se strah kmalu umakne in
dá prednost globoki hvaležnosti, ki
zavlada v duši: »Hvaležen sem
našemu Gospodu Kristusu Jezusu, ki
mi je dal moč [in me] imel za
vrednega zaupanja, čeprav sem bil
prej bogokletnik, preganjalec in
nasilnež. Vendar se me je usmilil« (1
Tim 1,12-13). Dejstvo, da se božje
usmiljenje ne ustavlja ob naših
šibkostih in grehih, kaže na to, da vsi
imamo poklicanost. On stopa pred
nas miserando atque eligendo, kot se
glasi škofovsko geslo papeža
Frančiška. Za Boga namreč izbrati



nas in biti usmiljen – spregledati
našo majhnost – pomeni eno in isto.

Kakor Abraham, kakor sv. Pavel,
kakor vsi Jezusovi prijatelji se tudi mi
zavedamo ne samo tega, da nas Bog 
kliče in spremlja, ampak se tudi 
zanašamo na njegovo pomoč, trdno
prepričani, »da bo on, ki je začel v
[nas] dobro delo, to delo dokončal do
dneva Kristusa Jezusa« (Flp 1,6).
Vemo, da naše težave, četudi so
včasih resne, nimajo zadnje besede.
Sveti Jožefmarija je to ponavljal
prvim vernikom Opus Dei: »Kadar
Bog, naš Gospod, načrtuje kakšno
delo v blagor duš, najprej pomisli na
ljudi, ki jih bo uporabil kot orodja … 
in jim podeli ustrezne milosti.«[20]

Božji klic je torej povabilo k
zaupanju. Samo zaupanje nam
omogoča živeti, ne da bi bili
zasužnjeni z zanašanjem na lastno
moč, na lastne talente, in bi se odprli
čudoviti možnosti, da živimo tudi iz



moči Drugega, iz talentov Drugega.
Tako kot pri plezanju na visoke
vrhove je treba zaupati tistemu, ki je
pred nami in s katerim nas veže celo
ista vrv. Kdor hodi spredaj, nam
kaže, kam stopiti, in nam pomaga v
trenutkih, ko bi nas prevzela panika
ali vrtoglavica, če bi bili sami.
Hodimo torej naprej kakor pri
plezalnem vzponu, vendar z razliko,
da sedaj svojega zaupanja ne
polagamo v nekoga izmed nas ali v
najboljšega med prijatelji. Sedaj je
naše zaupanje položeno v Boga
samega, ki vedno »ostane zvest, kajti
sebe ne more zatajiti« (2 Tim 2,13).

Sami si boste utirali pot

»Abram je šel, kakor mu je naročil
Gospod« (1 Mz 12,4). S tem se je zanj
začelo obdobje, ki ga bo
zaznamovalo za vedno. Njegovo
življenje so odtlej usmerjali
zaporedni božji klici, ki so mu
govorili: naj odpotuje iz enega kraja



v drugega, naj se izogiba hudobnih
ljudi, naj verjame v možnost, da bo
imel sina, da ga bo zares imel … in
naj bo pripravljen na to, da ga
žrtvuje. Abraham je ves ta čas
potreboval svojo svobodo, da bi
lahko še naprej Gospodu odgovarjal
»da«. Tako je tudi za življenje tistih,
ki hodijo za Gospodom, značilna ne
samo bližina in občestvo z Bogom,
ampak tudi resnična, polna in
nenehna svoboda.

Pritrdilni odgovor na božji klic ne
samo podeli naši svobodi novo
obzorje, polni smisel – »nekaj
velikega in naj bo to ljubezen«,[21] kot
je dejal sv. Jožefmarija –, temveč od
nas tudi zahteva, da jo nenehno
udejanjamo. Ko se človek izroči
Bogu, to ne pomeni, da stopi na
nekakšen tekoči trak, ki bi ga
usmerjali in vodili drugi, ki bi nas
neodvisno od naše volje pripeljal do
konca naših dni; ta pot ni podobna
železnici, ki bi bila do potankosti



začrtana in bi si jo bilo mogoče
vnaprej ogledati, tako da pozneje za
potnika ne bilo nobenega
presenečenja več.

V resnici se v teku življenja srečamo
z dejstvom, da zvestoba prvemu klicu
od nas terja nove odločitve, včasih
tudi težke. Spoznali bomo, da nas
božji klic spodbuja, da bi vsak dan
bolj rasli v svoji lastni svobodi. Da bi
namreč mogli leteti visoko – kar je
značilno za katerokoli pot ljubezni –,
morajo biti krila očiščena, brez
zemeljskega blata, in človek
potrebuje veliko zmožnost, da
razpolaga s svojim življenjem, ki ga
tolikokrat zasužnjujejo drobnarije.
Rečeno na kratko: veličini božjega
klica mora slediti ravno tako velika
svoboda, razširjena z odzivom na
milost in z rastjo v krepostih, ki nam
omogočajo, da še bolj stvarno
uresničujemo svojo lastno osebnost.



V prvih letih Dela je sv. Jožefmarija
mladim, ki so se zbirali ob njem,
govoril, da je vse še treba narediti, da
si morajo utreti celó pot, ki naj bi jo
prehodili. Tisto pot, ki jim jo je
pokazal Bog in ki naj bi zaobjela ves
svet, bodo naredili oni sami. »Za vas
ni izhojenih poti … Preko gora jih
boste utrli z lastnimi nogami.«[22] Na
ta način je izrazil odprtost, ki je del
vsakega poklica in ki jo je treba
odkriti ter spodbujati.

Odgovoriti na božji klic tako danes
kot takrat na neki način pomeni
utreti si pot z lastnimi nogami. Bog
nam nikdar ne da popolnoma
izrisanega načrta. Ni ga dal
Abrahamu, ni ga dal Mojzesu. Tudi
apostolom ga ni dal. Preden je odšel
v nebo jim je samo dejal: »Pojdite po
vsem svetu in oznanite evangelij
vsemu stvarstvu!« (Mr 16,15). Kako?
Kje? S katerimi sredstvi? Vse to bo
polagoma postajalo jasno. Tako kot v
našem primeru: pot se bo izrisovala



v teku življenja in nadaljevala se bo
po zaslugi čudovitega zavezništva
med božjo milostjo in našo svobodo.
Skozi vse življenje bo poklic
»zgodovina neizrekljivega dialoga
med Bogom in človekom, med božjo
ljubeznijo, ki kliče, in človekovo
svobodo, ki v ljubezni odgovarja
Bogu«.[23] V naši zgodbi se bo naš
pozorni posluh za božje navdihe
prepletal z ustvarjalnostjo, da jih po
svojih najboljših močeh uresničimo.

Devica Marija, ki je s svojim »da«
vzor za vse nas, nam daje zgled tudi s
svojim nenehnim poslušanjem in
pokorščino božji volji v teku vsega
svojega življenja, ki je bilo prav tako
zaznamovano s poltemo vere.
»Marija je vse te besede shranila in
jih premišljevala v svojem srcu« (Lk
2,19). Ob svojem Sinu je naša Mati na
vsakem koraku odkrivala, kaj je Bog
hotel od nje. Zato ji pravimo tudi
popolna Kristusova Učenka. Njej se



priporočamo, da bi bila ona tista
Zvezda, ki vselej vodi naše korake.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1]Rimski misal, Prva evharistična
molitev.

[2] Frančišek, Molitveno bedenje z
mladimi, Krakov, 30. 7. 2016.

[3] Prim. Božji prijatelji, št. 312.

[4] Prim. npr. 4 Mz 11,14-15: »Ne
morem sam nositi vsega ljudstva,
kajti pretežko je zame. Če misliš tako
ravnati z menoj, me raje pri priči
ubij, če sem našel milost v tvojih
očeh, da mi ne bo treba več gledati
svoje nesreče!«; Jer 20,18: »Zakaj sem
prišel iz materinega naročja, da
okušam trud in žalost, da moji dnevi
minevajo v samoti?«; 1 Kr 19,4:
»Dovolj je; zdaj, Gospod, vzemi moje



življenje, saj nisem boljši kakor moji
očetje.«

[5] Frančišek, apost. spod. Gaudete et
Exsultate (19. 3. 2018), št. 131.

[6] Frančišek, Pridiga na svetovnem
dnevu mladih, Krakov, 31. 7. 2016.

[7]Božji prijatelji, št. 38.

[8]Jezus prihaja mimo, št. 45.

[9] F. Ocáriz, Luč, da bi videli – moč, da
bi hoteli, ABC, 18. 9. 2018.

[10] Sv. Terezija Benedikta od Križa
(Edith Stein), Vida escondida y
epifanía, v: Obras Completas V,
Burgos 2007, 637.

[11]Križev pot, 5. postaja, 2.

[12] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, v: El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993, str.
152.



[13] Prim. 2 Mz 3,6; Mt 22,32.

[14] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski IV,
št. 296, 22. 9. 1931.

[15] Sv. Janez Pavel II., Pridiga ob
začetku njegovega pontifikata, 22. 10.
1978.

[16] Benedikt XVI., Pridiga ob začetku
njegovega pontifikata, 24. 5. 2005.

[17] Prav tam.

[18] Prav tam.

[19] Frančišek, Pridiga na kanonizaciji,
14. 10. 2018. Prim. tudi Gaudete et
Exsultate, št. 32.

[20] Navodilo, 19. 3. 1934, št. 48.

[21] Prim. A. Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
91.

[22]Pot, št. 928.



[23] Sv. Janez Pavel II., apost. spod. 
Pastores dabo vobis (25. 3. 1992), št.
36.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-

ljubezen-2-kar-bi-lahko-bilo-tvoje-
zivljenje/ (16. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-2-kar-bi-lahko-bilo-tvoje-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-2-kar-bi-lahko-bilo-tvoje-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-2-kar-bi-lahko-bilo-tvoje-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-2-kar-bi-lahko-bilo-tvoje-zivljenje/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (2) – Kar bi lahko bilo tvoje življenje

