
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (12) –
Sadovi zvestobe

Gotovost, da smo vedno z
Bogom, je živi vir upanja, iz
katerega nenehno pritekajo
novi studenci veselja in miru, ki
dajejo rodovitnost našemu
življenju in življenju ljudi okoli
nas.

2. Okt. 2022

Knjiga psalmov se začne s hvalnico
rodovitnosti človeka, ki si prizadeva
za zvestobo Bogu in njegovi postavi



ter se ne prepušča vplivom okolja, ki
ga širijo hudobni: »Tak je kakor
drevo, zasajeno ob vodnih strugah, ki
daje svoj sad ob svojem času in
njegovo listje ne ovene; vse, kar dela,
uspeva« (Ps 1,3). Pravzaprav je to
stalni nauk Svetega pisma: »Zvest
mož bo obilno blagoslovljen« (Pr
28,20); »kdor seje pravičnost, [bo
prejel] resnično plačilo« (Pr 11,18).
Vsa božja dela so rodovitna, prav
tako pa življenja tistih, ki se odzovejo
na njegov klic. Gospod je apostole pri
zadnji večerji spomnil: »Jaz sem vas
izvolil in vas postavil, da greste in
obrodite sad in da vaš sad ostane« (Jn
15,16). Vse, kar od nas zahteva, je, da
ostanemo povezani z Njim kakor
mladike s trto, kajti »kdor ostane v
meni in jaz v njem, ta rodi obilo
sadu« (Jn 15,5).

Prav tako so skozi stoletja božjo
velikodušnost doživljali svetniki.
Sveta Terezija Avilska je na primer
zapisala: »Njegovo Veličanstvo nima



navade, da stanovanje slabo plačuje,
če mu dobro strežemo.«[1] Tistim, ki
so mu zvesti, je obljubil, da jih bo
sprejel v svoje kraljestvo z besedami,
polnimi naklonjenosti: »Prav, dobri
in zvesti služabnik! V malem si bil
zvest, čez veliko te bom postavil.
Vstopi v veselje svojega
gospodarja!« (Mt 25,21). Vendar Bog
ne čaka na nebesa, da bi nagradil
svoje otroke, ampak jih že v tem
življenju uvaja v to božansko veselje
s številnimi blagoslovi, s sadovi
svetosti in kreposti, da bi iz vsakega
človeka in njegovih talentov napravil
najboljše; pomaga nam, da se ne
ukvarjamo preveč s svojo krhkostjo
in vedno bolj zaupamo v božjo moč.
Poleg tega Gospod po svojih otrocih
blagoslavlja tudi ljudi okoli njih. Bog
se tega veseli: »V tem je poveličan
moj Oče, da obrodite obilo sadu« (Jn
15,8).

Na teh straneh si bomo ogledali
nekatere sadove, ki jih prinaša



zvestoba, tako v našem življenju kot
v življenju drugih. Naj nas ti sadovi
in mnogi drugi, za katere ve samo
Bog, spodbujajo, da se nikoli ne
nehamo zahvaljevati Bogu za
njegovo skrb in bližino. Tako se
bomo te ljubezni tudi vsak dan bolj
veselili.

Nebesa znotraj nas

Le nekaj tednov pred svojim
odhodom v nebesa je sveti
Jožefmarija skupini svojih sinov in
hčera dejal: »Naš Gospod je hotel v
nas položiti zelo dragocen zaklad […].
Bog, naš Gospod, v vsej svoji veličini
prebiva v nas. V naših srcih so
običajno navzoča nebesa.«[2] Gospod
je apostolom obljubil: »Če me kdo
ljubi, se bo držal moje besede in moj
Oče ga bo ljubil. Prišla bova k njemu
in prebivala pri njem« (Jn 14,23). To
je glavni dar, ki nam ga Bog ponuja:
njegovo prijateljstvo in njegova
navzočnost v nas.



Vsak dan lahko v molitvi z novimi
očmi premišljujemo o tej resnični
božji navzočnosti v nas in jo
ohranjamo v spominu. Prevzeti od
čudenja in hvaležnosti bomo skušali
kot dobri otroci odgovoriti na
neizmerno božjo naklonjenost do
nas. Kajti Gospod »ne prihaja dan za
dnem iz nebes, da bi ostal v
pozlačenem ciboriju, ampak da bi
našel druga nebesa, ki so mu
neskončno ljubša od prvih: nebesa
naše duše, ki je ustvarjena po njegovi
podobi in je živi tempelj preljube
Trojice«.[3] Le ob tem božjem daru
lahko začutimo, da smo neskončno
poplačani in tudi prepričani, kako se
Gospod veseli naše zvestobe.

Kadar nastopi telesna ali duševna
utrujenost, ko se vrstijo udarci in
težave, je čas, da se ponovno
spomnimo: »Če Bog prebiva v naši
duši, je vse ostalo, pa naj je videti še
tako pomembno, nebistveno,
prehodno; toda mi, v Bogu, smo tisto,



kar ostane.«[4] Gotovost, da je Bog z
menoj, v meni, in da sem jaz v njem
(prim. Jn 6,56), je vir notranje
gotovosti in upanja, ki ju človeško
gledano ni mogoče razložiti. Na
osnovi tega prepričanja postajamo
vedno bolj preprosti – kakor otroci –
in daje nam širok ter samozavesten
pogled, sproščeno in veselo
notranjost. Veselje in mir izhajata iz
globin naše duše kot naraven sad
zvestobe in izročitve. Ta sad je tako
pomemben in ima takšno
evangelizacijsko moč, da je sveti
Jožefmarija vsak dan pri sveti maši
prosil našega Gospoda, naj ga
nakloni njemu ter vsem njegovim
hčeram in sinovom.[5]

V svoji notranjosti nosimo nebesa, ki
jih s seboj ponesemo kamorkoli: v
svoj dom, na delovno mesto, na
dopust, na srečanja s prijatelji … »V
današnjem času, ko pogosto opažamo
pomanjkanje miru v družbenem
življenju, v službi, v družinskem



življenju …, je vedno bolj potrebno,
da smo kristjani, kot je rekel sveti
Jožefmarija, ‘sejalci miru in
veselja’.«[6] Iz izkušenj vemo, da ta
mir in veselje nista naša. Zato si
prizadevamo gojiti božjo navzočnost
v svojih srcih, da bi nas napolnil On
in bi delil svoje darove ljudem okoli
nas. Učinkovitost tega preprostega
sejanja pa je gotova, četudi je njegov
doseg nepredvidljiv: »Mir na svetu je
morda bolj odvisen od naše osebne,
običajne in vztrajne pripravljenosti
za nasmeh, odpuščanje in
neobremenjenost s samim sabo kot
pa od velikih pogajanj med
državami, pa naj bodo še tako
pomembna.«[7]

Odločno in usmiljeno srce

Ko dovolimo, da se božja navzočnost
v nas ukorenini in obrodi sadove –
na neki način je to zvestoba –,
postopoma pridobimo »notranjo
trdnost«, na osnovi katere lahko



postanemo potrpežljivi in krotki ob
neuspehih, nepredvidenih dogodkih,
nadležnih situacijah, ob lastnih in
tujih omejitvah. Sv. Janez Marija
Vianney je govoril, da so »naše
napake peščena zrnca ob veliki gori
božjega usmiljenja«.[8] To prepričanje
nam omogoča, da se na iste ljudi in
okoliščine vedno bolj odzivamo tako,
kot se odziva Bog, z blagostjo in
usmiljenjem, ne da bi nas skrbelo, če
se ne odzovejo na naša trenutna
pričakovanja in okuse. Skratka,
odkrijemo, da so vsi dogodki na neki
način »nosilci božje volje in jih
moramo sprejeti s spoštovanjem in
ljubeznijo, z veseljem in mirom«.[9]

Na ta način nam postaja veliko lažje
moliti, druge razumeti in jim
odpuščati, tako kot jim odpušča
Gospod, in kmalu znova osvojimo
svoj mir, če smo ga izgubili.

Včasih lahko imamo vtis, da je
nekako strahopetna ta naša drža, da
v srcu gojimo krotkost in usmiljenje



glede napak drugih, ki se nam zdijo
obsojanja vredne, ali glede
zlonamernosti nekaterih, ki nam
hočejo škodovati. Vendar se
spomnimo, kako Jezus pokara
učence, ko ti predlagajo, naj pride z
neba kazen na Samarijane, ki ga ne
sprejmejo (prim. Lk 9,55).
»Kristjanov program, to je program
usmiljenega Samarijana, je Jezusov
program, je ‘srce, ki vidi’. To srce
vidi, kje je potrebna ljubezen in
ravna v skladu s tem.«[10] Naše
potrpežljivo usmiljenje, ki se ne
razdraži in se ne pritožuje spričo
nesreče, tako postane balzam, s
katerim Bog zdravi tiste, ki so
skesanega srca, jim obveže rane
(prim. Ps 147,3) ter jim olajša njihovo
pot spreobrnjenja.

Neslutena učinkovitost

Skrb za lastno podobo in
izpostavljanje osebnega profila pred
drugimi je danes postalo skoraj



nepogrešljiv pogoj za prisotnost in 
vpliv na področju dela in družbenih
omrežij. Toda če pozabimo, da
živimo v Bogu, da je On »vedno z
nami«,[11] se lahko to prizadevanje
sprevrže v bolj ali manj izrazito
obsedenost z občutkom, da smo
sprejeti, priznani, da nam ljudje 
sledijo in nas celo občudujejo. Tedaj
človek začuti nenehno potrebo po
preverjanju vrednosti in pomena
vsega, kar počnemo ali govorimo.

To hrepenenje po priznanju, po tem,
da bi svojo vrednost zaznali kot
nekaj otipljivega, je v resnici, čeprav
na »surov« način, odraz neke globoke
resnice. Dejansko smo namreč
vredni veliko; toliko, da je Bog želel
dati svoje življenje za vsakega od nas.
Vendar se dogaja, da marsikdaj, tudi
na zelo prefinjen način, začnemo 
zahtevati ljubezen in priznanje, ki pa
ju lahko le sprejmemo. Morda je
Gospod prav zato v govoru na gori
želel poudariti: »Glejte, da svoje



pravičnosti ne boste izkazovali pred
ljudmi, da bi vas videli, sicer ne boste
imeli plačila pri svojem Očetu, ki je v
nebesih« (Mt 6,1). In še bolj izrecno:
»naj ne ve tvoja levica, kaj dela tvoja
desnica« (Mt 6,3).

Ta nevarnost, da bi ljubezen
zahtevali, namesto da bi jo sprejeli,
bo ponehala, če bomo ravnali v
prepričanju, da Bog motri naše
življenje z »detajlno« ljubeznivostjo,
kajti ljubezen je v detajlih. »Če si
želiš gledalcev tega, kar počneš, jih že
imaš: to so angeli, nadangeli in celo
sam Bog vsega vesoljstva.«[12] Takrat
človek v duši doživlja
samospoštovanje kot nekdo, ki ve, da
ni nikoli brez družbe, in zato ne
potrebuje posebnih zunanjih
spodbud, da bi zaupal v učinkovitost
svoje molitve in življenja – ne glede
na to, ali zanj vedo mnogi ali pa
ostane za veliko večino neopažen.
Dovolj je, da imamo v mislih božji
pogled in čutimo, da so vsakemu od



nas namenjene Jezusove besede: »in
tvoj Oče, ki vidi na skrivnem, ti bo
povrnil« (Mt 6,4).

V tem pogledu se lahko veliko
naučimo iz Jezusovih skritih let v
Nazaretu. Tam je preživel večino
svojega zemeljskega življenja. Božji
Sin je pod budnim očesom nebeškega
Očeta, Device Marije in svetega
Jožefa že takrat v tišini in z
neskončno učinkovitostjo
uresničeval odrešenje človeštva.
Malokdo je to videl, toda tam, v
skromni delavnici v majhni galilejski
vasici, je Bog za vedno spremenil
zgodovino človeštva. Tudi mi lahko
dosežemo to rodovitnost Jezusovega
življenja, če se On odseva v nas, če
mu s takšno preprostostjo dovolimo,
da ljubi v našem življenju.

Iz skritih globin vsakega tabernaklja,
iz globin naših src Bog še naprej
deluje in spreminja svet. Zato naše
življenje izročitve v združenosti z



Bogom in z drugimi pridobi po
občestvu svetnikov učinkovitost, ki si
je ne moremo niti predstavljati niti
izmeriti. »Ne veš, ali napreduješ in v
kolikšni meri … – Čemu bi ti koristil
ta podatek? … – Pomembno je, da
vztrajaš, da tvoje srce gori v ognju,
da vidiš več svetlobe na obzorju …;
da si prizadevaš za naše namene, da
jih zaslutiš – čeprav jih ne poznaš –
in da zanje moliš.«[13]

Bog je isti kot vedno

Sveti Pavel je kristjane spodbujal, naj
bodo zvesti, naj brez skrbi gredo
proti toku in naj opravljajo svoje delo
z očmi, uprtimi v Gospoda: »Zato,
moji ljubi bratje, bodite stanovitni,
neomahljivi, nadvse uspešni v
Gospodovem delu, ker veste, da vaš
trud v Gospodu ni prazen« (1 Kor
15,58). Sveti Jožefmarija je na
različne načine ponavljal prav ta
apostolov poziv: »Če ste zvesti, se
lahko imenujete zmagovalci. V



svojem življenju ne boste poznali
poraza. Ni neuspehov, če človek
deluje s pravilnim namenom in hoče
izpolniti božjo voljo. Z uspehi ali brez
njih bomo slavili zmago, ker svoje
delo opravljamo iz ljubezni.«[14]

Na katerikoli poti duhovnega poklica
se lahko zgodi, da po določenem času
predanosti nastopi skušnjava
malodušja. Morda se nam zazdi, da
dotlej nismo bili najbolj velikodušni
ali da naša zvestoba ne obrodi veliko
sadov in da imamo malo apostolskih
uspehov. V takšnih primerih se je
dobro spomniti na to, kar nam je
zagotovil Bog: »Moji izvoljenci se ne
bodo trudili zaman« (prim. Iz
65,22-23). Sveti Jožefmarija je to
resnico izrazil takole: »Biti svet
pomeni biti učinkovit, četudi se
svetnik ne dotakne niti ne vidi te
učinkovitosti.«[15] Bog včasih dopusti,
da njemu zvesti ljudje pri svojem
delu trpijo preizkušnje in težave, da
bi njihove duše postale lepše in



njihova srca nežnejša. Kadar nas
kljub naši prizadevnosti, da bi ugajali
Bogu, obhaja malodušje ali
utrujenost, ne nehajmo delati s
čutom za skrivnost: ne pozabimo, da
naša učinkovitost »pogosto ni vidna,
ni otipljiva in je ni mogoče meriti.
Človek ve, da bo njegovo življenje
obrodilo sad, a mu ni treba vedeti,
kako, kje in kdaj. […] Nadaljujmo,
dajmo mu vse, a dopustimo, da on
napravi rodovitno naše
prizadevanje, kakor mu je všeč.«[16]

Gospod od nas pričakuje, da delamo s
predanostjo in zaupanjem v njegovo
moč in ne v našo, v njegov pogled na
stvarnost in ne v naše omejeno
dojemanje. »Ko se boš zares predal
Gospodu, se boš naučil biti
zadovoljen s tem, kar pride, in ne boš
izgubljal vedrosti, če se stvari –
čeprav si jim posvetil ves svoj trud in
uporabil primerna sredstva – ne
iztečejo po tvojem okusu … Kajti
‘iztekle’ se bodo tako, kot Bogu



ustreza, da se iztečejo.«[17] Zavedanje,
da Bog zmore vse ter da vidi in kakor
v zakladu zbira vse, kar dobrega
storimo, pa naj se zdi še tako majhno
in skrito, nam bo pomagalo »biti
trdni in optimistični v težkih
trenutkih, ki se lahko pojavijo v
zgodovini sveta ali v našem osebnem
življenju. Bog je vedno isti:
vsemogočen, nadvse moder,
usmiljen; in v vsakem trenutku zna iz
zla napraviti dobro ter iz porazov
velike zmage za tiste, ki zaupajo
vanj.«[18]

Z roko v roki z Bogom živimo sredi
sveta kot njegovi otroci in postajamo
sejalci miru in veselja za vse ljudi
okoli nas. To je tisto potrpežljivo delo
rokodelca, ki ga Bog opravlja v naših
srcih. Pustimo mu, naj razsvetljuje
vse naše misli in navdihuje vsa naša
dejanja. Tako je ravnala naša Mati,
Devica Marija, ki je bila srečna ob
pogledu na velike stvari, ki jih je
Gospod delal v njenem življenju. Naj



tudi mi znamo vsak dan tako kot ona
reči: Fiat, zgôdi se mi po tvoji besedi
(Lk 1,38).

Pablo Edo

[1] Sv. Terezija Avilska, Pot popolnosti,
34. pog., 8, Karmel Sora, Ljubljana -
Sora 2000.

[2] Prim. Salvador Bernal, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid 1980, str.
361.

[3] Sv. Terezija Deteta Jezusa, Povest
duše, 5. pog.

[4] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
92.



[5] Prim. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp 2000, str. 229.

[6] Fernando Ocáriz, Homilija, 12. 5.
2017.

[7] Prav tam.

[8] G. Bagnard, El Cura de Ars, apóstol
de la misericordia, Anuario de
Historia de la Iglesia 19 (2010), str.
246.

[9]Navodilo, maj 1935/14. 9. 1950, št.
48.

[10] Benedikt XVI., okr. Deus Caritas
est (25. 12. 2005), št. 31.

[11] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 267.

[12] Sv. Janez Zlatousti, Homilías sobre
san Mateo, 19.2 (PG 57, 275).

[13] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 605.



[14] Sv. Jožefmarija, A solas con Dios,
št. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 920.

[16] Frančišek, apost. spod. Evangelii
gaudium (24. 11. 2013), št. 279.

[17] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 860.

[18] Javier Echevarría, Pastirsko pismo,
4. 11. 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-
ljubezen-12-sadovi-zvestobe/ (12. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-12-sadovi-zvestobe/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-12-sadovi-zvestobe/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-12-sadovi-zvestobe/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (12) – Sadovi zvestobe

