
opusdei.org

Nekaj velikega in naj
bo to ljubezen (11) –
S Kristusom na poti
do polnosti ljubezni

»To pot lahko prehodimo le v
ljubezni. Ljubiti pomeni imeti
veliko srce, občutiti skrbi svojih
bližnjih, znati odpustiti in
razumeti, s Kristusom se
darovati za duše vseh« (sv.
Jožefmarija).

22. Jul. 2022

»Ker je vzljubil svoje, ki so bili na
svetu, [je] tem izkazal ljubezen do



konca« (Jn 13,1). S takšnim uvodom
sv. Janez v svojem evangeliju
spregovori o nezaslišanem dejanju,
ki ga je Jezus storil pred začetkom
pashalne večerje. Ko so bili že vsi
zbrani, »je vstal od večerje, odložil
vrhnje oblačilo, vzel platno in se z
njim opasal. Nato je vlil vode v
umivalnik in začel učencem umivati
noge in jih brisati s platnom, s
katerim je bil opasan (Jn 13,4-5).

Jezus umiva noge apostolom –
krhkim možem, izbranim, da
postanejo temelji Cerkve. Vsi po vrsti
so se zbali, ko se je na jezeru
razbesnel vihar, dvomili so v
Učiteljevo zmožnost nasititi ogromno
množico, vneto so se prerekali, kdo
bo v Kraljestvu največji. Začeli so
izkušati tudi trpljenje, ki ga hoja za
Njim prinaša. Po govoru o kruhu
življenja v kafarnaumski shodnici ga
niso zapustili kakor mnogi drugi;
spremljali so ga na dolgih
popotovanjih po izraelski deželi in



sedaj vedo, ker je to čutiti v vzdušju,
da mu nekateri želijo smrt.

Peter osupel opazuje, kaj se dogaja.
Ne more razumeti in se upre.
»Gospod, ti mi noge umivaš?« Jezus
odgovori: »Tega, kar jaz delam, ti
zdaj še ne razumeš, a spoznal boš
pozneje.« Peter vztraja: »Ne boš mi
umival nog, nikoli ne!« (Jn 13,5-8).
Radikalnost Simonovega odgovora je
presenetljiva. Njegov namen ni
zavračanje, pač pa ga ljubezen do
Gospoda nagiba k upiranju. In
vendar mu Gospod pokaže, da se
moti. »Če te ne umijem, nimaš deleža
z menoj« (Jn 13,8).

Spoznal boš pozneje

Od svojega prvega srečanja z
Učiteljem naprej je sv. Peter hodil po
poti notranje rasti, na kateri je korak
za korakom začenjal razumeti, kdo je
Jezus, Sin živega Boga. Toda bliža se
Gospodovo trpljenje in še vedno ima
pred seboj dolgo pot. V dvorani



zadnje večerje se zgodi prizor v dveh
dejanjih – umivanje nog in postavitev
evharistije –, po katerih bo Peter
pričel odkrivati, do kakšne skrajnosti
sega božja ljubezen in v kolikšni meri
ga ta ljubezen osebno poziva. V tem
trenutku je zapoved ljubiti bližnjega
kakor samega sebe zanj še vedno le
izrek, nekaj, kar v njegovo srce ni
prodrlo tako globoko, kot želi Jezus.
In zato se upre. Ne sprejme tega, da
bi za njegovega Učitelja in zanj božja
volja bila življenje ljubezni in
ponižno služenje vsakemu človeku,
kateremukoli človeku.

Ta Petrova izkušnja se utegne
pogosto ponoviti v našem življenju.
Tudi nam je težko razumeti;
potrebujemo čas, da bi razumeli
najosnovnejše resnice. V našem srcu
se velike želje ljubezni prepletajo z
manj plemenitimi nameni; marsikdaj
nas strah ohromi in naša usta
postanejo polna besed, ki jih ne
spremljajo dejanja. Gospoda imamo



radi, zavedamo se, da je nadnaravni
poklic naš najdragocenejši biser: tako
zelo dragocen, da smo prodali vse, da
bi ga kupili. Toda v teku letu lahko
spremenljive okoliščine, določene
neprijetne situacije ali napor spričo
vsakodnevnega garanja skalijo našo
pot.

Poleg tega se lahko zgodi, da tudi
posameznik sam ni dosegel tiste
stopnje človeške in duhovne zrelosti,
ki omogoča živeti poklicanost kot pot
ljubezni. Naša dobrota do bližnjega
je lahko obremenjena s katero izmed
teh deformacij, ki našo osebno
skrivnost omejujejo: sentimentalnost,
zaradi katere človek bolj sledi
svojemu trenutnemu dojemanju
stvari kot pa globokemu odnosu z
Bogom in z drugimi; voluntarizem,
pri katerem pozablja, da je krščansko
življenje predvsem v tem, da
pustimo, da nas Bog ljubi in da ljubi
po nas; perfekcionizem, ki teži k
temu, da v človeških



pomanjkljivostih vidi nekaj, kar je
božjemu načrtu tuje.

Vendar pa, ravno zato ker Bog
računa z našimi omejitvami, ni
presenečen niti se ne naveliča
gledati, kako včasih zakompliciramo
ali popačimo svoj poklic. Kakor Petra
nas je poklical kot grešnike in pri tem
vztraja. »Če te ne umijem, nimaš
deleža z menoj,« odgovori Jezus.
Simon Peter se vda: »Gospod, potem
pa ne samo nog, ampak tudi roke in
glavo« (Jn 13,8-9). Jezus ve, da Petra
žene ljubezen, in zato mu odgovori
enako radikalno. Apostolovo srce se
odzove z zanj značilno silovitostjo:
»Ne samo nog, ampak tudi roke in
glavo.« To so v veliki naglici
izgovorjene besede. Se je Peter
zavedal, kaj pomenijo? Kar se je
zgodilo tisto noč, nam nekako
namiguje, da se ni zavedal. Razumel
bo pozneje, polagoma: s pomočjo
Gospodovega trpljenja, ob veselju
vstajenja in po delovanju Svetega



Duha. Njegov dialog z Jezusom pa
nas v vsakem primeru uči, da je pri
hoji proti polnosti ljubezni prvi
korak odkritje Jezusove ljubeznivosti
in nežnosti do vsakega posebej; in pa
zavedanje, da bomo s popravljanjem
svojih šibkosti postajali vedno bolj
podobni Njemu.

Stopnje svobode

Hoditi za Jezusom pomeni naučiti se
ljubiti kakor On. To je pot navkreber,
ki je težka, vendar je istočasno pot
svobode. »Kolikor bolj smo svobodni,
bolj lahko ljubimo. Ljubezen pa je
zahtevna: ‘Vse prenaša, vse veruje,
vse upa, vse prestane’ (1 Kor 13,7).«[1]

Ko je bil sv. Jožefmarija še mlad
duhovnik, je takole opisal to
vzpenjajočo se pot zveste svobode:
»Stopnje: Vdati se v božjo voljo.
Sprejeti božjo voljo. Hoteti božjo
voljo. Ljubiti božjo voljo.«[2]

Vdanost (resignacija) je najnižja
stopnja svobode. Gre za držo, ki je



izmed vseh štirih najmanj
velikodušna ter se lahko hitro izrodi
v duhovno mlačnost. Lahko bi jo
opisali kot prenašanje brez rasti:
prenašanje zaradi prenašanja; ker je
to pač to, kar mi je bilo namenjeno.
Res je sicer, da srčnost, kardinalna
krepost, človeka usmerja k temu, da
potrpi, da vzdrži. In dejansko na ta
način raste svoboda, ker človek
razume in si želi dobrino, zaradi
katere se trudi vzdržati. Vdanost
(resignacija) pa ne prepozna
nikakršne dobrine oziroma jo
zaznava tako medlo, da to ne privede
do veselja. Na trenutke ali celo v
daljšem obdobju se nam lahko
dogaja, da nam je to stanje težko
premagati. Ko pa se nekdo resignaciji
dokončno prepusti, ga polagoma
zajame žalost.

Sprejemanje božje volje odraža neko
višje stanje: človek vzame realnost za
nekaj svojega. Tega sprejemanja ne
smemo zamenjati s sprijaznjenostjo,



značilno za povprečneža, ki nima
nikakršnih sanj, načrtov in
hrepenenj, za katere bi živel. Bolj gre
tukaj za realistično držo nekoga, ki
ve, da je vsaka dobra želja Bogu
prijetna. Kdor na ta način sprejema
božjo voljo, se korak za korakom uči
vstopati v božjo logiko ter se
prepriča, da vse pripomore k
dobremu za tiste, ki ljubijo Boga
(prim. Rim 8,28). Sveti Jožefmarija je
takšno pripravljenost na božje načrte
včasih opisoval s svetopisemsko
prispodobo: »Gospod, pomagaj mi, da
ti bom zvest in poslušen, […] kakor
glina v lončarjevih rokah. – Tako ne
bom živel več jaz, temveč boš v meni
živel in deloval Ti, Ljubezen.«[3]

Od tod že lahko slutimo, kako je to
sprejemanje božje volje poklicano, da
poleti navzgor – v trenutku, ko
začnemo božjo voljo hoteti: »V meni
boš živel in deloval Ti, Ljubezen.«
Okoliščine in osebe, ki si jih sami
nismo izbrali, postanejo ljubljene



same po sebi, ker so dobre: odločimo
se, da »jih izberemo«. »Bog moj,
izberem vse,«[4] je govorila sveta
Terezija iz Lisieuxa. Skupaj s svetim
Pavlom je spoznavala, da nas »ne
smrt ne življenje, ne angeli ne
poglavarstva, ne sedanjost ne
prihodnost, ne moči, ne visokost, ne
globokost ne kakršnakoli druga stvar
ne bo mogla ločiti od božje ljubezni v
Kristusu Jezusu, našem
Gospodu« (Rim 8,38-39). Na ta način
sredi nepopolnih stvari odkrijemo
»nekaj svetega«, kar je skrito v vseh
teh okoliščinah.[5] Božja podoba
postane v drugih bolj vidna.

Prepojeni s Kristusovo krvjo

V zadnjem koraku te osebne rasti
stopi v ospredje ljubezen. Kot nas
pouči sv. Janez, stopimo s tem v jedro
krščanskega razodetja: »Mi smo
spoznali ljubezen, ki jo ima Bog do
nas, in verujemo vanjo« (1 Jn 4,16).
Potem ko Jezus apostolom umije



noge, jim pojasni, zakaj je to storil:
»Zgled sem vam dal« (Jn 13,15). Sedaj
so pripravljeni na to, da slišijo novo
zapoved: »Kakor sem vas jaz ljubil,
tako se tudi vi ljubite med seboj!« (Jn
13,34). Gre za to, da se naučimo
ljubiti z najvišjo Ljubeznijo, da
izročimo svoje življenje kakor On:
»Zato me Oče ljubi, ker dam svoje
življenje, da ga spet prejmem. Nihče
mi ga ne jemlje, ampak ga dajem sam
od sebe« (Jn 10,17-18). Značilno za
krščansko ljubezen je, da se daje; da
gre ven iz same sebe, da se z
gorečnostjo izroča temu, kar je Bog
Oče želel za vsakogar od nas. To
pomeni ljubiti božjo voljo: vesela in
ustvarjalna potrditev, ki od znotraj
priganja, da gremo ven iz sebe;
odločitev, ki je – paradoksalno –
edina pot za to, da se srečamo s
samim sabo: »Kdor namreč hoče
rešiti svoje življenje, ga bo izgubil;
kdor pa izgubi svoje življenje zaradi
mene, ga bo našel« (Mt 16,25).



Vendar bistvo te ljubezni ni
opredeljeno kot »način skrajnega
moralnega naprezanja«, kot neka
višja, »nova stopnja humanosti v
človeštvu«.[6] Novost nove zapovedi
»more priti samo iz daru občestva s
Kristusom in bivanja v njem«.[7] Zato
Gospod svojim apostolom poleg
razodetja nove zapovedi istočasno
izroči tudi zakrament ljubezni. Od
tega trenutka je evharistija v samem
središču krščanskega življenja: to ni
nekaj teoretičnega, marveč potreba
življenjskega pomena.[8]

»Kristusova roka nas je nabrala na
žitnem polju: sejalec v svoji ranjeni
roki stiska prgišče zrnja. Kristusova
kri oblije seme, ga prepoji. Potem
Gospod vrže to žito v zrak, da s
smrtjo oživi in se zakopano v zemlji
pomnoži v zlatem klasju.«[9] Sposobni
smo se izročiti, ker smo prepojeni s
Kristusovo krvjo, po kateri umiramo
samemu sebi, da bi v svoji okolici
obrodili obilen sad veselja in miru.



Naša udeležba pri Jezusovi daritvi in
naše češčenje njegove resnične
navzočnosti v evharistiji nas
neprekinjeno vodita k ljubezni do
bližnjega. Zato velja, da »kdor ni
zvest božjemu načrtu, da se drugim
da na razpolago in jim pomaga pri
spoznanju Kristusa, bo težko
razumel, kaj je evharistični kruh«. In
obratno: »Če hočemo ceniti in ljubiti
sveto evharistijo, je treba prehoditi
Jezusovo pot, umreti samemu sebi,
vstati, polni življenja, in obroditi
obilen sad: stoteren!«[10]

Evharistična skladnost

»Jezus hodi med nami, kakor je to
počel v Galileji. Hodi po naših ulicah,
se ustavi in nam gleda v oči, brez
naglice. Njegov klic je privlačen, je
očarljiv, prevzame.«[11]Ko se človek
odloči hoditi ob Njem, živeti v
občestvu z Njim, se življenje razsvetli
ter polagoma pridobi resnično
»evharistično skladnost«.[12] Bližina



in ljubezen, ki jo od njega
prejemamo, nam omogočata, da se
dajemo drugim, tako kot je On dal
samega sebe. Na ta način človek
korak za korakom odkriva in
odstranjuje prepreke, ki zavirajo rast
Kristusove ljubezni v srcu: težnjo k
čim manjšemu naporu pri
izpolnjevanju dolžnosti; strah pred
pretiravanjem v ljubezni in služenju
drugim; pomanjkanje razumevanja
do omejitev drugih ljudi; napuh, ki
od drugih terja priznanje naših
dobrih del ter zamegli čistost
namena.

Sv. Jožefmarija je ganjen govoril o
veselem življenju tistih, ki se izročijo
Kristusu in zvesto sledijo njegovemu
klicu. »To pot lahko prehodimo le v
ljubezni. Ljubiti pomeni imeti veliko
srce, občutiti skrbi svojih bližnjih,
znati odpustiti in razumeti, s
Kristusom se darovati za duše
vseh.«[13] Vemo, da je to nekaj, kar
presega naše zmožnosti. Zato je naša



potreba, da Gospoda stalno prosimo,
naj nam da srce po meri svojega srca.
»Če ljubimo z Jezusovim srcem, se
bomo naučili služenja in bomo
branili resnico z odločnostjo in
ljubeznijo. […] Le če bomo v sebi
obnovili Kristusovo življenje, ga
bomo mogli sporočiti tudi drugim; le
s smrtjo pšeničnega zrna bomo mogli
delovati v zemlji, jo spremeniti v
njeni notranjosti, jo oplojevati.«[14] To
je pot zvestobe, ki je pot ljubezni in
zato tudi pot sreče.

Paul Muller

[1] F. Ocáriz, Pismo, 9. 1. 2018, št. 5.

[2] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 774.

[3] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 875.
Prim. Jer 18,6: »Kakor je glina v
lončarjevi roki, tako ste vi v moji
roki.«



[4] Sv. Terezija iz Lisieuxa, Povest
duše, 1. pog.

[5] Prim. sv. Jožefmarija, Pogovori, št.
114.

[6] Joseph Ratzinger – Benedikt XVI., 
Jezus iz Nazareta. Od vhoda v
Jeruzalem do vstajenja, Družina,
Ljubljana 2013, str. 74.

[7] Prav tam, str. 75.

[8] Prim. sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 154.

[9] Prav tam, št. 3.

[10] Prav tam, št. 158.

[11] Frančišek, apost. spod. Christus
vivit (25. 3. 2019), št. 277.

[12] Benedikt XVI, apost. spod. 
Sacramentum caritatis (22. 2. 2007),
št. 83.

[13]Jezus prihaja mimo, št. 158.



[14] Prav tam.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-

ljubezen-11-s-kristusom-na-poti-do-
polnosti-ljubezni/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-11-s-kristusom-na-poti-do-polnosti-ljubezni/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-11-s-kristusom-na-poti-do-polnosti-ljubezni/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-11-s-kristusom-na-poti-do-polnosti-ljubezni/
https://opusdei.org/sl-si/article/nekaj-velikega-in-naj-bo-to-ljubezen-11-s-kristusom-na-poti-do-polnosti-ljubezni/

	Nekaj velikega in naj bo to ljubezen (11) – S Kristusom na poti do polnosti ljubezni

