
opusdei.org

TEMA 17. Liturgija in
zakramenti na
splošno

Zakramenti so učinkovita
znamenja milosti, ki jih je
postavil Kristus ter jih izročil
Cerkvi in se nam po njih
podeljuje božje življenje.

16. Dec. 2013

1. Velikonočna skrivnost: živa in
poživljajoča skrivnost

Jezusove besede in dejanja v času
njegovega skritega življenja v
Nazaretu in v njegovem javnem



delovanju so bila odrešilna in so
vnaprej oznanjala moč njegove
velikonočne skrivnosti. »Ko je prišla
njegova ura (prim. Jn 13,1; 17,1), je
Jezus preživel edinstveni dogodek
zgodovine, ki ne bo nikoli minil:
umrl je, bil je pokopan, vstal je od
mrtvih in sédel na Očetovo desnico
"enkrat za vselej" (Rim 6,10; Heb 7,27;
9,12). Gre za realen (stvaren)
dogodek, ki se je zgodil v naši
zgodovini, a je edinstven: vsi drugi
dogodki v zgodovini se zgodijo
enkrat, nato preminejo, pogoltnjeni v
preteklost. Nasprotno pa Kristusova
velikonočna skrivnost ne more ostati
samo v preteklosti, ker je Kristus s
svojo smrtjo uničil smrt in ker je vse
tisto, kar Kristus je, ter vse, kar je
storil in pretrpel za vse ljudi, deležno
božje večnosti in zaobjema vse čase
ter je navzoče vsem časom. Dogodek
križa in vstajenja ostaja in vse
priteguje k življenju« (Katekizem,
1985).



Kot vemo, je »na začetku
kristjanovega bitja (…) srečanje z
nekim dogodkom, z neko Osebo, ki
daje njegovemu življenju novo
obzorje in s tem njegovo odločilno
usmeritev.«[1] Od tod izhaja, da je
»izvor vere in evharističnega
bogoslužja dejansko isti dogodek: je
dar, ki ga je Kristus izvršil z
darovanjem sebe v velikonočni
skrivnosti.«[2]

2. Velikonočna skrivnost v času
Cerkve: liturgija in zakramenti

»To delo odrešenja človeškega rodu
in popolnega božjega češčenja (…) je
izvršil Kristus predvsem z
velikonočno skrivnostjo svojega
blaženega trpljenja, vstajenja od
mrtvih in slavnega vnebohoda.«[3]
»To Kristusovo skrivnost Cerkev
oznanja in obhaja v
bogoslužju« (Katekizem, 1068).

»Po pravici velja bogoslužje za
izvrševanje duhovniške službe



Jezusa Kristusa; vidna znamenja v
bogoslužju označujejo in vsako na
svoj način povzroča posvečenje
človeka in tako skrivnostno telo
Jezusa Kristusa, namreč glava in
udje, izvršuje celotno javno
bogoslužje.«[4] »Celotno liturgično
življenje Cerkve se odvija okoli
evharistične daritve in
zakramentov« (Katekizem, 1113).

»Kristus, ki "sedi na Očetovi desnici"
in razliva Svetega Duha v svoje telo,
ki je Cerkev, deluje odslej po
zakramentih, ki jih je on sam
postavil, da prek njih priobčuje svojo
milost« (Katekizem, 1084).

2.1. Narava, izvor in število
zakramentov

»Zakramenti so učinkovita znamenja
milosti, ki jih je postavil Kristus ter
jih izročil Cerkvi in se nam po njih
podeljuje božje življenje. Vidni
obredi, s katerimi obhajamo
zakramente, označujejo in



podeljujejo milosti, kakršne so lastne
vsakemu od
zakramentov« (Katekizem, 1131).
»Zakramenti so vidna znamenja
(besede in dejanja), dostopna naši
sedanji človeški naravi« (Katekizem,
1084).

»Opiraje se na nauk Svetega pisma,
na apostolska izročila in na soglasje
(…) očetov,« izpovedujemo, da je »vse
zakramente nove zaveze postavil naš
Gospod Jezus Kristus.«[5]

»V Cerkvi je sedem zakramentov:
krst, birma ali maziljenje s krizmo
(chrismatio), evharistija, pokora,
bolniško maziljenje, sveti red,
zakon« (Katekizem, 1113). »Sedem
zakramentov se dotika vseh obdobij
in vseh pomembnih trenutkov
kristjanovega življenja: podeljujejo
prerojenje in rast, ozdravljenje in
poslanstvo za versko življenje
kristjanov. Pri tem je neka podobnost
med obdobji naravnega življenja in



med obdobji duhovnega
življenja« (Katekizem, 1210).
Sestavljajo urejeno celoto, katere
središče je evharistija, saj vsebuje
prav Njega, ki je zakramente postavil
(prim. Katekizem, 1211).

Zakramenti pomenijo troje:
posvečujoči vzrok, ki je smrt in
vstajenje Jezusa Kristusa; posvečujoči
učinek ali milost; in cilj posvečenja, ki
je večna slava. »Zakrament je
znamenje, ki spominja na to, kar je
bilo prej izvršeno, se pravi,
Kristusovo trpljenje; in ki kaže na to,
kar v nas povzroči Kristusovo
trpljenje, se pravi milost; in ki
napoveduje, se pravi vnaprej
naznanja prihodnjo slavo.«[6]

Zakramentalno znamenje, lastno
vsakemu zakramentu, je sestavljeno
iz stvari (to so materialni elementi —
voda, olje, kruh, vino — in človeških
dejanja — umivanje, maziljenje,
polaganje rok itd.), ki jih imenujemo 



materija; ter tudi iz besed, ki jih
izgovarja delivec zakramenta in ki
jih imenujemo forma. Dejansko je
»zakramentalno opravilo srečanje
božjih otrok z njihovim Očetom, v
Kristusu in Svetem Duhu in to
srečanje se izraža kot pogovor, z
dejanji in besedami« (Katekizem,
1153).

V liturgiji zakramentov obstaja del, ki
je nespremenljiv (kar je Kristus sam
določil glede zakramentalnega
znamenja), in drugi deli, ki jih Cerkev
more spremeniti v dobro vernikov in
za večje spoštovanje do zakramentov,
tako da jih prilagaja okoliščinam
prostora in časa.[7] »Nobenega
zakramentalnega obreda ni mogoče
modificirati ali z njim manipulirati
po volji delivca ali
skupnosti« (Katekizem, 1125).

2.2. Učinki in potreba po
zakramentih



Vsi zakramenti podeljujejo
posvečujočo milost tistim, ki se temu
ne upirajo.[8] Ta milost je »dar Duha,
ki nas opraviči in nas
posveti« (Katekizem, 2003). Poleg
tega zakramenti podeljujejo
zakramentalno milost, ki je milost,
»lastna vsakemu
zakramentu« (Katekizem, 1129):
določena božja pomoč za doseganje
cilja tega zakramenta.

Ne prejmemo le posvečujoče milosti,
temveč Svetega Duha samega.
»Svojega Duha, svetega in
posvečevalca, priobčuje Kristus
udom svojega skrivnostnega telesa
po zakramentih Cerkve« (Katekizem,
739).[9] Sad zakramentalnega
življenja je v tem, da Sveti Duh
pobožanstvuje vernike, tako da jih
življenjsko zedinja s Kristusom
(prim. Katekizem, 1129).

Trije zakramenti, krst, birma in sveti
red, podeljujejo poleg milosti tudi



(zakramentalno) neizbrisno
znamenje, ki je v dušo vtisnjen
duhovni "pečat"[10], po katerem je
kristjan deležen Kristusovega
duhovništva in postane del Cerkve
glede na stan in funkcijo. Neizbrisno
znamenje ostane v kristjanu za
vedno kot pozitivna pripravljenost
na milost, kot obljuba in poroštvo
božjega varstva ter kot poklicanost k
bogočastju in služenju Cerkvi. Zaradi
tega ti trije zakramenti ne morejo biti
ponovljeni (prim. Katekizem, 1121).

Zakramenti, ki jih je Kristus zaupal
svoji Cerkvi so — vsaj v obliki želje —
potrebni za odrešenje, za doseganje
posvečujoče milosti, in nobeden
izmed njih ni odveč, četudi niso vsi
potrebni vsakemu človeku.[11]

2.3. Učinkovitost zakramentov

»Zakramenti so učinkoviti, ker v njih
deluje Kristus sam: on krščuje, on
deluje v svojih zakramentih, da bi
priobčil milost, ki jo zakrament



označuje« (Katekizem, 1127).
Zakramentalni učinek nastane ex
opere operato (zaradi samega dejstva,
da je zakramentalno znamenje
izvršeno).[12] »Zakrament se ne
realizira (nima učinka) na podlagi
pravičnosti človeka, ki ga podeli ali
prejme, temveč po moči Boga
samega.«[13] Zaradi tega »kakor
hitro zakrament obhajamo v skladu z
namenom Cerkve, deluje v njem in
po njem moč Kristusa in njegovega
Duha, neodvisno od osebne svetosti
delivca« (Katekizem, 1128).

Oseba, ki izvršuje zakrament se
postavi v službo Kristusa in Cerkve,
in se imenuje delivec zakramenta; to
ne more biti katerikoli krščanski
vernik, temveč je običajno potrebna
posebna upodobitev po Kristusu
Duhovniku, ki jo daje zakrament
svetega reda.[14]

Učinkovitost zakramentov izhaja iz
Kristusa samega, ki v njih deluje,



»vendar so sadovi zakramentov
odvisni tudi od pripravljenosti
(dispozicij) prejemnika« (Katekizem,
1128): čim večja je njegova
pripravljenost glede vere,
spreobrnjenja srca in zedinjenosti z
božjo voljo, tem obilnejši so učinki
milosti, ki jo prejme (prim. 
Katekizem, 1098).

»Razen tega je sveta mati Cerkev
postavila zakramentale. To so sveta
znamenja, ki nekako posnemajo
zakramente ter označujejo predvsem
duhovne učinke, katere zaradi
priprošnje Cerkve po njih tudi
prejemamo. Zakramentali ljudi
pripravljajo na sprejetje glavnega
učinka zakramentov in posvečujejo
različne življenjske okoliščine.«[15]
»Ne podelijo milosti Svetega Duha na
način zakramentov, marveč po
molitvi Cerkve pripravljajo na
prejem milosti in razpoložijo za
sodelovanje pri tem« (Katekizem,
1670). »Med zakramentali stopajo na



prvo mesto blagoslovi (oseb, obeda,
predmetov, krajev)« (Katekizem,
1671).

3. Liturgija

Krščanska liturgija je »v svojem
bistvu Božje delo (actio Dei), ki smo
ga deležni v Jezusu po Svetem
Duhu«[16] in vsebuje dvojno
razsežnost: gibanje v smeri navzgor
in navzdol.[17] »Bogoslužje je dejanje
celotnega Kristusa (Christus totus =
ves Kristus)« (Katekizem, 1136), zato
ga »obhaja celotna skupnost,
Kristusovo telo, zedinjeno s svojo
glavo« (Katekizem, 1140). V središču
zbranih se torej nahaja sam Jezus
Kristus (prim. Mt 18,20), vstali in
poveličani. Kristus je pred zborom, ki
obhaja liturgijo. On, ki deluje v
neločljivi zedinjenosti s Svetim
Duhom, ga skliče, ga zbere in uči. On,
véliki in večni Duhovnik je glavni
protagonist obrednega dejanja, ki
ponavzočuje ustanovitveni dogodek,



četudi uporablja svoje služabnike, da
bi ponovno predočil svojo odrešilno
daritev (da bi postala navzoča,
stvarna in resnična tukaj in zdaj pri
obhajanju liturgije) ter da bi nas
napravil deležne gostijskih darov
svoje evharistije.

Ne da bi pozabila, da s Kristusom
Glavo sestavlja »kakor eno samo
mistično (skrivnostno) osebo«[18],
Cerkev v zakramentih deluje kot
"organsko strukturirana"
"duhovniška skupnost": po krstu in
birmi duhovniško ljudstvo postane
pripravljeno na obhajanje liturgije.
Zato »bogoslužna dejanja niso
zasebna dejanja, marveč opravila
Cerkve (…), so stvar celotnega telesa
Cerkve, ga razodevajo in prizadevajo;
posameznih njegovih udov pa se
dotikajo na različen način, v skladu z
različnostjo stanov, nalog in
dejavnega sodelovanja.«[19]



Pri vsakem liturgičnem obredu je
soudeležena celotna Cerkev, nebesa
in zemlja, Bog in ljudje (prim. Raz 5).
Krščanska liturgija, čeprav se obhaja
samo tukaj in zdaj, na določenem
kraju in izraža tisti "da" neke
določene skupnosti, je po naravi
katoliška, izhaja iz celote in vodi k
celoti, v edinosti s papežem, s škofi,
ki so z njim v občestvu, z verniki
vseh časov in krajev, »da bo Bog vse
v vsem« (1 Kor 15,28). S tega gledišča
je temeljnega pomena načelo, da je
resnični subjekt liturgije Cerkev,
natančneje communio sanctorum
vseh krajev in časov.[20] Čim bolj je
torej pri obredu živa ta zavest, tem
jasneje se v njem uresniči smisel
liturgije. Izraz te zavesti o edinosti in
vesoljnosti Cerkve je uporaba
latinščine in gregorijanskega korala
pri nekaterih delih liturgičnega
obreda.[21]

Izhajajoč iz teh razmislekov lahko
rečemo, da je zbor, ki obhaja,



skupnost krščenih, ki so »s
prerojenjem in z maziljenjem s
Svetim Duhom posvečeni za
duhovno stavbo in za sveto
duhovništvo, da bi z vsemi dejanji
krščanskega človeka darovali
duhovne daritve.«[22] To "skupno
duhovništvo" je duhovništvo
Kristusa, edinega Duhovnika, ki so ga
deležni vsi njegovi udje.[23] »Pri
obhajanju zakramentov torej
opravlja bogoslužje celotno občestvo,
vsak v skladu s svojo vlogo toda v
"edinosti Duha", ki deluje v
vseh« (Katekizem, 1144). Zaradi tega
udeležba pri bogoslužju — čeprav ne
zaobjema celotnega notranjega
življenja vernikov — predstavlja
zanje, tako kot za vso Cerkev, vrh, h
kateremu teži vsa njihova dejavnost,
in vir, iz katerega izhaja njihova
moč.[24] Dejansko »Cerkev 
sprejemamo in se hkrati izraža po
sedmerih zakramentih, po katerih
božja milost neposredno vpliva na
bivanje vernikov, da bi vse njihovo



življenje, odrešeno po Kristusu,
postalo Bogu prijetna daritev
(bogoslužje).«[25]

Ko govorimo o zboru vernikov kot o
subjektu bogoslužja, to pomeni, da
vsakdo dejavno sodeluje kot član
zbora ter vrši vse in samo tisto, kar
mu pripada. »Vsi udje nimajo istega
opravila« (Rim 12,4). Nekateri so od
Boga poklicani, da v Cerkvi
opravljajo posebno služenje
skupnosti. Ti služabniki so izbrani z
zakramentom svetega reda, po
katerem jih Sveti Duh napravi
zmožne, da delujejo v osebi Kristusa
Glave v služenju vsem članom
Cerkve.[26] Kot je ob različnih
priložnostih pojasnil sv. Janez Pavel
II., »pomeni in persona Christi več
kakor le "v imenu" ali "namesto"
Jezusa Kristusa. Darovati "v osebi" se
pravi darovati v posebnem
zakramentalnem poistovetenju z
"večnim velikim duhovnikom", ki je
začetnik in glavni subjekt daritve



samega sebe, pri kateri ga resnično
ne more nihče nadomestiti.«[27] Na
slikovit način lahko rečemo, kakor
pravi Katekizem, da je »posvečeni
služabnik kakor "ikona" Kristusa —
Duhovnika« (Katekizem, 1142).

»Skrivnost, ki jo [Božje Cerkve]
obhajajo v bogoslužju je ena sama,
toda oblike obhajanja te skrivnosti so
različne. Nedoumljivo bogastvo
Kristusove skrivnosti je takšno, da ga
ne more izčrpno izraziti nobeno
liturgično izročilo« (Katekizem,
1200-1201). »Liturgična izročila ali
obredi, ki so v Cerkvi dejansko v rabi,
so: latinski obred (v glavnem rimski,
a tudi obredi nekaterih krajevnih
Cerkva, kakor ambrozijanski, ali
obredi nekaterih redov) in bizatinski
obredi, aleksandrijski ali koptski,
sirski, armenski, maronitski in
kaldejski« (Katekizem, 1203). »Sveta
mati Cerkev ima vse zakonite obrede
za enake glede pravic in časti ter jih



hoče v bodoče ohranjati in
podpirati.«[28]

Juan José Silvestre

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 in
1667-1671

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, homilija Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni, v Jezus
prihaja mimo, 83-94; glej tudi št. 70 in
80; Pogovori z msgr. Escrivájem, 115

J. Ratzinger, Duh liturgije, Maribor,
2014

[1]Benedikt XVI., okr. Deus caritas
est, 25. 12. 2005, 1



[2]Benedikt XVI., apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007, 34

[3]II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 5; prim. 
Katekizem, 1067

[4]II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 7; prim. 
Katekizem, 1070

[5]Tridentinski koncil: DS 1600-1601;
prim. Katekizem, 1114

[6]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, III, q. 60, a. 3; prim. 
Katekizem, 1130

[7]Prim. Katekizem, 1205;
Tridentinski koncil: DS 1728; Pij XII.:
DS 3857

[8]Prim. Tridentinski koncil: DS 1606

[9]Delo Svetega Duha v nas je v tem,
»da bi mi vsi živeli iz življenja
vstalega Kristusa« (Katekizem, 1091);
»zedinja Cerkev s Kristusovim



življenjem in
poslanstvom« (Katekizem, 1092);
»ozdravlja in preoblikuje tiste, ki
prejmejo zakrament, upodabljajoč jih
po Božjem Sinu« (Katekizem, 1129).

[10]Prim. Tridentinski koncil: DS
1609

[11]Prim. Tridentinski koncil: DS
1604

[12]Prim. Tridentinski koncil: DS
1608

[13]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologiae, III, q. 68, art. 8

[14]»Službeno duhovništvo jamči za
to, da je v zakramentih Kristus sam
tisti, ki deluje po Svetem Duhu v prid
Cerkve. Odrešenjsko poslanstvo, ki
ga je Oče zaupal svojemu
učlovečenemu Sinu, je bilo zaupano
apostolom in po njih njihovim
naslednikom: ti prejmejo Jezusovega
Duha, da delujejo v njegovem imenu



in v njegovi osebi (prim. Jn 20,21-23; 
Lk 24,47; Mt 28,18-20). Tako je z
zakramentom svetega reda
posvečeni duhovnik zakramentalna
vez, ki liturgično dejanje povezuje s
tem, kar so govorili in delali apostoli,
in prek njih s tem, kar je govoril in
delal Kristus, izvir in temelj
zakramentov« (Katekizem, 1120).
Čeprav učinkovitost zakramenta ne
izhaja iz moralnih vrlin delivca, pa
vseeno njegova vera in pobožnost,
poleg tega, da doprinese k
njegovemu osebnemu posvečevanju,
zelo spodbuja dobro pripravljenost
prejemnika zakramenta in s tem tudi
sad, ki ga je pri tem deležen.

[15]II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 60; prim. 
Katekizem, 1667

[16]Benedikt XVI., apost. spod. 
Sacramentum Caritatis, 37

[17]»Dvojno razsežnost krščanske
liturgije torej razumemo kot odgovor



vere in ljubezni na "duhovne
blagoslove", s katerimi nas obdarja
Oče. Z ene strani Cerkev, zedinjena s
svojim Gospodom in "v Svetem
Duhu" (Lk 10,21),
"blagoslavlja" (poveličuje) Očeta "za
njegov neizrekljivi dar" (2 Kor 9,15) s
češčenjem (adoracijo), hvaljenjem in
zahvaljevanjem. Z druge strani
Cerkev prav do dovršitve božjega
sklepa ne neha darovati Očetu
"daritev od njegovih lastnih darov"
in ga prositi, naj pošlje Svetega Duha
na to daritev, na Cerkev samo, na
vernike in na ves svet, da bi z
deležnostjo (communio) pri smrti in
vstajenju Kristusa-Duhovnika in po
moči Svetega Duha ti božji blagoslovi
obrodili sadove življenja v slavo
"veličastva njegove milosti" (Ef
1,6)« (Katekizem, 1083).

[18]Pij XII., okr. Mystici Corporis, cit.
v Katekizem, 1119



[19]II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 26; prim. 
Katekizem, 1140

[20]»Naj bo daritev v korist
odrešenju vseh ljudi — Orate, fratres,
moli duhovnik —, daritev je moja in
vaša, vse svete Cerkve. Molite, bratje,
čeprav vas je malo; čeprav je
resnično prisoten le en kristjan in
čeprav bi bil mašnik čisto sam: vsaka
maša je vesoljna daritev, v odrešenje
vseh rodov in jezikov in narodov in
ljudstev (prim. Raz 5,9).

Vsi kristjani, v občestvu s svetniki,
prejmejo mašne milosti, pa naj bodo
pri maši tisoči ali pa mašniku
pomaga le otrok, in še ta je morda
raztresen. V vsakem primeru se
zemlja in nebo združita in zapojeta z
angeli: Sanctus, sanctus, sanctus
…« (Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 89).

[21]Prim. Benedikt XVI., apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 62; II.



vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 54

[22]II. vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 10

[23]Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 10 in 34; odl. 
Presbyterorum Ordinis, 2

[24]Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosantum Concilium, 20

[25]Benedikt XVI., apost. spod. 
Sacramentum caritatis, 29

[26]Prim. II. vatikanski koncil, odl. 
Presbyterorum Ordinis, 2 in 15

[27]Janez Pavel II., okr. Ecclesia de
Eucharistia, 29. V opombah 59 in 60
so povzete izjave, ki jih je v 20.
stoletju podalo učiteljstvo o tej temi:
»Služabnik oltarja deluje v
Kristusovem imenu kot glava, ki
daruje v imenu vseh udov.«



[28]Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Sacrosanctum Concilium, 4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/ (26.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/
https://opusdei.org/sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/

	TEMA 17. Liturgija in zakramenti na splošno

