opusdei.org

TEMA 17. Liturgija in
zakramenti na
splosno

Zakramenti so u€inkovita
znamenja milosti, ki jih je
postavil Kristus ter jih izrocil
Cerkvi in se nam po njih
podeljuje bozje Zivljenje.

16. Dec. 2013

1. Velikonoé¢na skrivnost: Ziva in
pozivljajoca skrivnost

Jezusove besede in dejanja v ¢asu
njegovega skritega Zivljenja v
Nazaretu in v njegovem javnem



delovanju so bila odreSilna in so
vnaprej oznanjala moc njegove
velikonocCne skrivnosti. »Ko je prisla
njegova ura (prim. Jn 13,1; 17,1), je
Jezus prezivel edinstveni dogodek
zgodovine, ki ne bo nikoli minil:
umrl je, bil je pokopan, vstal je od
mrtvih in sédel na Ocetovo desnico
"enkrat za vselej" (Rim 6,10; Heb 7,27,
9,12). Gre za realen (stvaren)
dogodek, ki se je zgodil v nasi
zgodovini, a je edinstven: vsi drugi
dogodki v zgodovini se zgodijo
enkrat, nato preminejo, pogoltnjeni v
preteklost. Nasprotno pa Kristusova
velikonocCna skrivnost ne more ostati
samo v preteklosti, ker je Kristus s
svojo smrtjo unicil smrt in Ker je vse
tisto, kar Kristus je, ter vse, kar je
storil in pretrpel za vse ljudi, delezno
bozje vecnosti in zaobjema vse Case
ter je navzocCe vsem ¢asom. Dogodek
kriZa in vstajenja ostaja in vse
priteguje k Zivljenju« (Katekizem,
1985).



Kot vemo, je »na zacetku
kristjanovega bitja (...) srecanje z
nekim dogodkom, z neko Osebo, ki
daje njegovemu Zivljenju novo
obzorje in s tem njegovo odloc¢ilno
usmeritev.«[1] Od tod izhaja, da je
»1zZvor vere in evharistiCnega
bogosluZja dejansko isti dogodek: je
dar, ki ga je Kristus izvrsil z
darovanjem sebe v velikono¢ni
skrivnosti.«[2]

2. Velikonoc¢na skrivnost v ¢asu
Cerkve: liturgija in zakramenti

»To delo odreSenja CloveSkega rodu
in popolnega boZjega ceSCenja (...) je
izvrsil Kristus predvsem z
velikono¢no skrivnostjo svojega
blaZzenega trpljenja, vstajenja od
mrtvih in slavnega vnebohoda.«[3]
»To Kristusovo skrivnost Cerkev
oznanja in obhaja v

bogosluZju« (Katekizem, 1068).

»Po pravici velja bogosluZje za
izvrSevanje duhovniske sluzbe



Jezusa Kristusa; vidna znamenja v
bogosluZju oznacujejo in vsako na
svoj nacin povzroca posvecenje
Cloveka in tako skrivnostno telo
Jezusa Kristusa, namrec glava in
udje, izvrsuje celotno javno
bogosluZje.«[4] »Celotno liturgi¢no
Zivljenje Cerkve se odvija okoli
evharisti¢ne daritve in
zakramentov« (Katekizem, 1113).

»Kristus, ki "sedi na Ocetovi desnici”
in razliva Svetega Duha v svoje telo,
ki je Cerkev, deluje odslej po
zakramentih, ki jih je on sam
postavil, da prek njih priobcuje svojo
milost« (Katekizem, 1084).

2.1. Narava, izvor in Stevilo
zakramentov

»Zakramenti so u¢inkovita znamenja
milosti, ki jih je postavil Kristus ter
jih izrocil Cerkvi in se nam po njih
podeljuje boZje Zivljenje. Vidni
obredi, s katerimi obhajamo
zakramente, oznacujejo in



podeljujejo milosti, kakrsne so lastne
vsakemu od

zakramentov« (Katekizem, 1131).
»Zakramenti so vidna znamenja
(besede in dejanja), dostopna nasi
sedanji ¢loveski naravi« (Katekizem,
1084).

»Opiraje se na nauk Svetega pisma,
na apostolska izrocila in na soglasje
(...) oCetov,« izpovedujemo, da je »vse
zakramente nove zaveze postavil nas
Gospod Jezus Kristus.«[5]

»V Cerkvi je sedem zakramentov:
krst, birma ali maziljenje s krizmo
(chrismatio), evharistija, pokora,
bolnisko maziljenje, sveti red,
zakon« (Katekizem, 1113). »Sedem
zakramentov se dotika vseh obdobij
in vseh pomembnih trenutkov
kristjanovega Zivljenja: podeljujejo
prerojenje in rast, ozdravljenje in
poslanstvo za versko Zivljenje
kristjanov. Pri tem je neka podobnost
med obdobji naravnega Zivljenja in



med obdobji duhovnega

Zivljenja« (Katekizem, 1210).
Sestavljajo urejeno celoto, katere
srediScCe je evharistija, saj vsebuje
prav Njega, ki je zakramente postavil
(prim. Katekizem, 1211).

Zakramenti pomenijo troje:
posvecujoci vzrok, ki je smrt in
vstajenje Jezusa Kristusa; posvecujoci
ucinek ali milost; in cilj posvecCenja, ki
je veCna slava. »Zakrament je
znamenje, ki spominja na to, kar je
bilo prej izvrseno, se pravi,
Kristusovo trpljenje; in ki kaZe na to,
kar v nas povzroci Kristusovo
trpljenje, se pravi milost; in ki
napoveduje, se pravi vnaprej
naznanja prihodnjo slavo.«[6]

Zakramentalno znamenje, lastno
vsakemu zakramentu, je sestavljeno
iz stvari (to so materialni elementi —
voda, olje, kruh, vino — in ¢loveskih
dejanja — umivanje, maziljenje,
polaganje rok itd.), ki jih imenujemo



materija; ter tudi iz besed, ki jih
izgovarja delivec zakramenta in ki
jih imenujemo forma. Dejansko je
»zakramentalno opravilo sreCanje
bozjih otrok z njihovim Ocetom, v
Kristusu in Svetem Duhu in to
sreCanje se izraza kot pogovor, z
dejanji in besedami« (Katekizem,
1153).

V liturgiji zakramentov obstaja del, ki
je nespremenljiv (kar je Kristus sam
dolocil glede zakramentalnega
znamenja), in drugi delj, ki jih Cerkev
more spremeniti v dobro vernikov in
za vecje spostovanje do zakramentov,
tako da jih prilagaja okoliS¢inam
prostora in ¢asa.[7] »Nobenega
zakramentalnega obreda ni mogoce
modificirati ali z njim manipulirati
po volji delivca ali

skupnosti« (Katekizem, 1125).

2.2. U€inki in potreba po
zakramentih



Vsi zakramenti podeljujejo
posvecujoco milost tistim, ki se temu
ne upirajo.[8] Ta milost je »dar Duha,
ki nas opravici in nas

posveti« (Katekizem, 2003). Poleg
tega zakramenti podeljujejo
zakramentalno milost, ki je milost,
»lastna vsakemu

zakramentu« (Katekizem, 1129):
doloCena boZja pomoc za doseganje
cilja tega zakramenta.

Ne prejmemo le posvecujoce milosti,
temveC Svetega Duha samega.
»Svojega Duha, svetega in
posvecevalca, priobcuje Kristus
udom svojega skrivnostnega telesa
po zakramentih Cerkve« (Katekizem,
739).[9] Sad zakramentalnega
Zivljenja je v tem, da Sveti Duh
poboZanstvuje vernike, tako da jih
zivljenjsko zedinja s Kristusom
(prim. Katekizem, 1129).

Trije zakramenti, krst, birma in sveti
red, podeljujejo poleg milosti tudi



(zakramentalno) neizbrisno
znamenje, Ki je v duSo vtisnjen
duhovni "pecat"[10], po katerem je
kristjan deleZen Kristusovega
duhovnistva in postane del Cerkve
glede na stan in funkcijo. Neizbrisno
znamenje ostane v kristjanu za
vedno kot pozitivna pripravljenost
na milost, kot obljuba in porostvo
bozjega varstva ter kot poklicanost k
bogocastju in sluZzenju Cerkvi. Zaradi
tega ti trije zakramenti ne morejo biti
ponovljeni (prim. Katekizem, 1121).

Zakramenti, ki jih je Kristus zaupal
svoji Cerkvi so — vsaj v obliki Zelje —
potrebni za odresSenje, za doseganje
posvecujoce milosti, in nobeden
izmed njih ni odve¢, Cetudi niso vsi
potrebni vsakemu ¢loveku.[11]

2.3. Uc¢inkovitost zakramentov

»Zakramenti so u€inkoviti, ker v njih
deluje Kristus sam: on kr$cuje, on
deluje v svojih zakramentih, da bi
priobcil milost, ki jo zakrament



oznacCuje« (Katekizem, 1127).
Zakramentalni u€inek nastane ex
opere operato (zaradi samega dejstva,
da je zakramentalno znamenje
izvrSeno).[12] »Zakrament se ne
realizira (nima ucinka) na podlagi
pravicnosti ¢loveka, ki ga podeli ali
prejme, temveC po moci Boga
samega.«[13] Zaradi tega »kakor
hitro zakrament obhajamo v skladu z
namenom Cerkve, deluje v njem in
po njem moc Kristusa in njegovega
Duha, neodvisno od osebne svetosti
delivca« (Katekizem, 1128).

Oseba, ki izvrSuje zakrament se
postavi v sluzbo Kristusa in Cerkve,
in se imenuje delivec zakramenta; to
ne more biti katerikoli kr§¢anski
vernik, temvec je obiajno potrebna
posebna upodobitev po Kristusu
Duhovniku, ki jo daje zakrament
svetega reda.[14]

Ucinkovitost zakramentov izhaja iz
Kristusa samega, ki v njih deluje,



»vendar so sadovi zakramentov
odvisni tudi od pripravljenosti
(dispozicij) prejemnika« (Katekizem,
1128): ¢im vecja je njegova
pripravljenost glede vere,
spreobrnjenja srca in zedinjenosti z
boZjo voljo, tem obilnejsi so ucinki
milosti, ki jo prejme (prim.
Katekizem, 1098).

»Razen tega je sveta mati Cerkev
postavila zakramentale. To so sveta
znamenja, ki nekako posnemajo
zakramente ter oznacujejo predvsem
duhovne ucinke, katere zaradi
priprosnje Cerkve po njih tudi
prejemamo. Zakramentali ljudi
pripravljajo na sprejetje glavnega
ucinka zakramentov in posvecujejo
razli¢ne Zivljenjske okoliSCine.«[15]
»Ne podelijo milosti Svetega Duha na
nacin zakramentov, marvec po
molitvi Cerkve pripravljajo na
prejem milosti in razpoloZijo za
sodelovanje pri tem« (Katekizem,
1670). »Med zakramentali stopajo na



prvo mesto blagoslovi (oseb, obeda,
predmetov, krajev)« (Katekizem,
1671).

3. Liturgija

Krs$canska liturgija je »v svojem
bistvu Bozje delo (actio Dei), ki smo
ga deleZzni v Jezusu po Svetem
Duhu«[16] in vsebuje dvojno
razseznost: gibanje v smeri navzgor
in navzdol.[17] »BogosluZje je dejanje
celotnega Kristusa (Christus totus =
ves Kristus)« (Katekizem, 1136), zato
ga »obhaja celotna skupnost,
Kristusovo telo, zedinjeno s svojo
glavo« (Katekizem, 1140). V srediScu
zbranih se torej nahaja sam Jezus
Kristus (prim. Mt 18,20), vstali in
poveliCani. Kristus je pred zborom, ki
obhaja liturgijo. On, ki deluje v
nelocljivi zedinjenosti s Svetim
Duhom, ga skliCe, ga zbere in uci. On,
véliki in ve¢ni Duhovnik je glavni
protagonist obrednega dejanja, ki
ponavzocuje ustanovitveni dogodek,



Cetudi uporablja svoje sluzabnike, da
bi ponovno predocil svojo odresilno
daritev (da bi postala navzoca,
stvarna in resnicna tukaj in zdaj pri
obhajanju liturgije) ter da bi nas
napravil delezne gostijskih darov
svoje evharistije.

Ne da bi pozabila, da s Kristusom
Glavo sestavlja »kakor eno samo
mistiéno (skrivnostno) osebo«[18],
Cerkev v zakramentih deluje kot
"organsko strukturirana"
"duhovniska skupnost": po krstu in
birmi duhovnisko ljudstvo postane
pripravljeno na obhajanje liturgije.
Zato »bogosluZzna dejanja niso
zasebna dejanja, marvec opravila
Cerkve (...), so stvar celotnega telesa
Cerkve, ga razodevajo in prizadevajo;
posameznih njegovih udov pa se
dotikajo na razlicen nacin, v skladu z
razlicnostjo stanov, nalog in
dejavnega sodelovanja.«[19]



Pri vsakem liturgi¢nem obredu je
soudeleZena celotna Cerkev, nebesa
in zemlja, Bog in ljudje (prim. Raz 5).
Krscanska liturgija, Ceprav se obhaja
samo tukaj in zdaj, na doloCenem
kraju in izraZa tisti "da" neke
doloCene skupnosti, je po naravi
katoliSka, izhaja iz celote in vodi k
celoti, v edinosti s papezem, s Skofi,
ki so z njim v obcestvu, z verniki
vseh Casov in krajev, »da bo Bog vse
v vsem« (1 Kor 15,28). S tega glediSca
je temeljnega pomena nacelo, da je
resnicni subjekt liturgije Cerkev,
natancneje communio sanctorum
vseh krajev in ¢asov.[20] Cim bolj je
torej pri obredu ziva ta zavest, tem
jasneje se v njem uresnici smisel
liturgije. Izraz te zavesti o edinosti in
vesoljnosti Cerkve je uporaba
latin$Cine in gregorijanskega korala
pri nekaterih delih liturgi¢nega
obreda.[21]

IzhajajoC iz teh razmislekov lahko
recemo, da je zbor, ki obhaja,



skupnost kr$cenih, ki so »s
prerojenjem in z maziljenjem s
Svetim Duhom posveceni za
duhovno stavbo in za sveto
duhovnistvo, da bi z vsemi dejanji
krsc¢anskega ¢loveka darovali
duhovne daritve.«[22] To "skupno
duhovnistvo" je duhovnistvo
Kristusa, edinega Duhovnika, ki so ga
delezni vsi njegovi udje.[23] »Pri
obhajanju zakramentov torej
opravlja bogosluzje celotno obcestvo,
vsak v skladu s svojo vlogo toda v
"edinosti Duha", ki deluje v

vseh« (Katekizem, 1144). Zaradi tega
udeleZba pri bogosluzju — ceprav ne
zaobjema celotnega notranjega
Zivljenja vernikov — predstavlja
zanje, tako kot za vso Cerkev, vrh, h
kateremu teZi vsa njihova dejavnost,
in vir, iz katerega izhaja njihova
moc.[24] Dejansko »Cerkev
sprejemamo in se hkrati izraZa po
sedmerih zakramentih, po katerih
boZja milost neposredno vpliva na
bivanje vernikov, da bi vse njihovo



Zivljenje, odreseno po Kristusu,
postalo Bogu prijetna daritev
(bogosluzje).«[25]

Ko govorimo o zboru vernikov kot o
subjektu bogosluzja, to pomeni, da
vsakdo dejavno sodeluje kot clan
zbora ter vrsi vse in samo tisto, kar
mu pripada. »Vsi udje nimajo istega
opravila« (Rim 12,4). Nekateri so od
Boga poklicani, da v Cerkvi
opravljajo posebno sluzenje
skupnosti. Ti sluzabniki so izbrani z
zakramentom svetega reda, po
katerem jih Sveti Duh napravi
zmozne, da delujejo v osebi Kristusa
Glave v sluZenju vsem Clanom
Cerkve.[26] Kot je ob razli¢nih
priloZnostih pojasnil sv. Janez Pavel
II., »pomeni in persona Christi vec
kakor le "vimenu" ali "namesto”
Jezusa Kristusa. Darovati "v osebi"” se
pravi darovati v posebnem
zakramentalnem poistovetenju z
"vecnim velikim duhovnikom", ki je
zacCetnik in glavni subjekt daritve



samega sebe, pri kateri ga resni¢no
ne more nihc¢e nadomestiti.«[27] Na
slikovit nacin lahko recemo, kakor
pravi Katekizem, da je »posveceni
sluzabnik kakor "ikona" Kristusa —
Duhovnika« (Katekizem, 1142).

»Skrivnost, ki jo [Bozje Cerkve]
obhajajo v bogosluZju je ena sama,
toda oblike obhajanja te skrivnosti so
razlicne. Nedoumljivo bogastvo
Kristusove skrivnosti je taksno, da ga
ne more iz¢rpno izraziti nobeno
liturgicno izrocCilo« (Katekizem,
1200-1201). »Liturgi¢na izrocila ali
obredj, ki so v Cerkvi dejansko v rabi,
so: latinski obred (v glavnem rimski,
a tudi obredi nekaterih krajevnih
Cerkva, kakor ambrozijanski, ali
obredi nekaterih redov) in bizatinski
obredi, aleksandrijski ali koptski,
sirski, armenski, maronitski in
kaldejski« (Katekizem, 1203). »Sveta
mati Cerkev ima vse zakonite obrede
za enake glede pravic in Casti ter jih



hoce v bodoce ohranjati in
podpirati.«[28]

Juan José Silvestre
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 in
1667-1671

Priporoceno branje

Sv. Jozefmarija, homilija Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni, v Jezus
prihaja mimo, 83-94; glej tudi St. 70 in
80; Pogovori z msgr. Escrivajem, 115

J. Ratzinger, Duh liturgije, Maribor,
2014

[1]Benedikt XVI., okr. Deus caritas
est, 25.12. 2005, 1



[2]Benedikt XVI., apost. spod.
Sacramentum caritatis, 22. 2. 2007, 34

[3]1I. vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 5; prim.
Katekizem, 1067

[4]1I. vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 7; prim.
Katekizem, 1070

[5]Tridentinski koncil: DS 1600-1601;
prim. Katekizem, 1114

[6]Sv. Tomaz Akvinski, Summa
Theologiae, 111, q. 60, a. 3; prim.
Katekizem, 1130

[7]Prim. Katekizem, 1205;
Tridentinski koncil: DS 1728; Pij XII.:
DS 3857

[8]Prim. Tridentinski koncil: DS 1606
[9]Delo Svetega Duha v nas je v tem,
»da bi mi vsi Ziveli iz Zivljenja
vstalega Kristusa« (Katekizem, 1091);
»zedinja Cerkev s Kristusovim



Zivljenjem in

poslanstvom« (Katekizem, 1092);
»ozdravlja in preoblikuje tiste, ki
prejmejo zakrament, upodabljajoc jih
po BozZjem Sinu« (Katekizem, 1129).

[10]Prim. Tridentinski koncil: DS
1609

[11]Prim. Tridentinski koncil: DS
1604

[12]Prim. Tridentinski koncil: DS
1608

[13]Sv. TomaZz Akvinski, Summa
Theologiae, 111, q. 68, art. 8

[14]»SluZzbeno duhovnistvo jamci za
to, da je v zakramentih Kristus sam
tisti, ki deluje po Svetem Duhu v prid
Cerkve. OdreSenjsko poslanstvo, ki
ga je OCe zaupal svojemu
ucloveCenemu Sinu, je bilo zaupano
apostolom in po njih njihovim
naslednikom: ti prejmejo Jezusovega
Duha, da delujejo v njegovem imenu



in v njegovi osebi (prim. Jn 20,21-23;
Lk 24,47; Mt 28,18-20). Tako je z
zakramentom svetega reda
posveceni duhovnik zakramentalna
vez, ki liturgi¢no dejanje povezuje s
tem, kar so govorili in delali apostoli,
in prek njih s tem, kar je govoril in
delal Kristus, izvir in temelj
zakramentov« (Katekizem, 1120).
Ceprav ucinkovitost zakramenta ne
izhaja iz moralnih vrlin delivca, pa
vseeno njegova vera in poboznost,
poleg tega, da doprinese k
njegovemu osebnemu posvecevanju,
zelo spodbuja dobro pripravljenost
prejemnika zakramenta in s tem tudi
sad, ki ga je pri tem deleZen.

[15]11. vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 60; prim.
Katekizem, 1667

[16]Benedikt XVI., apost. spod.
Sacramentum Caritatis, 37

[17]»Dvojno razseznost krS¢anske
liturgije torej razumemo kot odgovor



vere in Jjubezni na "duhovne
blagoslove", s katerimi nas obdarja
Oce. Z ene strani Cerkev, zedinjena s
svojim Gospodom in "v Svetem
Duhu" (Lk 10,21),

"blagoslavlja" (povelic¢uje) Oceta "za
njegov neizrekljivi dar" (2 Kor 9,15) s
CeSCenjem (adoracijo), hvaljenjem in
zahvaljevanjem. Z druge strani
Cerkev prav do dovrsitve bozjega
sklepa ne neha darovati Ocetu
"daritev od njegovih lastnih darov"
in ga prositi, naj poslje Svetega Duha
na to daritev, na Cerkev samo, na
vernike in na ves svet, da bi z
deleZnostjo (communio) pri smrti in
vstajenju Kristusa-Duhovnika in po
moci Svetega Duha ti boZji blagoslovi
obrodili sadove Zivljenja v slavo
"veliCastva njegove milosti" (Ef

1,6)« (Katekizem, 1083).

[18]Pij XII., okr. Mystici Corporis, cit.
v Katekizem, 1119



[19]1I. vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 26; prim.
Katekizem, 1140

[20]»Naj bo daritev v korist
odreSenju vseh ljudi — Orate, fratres,
moli duhovnik —, daritev je moja in
vasa, vse svete Cerkve. Molite, bratje,
Ceprav vas je malo; Ceprav je
resnicno prisoten le en kristjan in
Ceprav bi bil masnik Cisto sam: vsaka
masa je vesoljna daritev, v odreSenje
vseh rodov in jezikov in narodov in
ljudstev (prim. Raz 5,9).

Vsi kristjani, v obCestvu s svetniki,
prejmejo masne milosti, pa naj bodo
pri masi tisoci ali pa masniku
pomaga le otrok, in Se ta je morda
raztresen. V vsakem primeru se
zemlja in nebo zdruZita in zapojeta z
angeli: Sanctus, sanctus, sanctus

...« (Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 89).

[21]Prim. Benedikt XVI., apost. spod.
Sacramentum caritatis, 62; 11.



vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 54

[22]1I. vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 10

[23]Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 10 in 34; odl.
Presbyterorum Ordinis, 2

[24]Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Sacrosantum Concilium, 20

[25]Benedikt XVI., apost. spod.
Sacramentum caritatis, 29

[26]Prim. II. vatikanski koncil, odl.
Presbyterorum Ordinis, 2 in 15

[27]Janez Pavel II., okr. Ecclesia de
Eucharistia, 29. V opombah 59 in 60
SO0 povzete izjave, ki jih je v 20.
stoletju podalo uciteljstvo o tej temi:
»Sluzabnik oltarja deluje v
Kristusovem imenu kot glava, ki
daruje v imenu vseh udov.«



[28]Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, 4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/ (26.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/
https://opusdei.org/sl-si/article/liturgija-in-zakramenti/

	TEMA 17. Liturgija in zakramenti na splošno

