
opusdei.org

Lepo vedenje

Ustrežljivost, priljudnost,
dostojnost in njim sorodne
vrline so mlajše sestre drugih,
večjih kreposti. Najbolje se tega
naučimo v družini, ne glede na
starost.

15. Nov. 2015

Če pomislimo na to, kako so se
pravila olike razvijala skozi čas ali
kako se razlikujejo od regije do
regije, bi lahko zaključili, da gre za
nekaj čisto konvencionalnega, kar je
mogoče poljubno spreminjati ali celo
prekršiti.



Kljub temu pa se zdi, da se tisto, kar
je glede spodobnosti temeljnega,
ohranja: vsi smo slišali fraze kot npr.:
“Po njegovem obnašanju se vidi, da
je iz dobre družine,” ali “Kako lepo
vzgojen otrok!” in če je bilo to
namenjeno nam, smo se verjetno
počutili počaščene.

Človeške kreposti, ki so temelj
nadnaravnih, so osnova za šege in
navade ljudstev, kar običajno
imenujemo olika ali vzgojenost.

Najbrž ne bi mogli trditi, da je
vljudnost, kot lastnost osebe, ki je
prijazna v pogovoru in stikih z
ljudmi, najpomembnejša krepost.
Vendar pa vzbuja občutek empatije,
prisrčnosti, razumevanja, ki bi ga
bilo težko pojasniti ali nadomestiti na
drugačen način.

Olikanost nam kaže nekaj, brez česar
ni mogoče živeti v družbi, uči nas biti
človeški, omikani. Ustrežljivost,
priljudnost, dostojnost in njim



sorodne vrline so mlajše sestre
drugih, večjih kreposti. Vendar se
njihova posebnost nahaja v tem, da
bi brez njih sožitje med ljudmi
postalo neprijetno. Še več, v praksi bi
grob in nevljuden človek le stežka
živel krepost ljubezni.

POGLED NA JEZUSA

Morda se nam je kdaj zgodilo, da smo
ob vedenju ali nekem dejanju, ki je
bilo z naše strani nekorektno,
pomislili: “Le kaj si bodo mislili o
meni?”, “Zakaj sem to storil?”, ali
“Kako slab vtis sem naredil!”

V evangeliju najdemo stran, ki
opisuje dve nasprotujoči si drži,
pristop “ugledne” osebe tistega časa
in pa držo neke grešnice.[1] Simon,
farizej, je priredil obed, skladno s
položajem gosta, nekoga, ki so ga
imeli za preroka. Gotovo je pretehtal,
kako razporediti goste, organizacijo
postrežbe, jedi, s katerimi bodo
postregli, in teme, o katerih bi se



želel pogovarjati z Učiteljem.
Potrebno je bilo narediti dober vtis
pred družbo in pred glavnim gostom.
Pri tem pa je pozabil na nekatere
podrobnosti, ki jih je Gospod
pogrešal. Vidiš to ženo? Ko sem
stopil v hišo, mi nisi ponudil vode
za noge; ta pa mi je s solzami
zmočila noge in jih obrisala s
svojimi lasmi. Poljubil me nisi; ta
pa ni nehala poljubljati mojih nog,
odkar sem prišel. Glave mi nisi
mazilil z oljem; ta pa mi je z
dišavnim oljem mazilila noge.[2]

Na prvi pogled bi to lahko izgledalo
kot nepomembne drobnarije. Vendar
pa Jezus, popoln Bog in popoln
človek, opazi, da to manjka. Sveti
Jožefmarija, ki je gojil veliko globino
pri kontemplaciji Kristusovega
utelešenja, ki se odraža tudi v gestah,
ki jih oči brez ljubezni morda ne
zapazijo, je v zvezi s tem odlomkom
zapisal: Jezus prinaša odrešenje in
ne uničenje narave; naučimo se od



njega, da ni krščansko, če grdo
ravnamo s človekom, ki je božja
stvaritev, narejena po njegovi
podobi in sličnosti.[3]

V tem najdemo nauk za vsakogar, ki
želi posvečevati sebe in druge na
raznovrstnih stezah sveta. Še zlasti
zato, ker je bila človeška narava
sama, skupaj s svojim položajem in
sposobnostmi, povzdignjena od Boga.

Naj se nam zdi kakšna stvar še tako
majhna ali neznatna, vedno jo lahko
povzdignemo k Bogu: Najsi torej
jeste ali pijete ali delate kaj
drugega, vse delajte v božjo slavo.
[4] Vse poštene dejavnosti so že bile
odrešene, zato so vse, ki jih
opravljamo v edinosti z Njim, lahko
tudi soodrešujoče.

Kreposti so osebne, pripadajo osebi;
toda zlahka ugotovimo, da človeška
oseba ni osamljen “delec”; ljudje
živimo v odnosu s svetom, sobivamo
z drugimi; smo neodvisni in obenem



odvisni od drugih: si pomagamo ali
pa si škodujemo. Vsi smo členi iste
verige.[5]

Tudi kreposti imajo ta družbeni
značaj. Niso namenjene osebnemu
sijaju, spodbujanju egoizma, temveč
so konec koncev za druge. Zakaj nam
je ob nekaterih ljudeh tako prijetno,
ob drugih pa manj? Verjetno zato,
ker nas tisti človek posluša, vidimo,
da nas razume, ne kaže, da bi se mu
mudilo, vzbuja vedrost, ne vsiljuje se,
nam svetuje, je spoštljiv, obziren,
sprašuje, kolikor je primerno.

Kdor zna sobivati, se z ljudmi
ujemati, si z njimi deliti, jim kaj
ponuditi, jih sprejemati, vzbujati mir,
ta je na poti resnične krepostnosti.
Jezus nas uči, da če manjkajo
nekateri pogoji, se sožitje poslabša.
Olikanost je verjetno najboljši način.
In kreposti, ki bi jih lahko imenovali 
kreposti medčloveških odnosov,
sestavljajo predpostavko in osnovo, v



katero lahko vdelamo dragulj
ljubezni.

KREPOSTI PRI MIZI

Zelo pogosto in vedno bolj razširjeno
v različnih družbenih slojih je, da
tako oče kot mama delata izven
dóma. Potrebni sta dve plači za
vzdrževanje družinske ekonomije.
Težave zaradi delovnih urnikov in
oddaljenosti od doma, ki družini
onemogočajo, da bi bila skupaj, so
pogosto znatne, še zlasti v velikih
mestih. Še dobro! — bodo pomislile
nekatere matere —, da lahko otroci
kósijo v šoli.

Ne gre za to, da bi bila ta srečanja v
preteklosti, ko je bilo bolj enostavno
jesti doma, kaj posebno sijajnega:
kajti včasih so se otroci prepirali in
zavračali hrano, ki so jo dobili na
krožnik, starši pa so jih kregali … Več
ali manj je tako kot sedaj: situacija se
v bistvu ni kaj dosti spremenila.
Vendar tako včeraj kot danes gre za



to, da izkoristimo tisto, kar nam
življenje ponuja, in se izurimo v tem,
da nadležnosti spreminjamo v
priložnost za vzgojo.

Kolikokrat smo, na primer, poskusili
vsakodnevno večerjo ali kosilo ob
koncu tedna spremeniti v družinsko
srečanje? Obstajajo študije, v katerih
fantje in dekleta navajajo “kosilo ali
večerjo v družini” kot zanje
najpomembnejšo aktivnost.

Biti z osebami, ki nas imajo rade,
deliti z njimi, biti razumljen — to so
načini za socializacijo, za razdajanje
drugim. To izboljša odnose med
družinskimi člani, staršem nudi
neformalne trenutke, ko lahko bolje
spoznajo svoje otroke in vnaprej
predvidijo morebitne težave.

Ogromno je priložnosti za vzgojo v
podrobnostih: “Hvaležna ti bom, če
greš po sol.” — “Si si umil roke pred
kosilom?” — “Drži se pokonci in ne
imej prekrižanih nog pri jedi.” —



“Lahko pomagaš svojemu bratu
pripraviti (ali pospraviti) mizo?” —
“Kruha ne mečemo proč.” — “Primi
vilice, kot je treba.” — “Reži meso na
majhne koščke in ne govori s polnimi
usti.” — “Ne jemo samo s trebuhom,
ampak tudi z glavo, in pojemo vse,
kar smo si naložili, pa naj nam bo
všeč ali ne.” — “Juho nosimo k
ustom, ne usta h krožniku.” —
“Obriši se pred pitjem in ne delaj
hrupa.” — “Ne pij s komolcem na
mizi.”

Nekatera izmed opozoril bodo v
drugih krajih drugačna, druga —
večina od njih — pa so bolj splošna.
Morda se zdijo negativna — ni treba,
da jih uporabljamo stalno in vse
izmed njih —, če pa nanje pogledamo
kot na trditve, nam spregovorijo o
spoštovanju, ki smo ga dolžni
izkazovati drugim; so majhne
pozornosti, ki razodevajo obzirnost,
ustrežljivost, higieno; so izraz
skrbnosti glede zadev, ki bi morda



lahko zaradi nepazljivosti postale
komu nadležne.

Pri jedi se lahko naučimo osnovnih
stvari, kot na primer, koliko naj si
postrežem glede na to, da so pri mizi
še drugi; ali pa da ne jem izven
predvidenih urnikov in tako bolj
cenim tisto, kar postavijo predme na
krožnik. Po drugi strani pa skupni
obroki niso le družabni dogodek. So
tudi kultura v najplemenitejšem in
najožjem pomenu besede.

Kot so pokazali številni avtorji, je
kultura v zvezi s kultom. Izkazovanje
dolžnega kulta Bogu je del človeške
narave, ki se prav tako spreminja v
kulturo v obliki obredov in institucij.
Gospodu lahko na čudovit način
izkažemo vso slavo, če je, na primer,
pred “obredom” kosila molitev; če
prosimo Boga blagoslova za vso
družino in za darove, ki jih bomo
prejeli; če se Gospodu zahvalimo za
kruh, ki ga prejemamo vsak dan, in



molimo za tiste, ki so ga pripravili,
ter za ljudi, ki živijo v pomanjkanju.

Molitev pred jedjo je navada, ki
pomaga ponotranjiti dejstvo, da nam
Bog nenehno stoji ob strani, pomaga
nam k hvaležnosti za to, kar
prejemamo, in k spoštovanju do
drugih pri dnevnem sožitju.

OHRANJANJE LEPEGA VZDUŠJA

Pri mizi in na družinskih srečanjih se
otroci pripravljajo na življenje v
družbi. Vedno bolj postaja jasno, da
geslo “vse je sprejemljivo” ne ustreza
realnosti. Človek, ki mu je vsaka
stvar nadležna ali ki se o vsaki temi
sporeče, postane kompliciran
sodelavec na delovnem mestu.

Kdor je neurejen, ko stopi pred
publiko, s tem pokaže, da ne ceni
samega sebe in drugih ter vsaj na
prvi pogled ne vzbuja velikega
zaupanja. Pravilno izražanje,
primerna udeležba v pogovoru ali



čakanje, da mi dajo besedo, učenje
spodobnosti glede oblačenja in
uporabe nakita, vse to je del življenja
v družbi.

Bolj kot moda nas od neprimernosti
odvrača slog. Imeti slog, biti na
nivoju, pomeni ohranjati zmernost in
ravnovesje s pomočjo združevanja
nasprotij in kontrastov; manj pa k
temu doprinese sledenje modnim
trendom.

Slog je del naše osebnosti.
Pomembno je, na primer, da se
znamo obleči primerno za vsako
priložnost. Osebna urejenost ni toliko
v tem, da imamo drago garderobo in
prepoznavne blagovne znamke,
ampak bolj v tem, da so oblačila čista
in zlikana.

Tega pa se otroci naučijo doma, ko
vidijo, kako njihovi starši vedno
ravnajo elegantno in obzirno. Ni isto,
če gremo na svečano večerjo ali če
smo s prijatelji ali v intimnosti



družine; ni isto, če se doma po
hodniku sprehajamo oblečeni
kakorkoli ali če si nadenemo jutranjo
haljo takoj, ko vstanemo iz postelje.

Družinska srečanja — kamor spadajo
obroki — so priložnost, ko lahko
otroci pripovedujejo o svojih
majhnih pustolovščinah v šoli; in ko
lahko starši izrečejo kakšno
primerno pripombo ali jim pokažejo
kriterij glede določenega načina
obnašanja. To so priložnosti, ko si
lahko med seboj delimo interese, se
navdušimo nad pohodi v gore ali nad
zgodovino, ali pa vpeljemo otroke v
navdušujočo umetnost
pripovedovanja.

Lahko načrtujemo izlete in kulturne
oglede ter polagoma prebudimo čut
za družinske in verske, domoljubne
ali kulturne tradicije. Otroci se tako
naučijo govoriti brez povzdigovanja
glasu in vpitja, in, kar je še
pomembnejše, navadijo se, da



poslušajo in ne prekinjajo toka
pogovora, da ne vsiljujejo svojih
pogledov ali svojih zahtev.

V družini skrbimo drug za drugega z
drobnimi pozornostmi. Nihče se ne
oblači neokusno in pri jedi ohranja
vsaj minimalno spodobno držo.
Matere pomislijo tudi na to, katera
jed je všeč tistemu, ki ravno praznuje
rojstni dan. Vsakdo si postreže s
pladnja ali sklede in je pozoren na to,
kar potrebujejo drugi. Nekdo bo
ponudil kruh ali vodo drugemu,
preden si bo vzel sam. Pri tem se
zahvalimo, kajti hvaležnost spodbuja
slogo, složnost pa veselje in nasmeh.

Po dobrem družinskem kosilu smo
srečnejši: ne samo zaradi
fiziološkega veselja, ki je značilno za
zdravo žival,[6] marveč zato, ker smo
svojo intimnost podelili s tistimi, ki
jih imamo najraje; obogatili smo se
moralno in osebnostno.



Način obnašanja, o katerem smo
govorili, pomaga k oblikovanju naše
notranjosti; k temu, da se usmerimo
proti Bogu in proti drugim. Zrela
mož in žena sta zasidrana v
stvarnosti, zato sta zadovoljna s tem,
kar imata, in v tem globoko uživata.
Naučila sta se spoštovati samega
sebe, biti gospodarja svoje duše in
svojega telesa. V vsaki situaciji se
vedeta naravno, razumno in
umerjeno. Zaupno vztrajata v
prijateljstvu, pri svojem delu, pri
ciljih, ki sta si jih zadala, kajti bolj kot
prejemati sta sposobna dajati.
Naučila sta se biti velikodušna in
vsako jutro vzideta kakor sonce,ut
gigas ad currendam viam — vesela
kakor junak, ki teče po svoji poti,[7] z
dobrodejnim razpoloženjem, ki daje
dostojanstvo vsemu, česar se
dotakne.

J. M. Martín



[1] Prim. Lk 7,36 sl.

[2] Lk 7,44-46.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 73.

[4] 1 Kor 10,31.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 76.

[6] Prim. Sv. Jožefmarija, Pot, 659.

[7] Prim. Ps 19,6.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/lepo-vedenje/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/lepo-vedenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/lepo-vedenje/

	Lepo vedenje

