opusdei.org

Korenine veselja

Kristjan mora zagotovo biti
vesel. Kristjanov optimizem
temelji na tem, da se je pred
njim odprla resni¢na pot do
Optimuma, in ta Optimum je
Bog.

3. Apr. 2016

Cloveska ljubezen je po eni strani
nekaj stvarnega, obenem pa je
podoba ali analogija bozje ljubezni.
Morda je za razumevanje
krScanskega veselja treba pomisliti
na veselje zaljubljenega Cloveka, ki ni
brez trpljenja, temvec se ravno v



trpljenju, v stalni Cujecnosti, v
skrbnosti ¢lovek uresnicuje. Ce
zaljubljenec Jjubi in je ljubljen, Ce
daje in prejema, potem je vesel, je
radosten in prepeva. Zaradi tega se
tudi pri otrocih veselje pojavlja na
poseben nacin: kajti njihovo Zivljenje
je nenehno prejemanje, so predmet
ljubezni, predvsem s strani starSev,
pa tudi s strani skoraj vseh, ki nanje
gledajo dobrohotno, ki otrokom
hocejo dobro.

Ali sreCa ne pomeni upati na
“srecen konec”?

Svet ne more ziveti brez kr$canstva
— tako mocne so zgodovinske
posledice dejstva, da je Beseda
postala ¢lovek —, vendar se je v
Stevilnih obdobjih del tega sveta
ukvarjal s tem, da ga oCrni:
dobesedno s tem, da ga obarva s
temacnimi, ¢rnimi odtenki. Ljudje
dionizi¢nega kova, po Nietzschejevi
terminologiji, so krSCanstvo obtoZili,



da oznanja smrt, odrekanje, zZalost,
odpoved svetu. In obratno, kadar
zgodovina iz kateregakoli razloga
zaide v obdobje obupa, postane
optimizem nadleZen: Zakaj so ti
kristjani srec¢ni, zakaj v njih ni
dvoma, zakaj ni v njih tiste veCne
utesnjenosti? Mar ni tisto upanje na
sreCen konec nekaj lahkomiselnega,
povrsinskega? Tako pridemo do tega,
kot je bilo pricakovati, da je bilo
kristjanu ocitano, da je Zalosten in da
je vesel, da je mracen in da je
nesramno svetel, da je pesimist in da
je triumfalist. Ko cerkveno petje
postane kompleksno, polifonic¢no,
bogato: »Izgubila se je prvotna
strogost.« Ko postane bolj preprosto:
»T0 SO spevi smrti, ne pa Zivljenja.«

Paradoksi krSéanstva

Kadar pride do teh soCasnih in
nasprotujocih si napadov, bi lahko
rekli, da tisti, ki na ta nacin
obtoZujejo, niso razumeli



»pohujSanja« in »norosti« kristjanov.
Chesterton v svojem delu
Tremendous Trifles pravi: »Resni¢ni
rezultat vsake izkuSnje in resnicni
temelj vsake religije je tale: da Stiri
ali pet resnic, katerih poznavanje je
prakti¢no najbolj bistveno za
Cloveka, spada v kategorijo, ki jo
ljudje imenuje paradoksna.« Tudi
kristjanovo veselje se izraza v
paradoksih. Paradoksno je, da
Kristus naroca, naj bomo v ¢asu
posta veseli, naj se nadiSavimo in se
pokaZemo, kot da smo dalec od
kakrsnekoli Zalosti. Clovek, ki se
postiin je vesel, bo zlahka
izpostavljen kritiki, da je hinavec.
Vendar je toZnik tisti, ki paradoksa ni
razumel.

Tistemu, ki obtoZuje, je vedno treba
dati priloZnost. Vselej je dobro
poskusiti razumeti razlog obtozbe.
Zato lahko upoStevamo, da ima
inteligenten Clovek rad
kompleksnost, kajti skoraj ni¢ ni



zapisanega v eni sami barvi ali brez
razlicnih odtenkov. Bu¢no vzklikanje,
da »je vse preprostog, je nadlezno
znacajem, ki se bojijo, da se bo
prosojnost spremenila v tancico
povrsinskosti. Tako bo tudi ob trditvi
»Kristjan je vesel« obcutiti nekaj
nezadovoljstva: ne more biti tako
preprosto.

In tudi ni. Dejstvo, da je bilo
kr$¢anstvo napadano z razli¢nih in
nasprotnih si strani, dokazuje vsaj to,
da je krsc¢ansko stvarnost tezko
zaobjeti na en mah. Preprosto ni isto
kot enostavno. Preprostost ne
pomeni poenostavljati: preprosto je
tisto, kar se ne skriva, toda to, kar ne
ostane skrito, je lahko nekaj
kompleksnega. Ravno to se dogaja v
krS¢anstvu. Na poseben nacin pa
velja za krscansko veselje.

Gaudium

Latinska beseda za veselje je
gaudium, ki v Vulgati prakti¢no



vedno sluzi kot prevod grskega
termina, ki pomeni tudi darilo,
nagrada, miloSc¢ina in milost. Milost
je tisto, kar prejemnik dobi brez
truda, zastonj. Radost, veselje, je
posledica posedovanje neke dobrine,
in sicer velike dobrine, ki jo je
mogoce prejeti le zastonj. Med vsemi
dobrinami pa je ena, ki je vredna vec
od ostalih, ljubezen. Primarna oblika
zastonj prejete dobrine je ljubezen.
Zato zaljubljenec, Ce ljubi in je
ljubljen, Ce daje in prejema, je vesel,
je radosten in prepeva. Zaradi tega se
tudi pri otrocih veselje pojavlja na
poseben nacin: kajti njihovo Zivljenje
je nenehno prejemanje, so predmet
ljubezni, predvsem s strani starSev,
pa tudi s strani skoraj vseh, ki nanje
gledajo dobrohotno, ki otrokom
hocejo dobro.

Zahvaljevanje

Knjiga Pot, ki Crpa iz krS¢anskih
korenin, ne bi mogla biti dalec¢ od te



bogate linije veselja. V tocki 268
lahko preberemo: »Zahvali se mu za
vse, kajti vse je dobro.« Zdi se mi, da
je to besedilo temeljnega pomena za
veselje. Iz tega zahvaljevanja za vse,
prejmemo veliko veselje, kakor pravi
Evangelij: angeli ob Kristusovem
rojstvu oznanijo veliko veselje (Lk
2,10); ucenci so okrepljeni z
blagoslovom Kristusa, ki se je vrnil k
Ocetu, odsli v Jeruzalem v velikem
veselju (Lk 24,50-52).

Prosnja za pomoc

Zaradi vsega tega mora Kristjan
zagotovo biti vesel. Kristjanov
optimizem temelji na tem, da se je
pred njim odprla resni¢na pot do
Optimuma, in ta Optimum je Bog.
Zaradi tega kristjan ne more biti v
stanju dokon¢ne obupanosti. Misel,
da je vse tako slabo, da je ¢lovesko
srce tako pokvarjeno, da ga »niti Bog
ne more resiti, je le ena od oblik
napuha, se pravi, oblika miti¢nega



oboZevanja samega sebe. Odsev
takSnega napuha najdemo tudi v
medcloveskih odnosih: npr. kroni¢no
zagrenjen Clovek, ki si ne pusti
pomagati, ki sem mu zdi, da je
njegova »kompleksnost« tolikSna, da
je nihce nikoli ne bo mogel razresiti.
In obratno: ni¢ ni lepSega kot znacaj
Cloveka, ki si pusti pomagati, ne
hlapcevsko, marvec odkrito: »Glej,
jaz tega ne znam. Ti mi pokaZi.«

V obliki kriza

Po drugi strani pa — kakor so bolj ali
manj jasno slutili misleci, kot so
Kierkegaard, Unamuno in vsi, ki so
na tak ali drugacen nacin govorili o
»tragicnem obcutju Zivljenja« — v tej
zgodovini, v tem casu Clovekovo
veselje nikdar ne more biti popolno.
Veselje je posledica pridobitve neke
dobrine; dobrine, ki je poleg tega
zastonjska in je podarjena
popolnoma svobodno. Toda v
zgodovini ¢loveka ni nobene vecne



dobrine (med ¢lovekovimi
stvaritvami ali izmed naravnih
dobrin), da bi jo mogel uZivati; in
edino vec¢no dobro, ki je Bog, ne
more biti »videno«, zato ga v tem
Zivljenju tudi ne moremo v polnosti
uZivati. Znova se pribliZujemo
paradoksu. V tem primeru gre za
paradoks, na katerega je velikokrat
nakazal msgr. Escriva z besedami
»veselje ima korenine v obliki kriza«.

[1]

Da bi to bolje razumeli, moramo
povezati nekatere, Ze omenjene
ideje. Na primer, vez med veseljem
in otroStvom. Ni presenetljivo, da je v
knjigi Pot korenina veselja opisana
kot zavedanje, da smo boZji otroci, o
Cemer je govora v dveh poglavjih, ki
obravnavata temo »duhovno
otrostvo«. Tocko 659 te knjige lahko
preberemo v luci tocke 860. »Tvoje
veselje naj ne bo, kot bi lahko reklj,
fizioloSko, veselje zdrave Zivali,
temvecC nadnaravno, ki izhaja iz tega,



da se odpoves vsemu in se predas
ljubecim rokam nasega Oceta-Boga.«
»Pred Bogom, ki je veCen, si ti manjsi
otrok kot dveletnik, Ce ga primerjas s
sabo. In razen tega, da si otrok, si
bozji otrok. — Ne pozabi tega.«

V Poti je veselje povezano s
sprejemanjem boZzje volje, vendar ne
v hladni pasivnosti. Ta volja je volja
Oceta, in znano nam je, kako je oce
na neki nacin, zaradi koristi otroka,
bolj kot k ukazovanju nagnjen k
temu, da ustreze. Kolikor gre za
dobro otroka: to je klju¢no. Clovek je
stalno nagnjen k temu, da si gradi
svet samo po svojem okusu, kot mu
narekuje temacnost egoizma. Zaradi
tega ne doseZe zavedanja o
resnicnem statusu veselja na tem
svetu, o tistem, kar je v jasnih
potezah povzeto v Poti: »Veselje
ubogih ljudi, pa Ceprav izhaja iz
nadnaravnega, vedno pusti grenak
priokus. — Kaj pa si mislil? — Tukaj
spodaj je trpljenje sol nasega



zivljenja« (St. 203). Z drugega
zornega kota je pokora »veselje,
Ceprav naporno« (St. 548). Zato je
stiske treba sprejemati v trdnosti:
»Ce stiske sprejemas s potrtim
duhom, izgubis$ veselje in mir
(...)« (St. 696).

Korak za korakom prihaja na dan
tesna in nerazdruzljiva povezava
med veseljem in kriZem, Se zlasti, Ce
upoStevamo, da je v drugih delih
msgr. Escrivaja s teoloSko globino
nakazana primernost tega, da termin
kriz uporabljamo samo v pomenu
edinega, Kristusovega kriza. Te teme
se dotika veliko odlomkov iz Poti: »Ce
se vse dobro iztece, se veselimo in
slavimo Boga, ki je omogocil uspeh.
— In Ce se konca slabo? — Veselimo
se in slavimo Boga, ker si z njim
lahko delimo njegov sladek kriz« (St.
658). Vrhunec tega morda doseZe v
poglavju BoZja volja: »Popolno
sprejemanje boZje volje nujno
prinasa radost in mir: sreco na krizu.



— Takrat vidimo, da je Kristusov
jarem sladek in da njegovo breme ni
tezko« (St. 758). Zakaj? Zato ker je
prvi, ki do konca sprejme voljo Oceta,
Kristus, in to sprejetje ga pripelje do
smrti, do smrti na krizZu. On, ki je Sin,
Beseda. Zato mora Kristjan, ki je bozji
sin v BoZjem Sinu, iti skozi kriz, da bi
se zavedel korenin veselja; takrat
zazna, da jarem ni jarem, da breme
ni breme, kljub temu, da je to Se
vedno breme in jarem. In neizogibno
se moramo spet spomniti na moc¢
paradoksa.

Ker ni mogoce istocasno slediti vsem
nitim krs¢anskega pogleda na
Zivljenje, se prej, ko je bilo govora o
povezavi boZje otrostvo-Kkriz, nismo
dotaknili neCesa drugega, kar je prav
tako nelocljivo povezano: ljubezen.
Samo ljubezen omogoca sprejeti kriz.
Kot pravi sv. Terezija v spisu
Ustanavljanje samostanov:
»Ljubezen, Ce je popolna, ima to moc:
da pozabimo na svoje veselje, da bi



razveselili tistega, ki ga ljubimo.« To
je starodavna CloveSka izkusnja in ni
razloga, da bi bilo glede boZje
ljubezni drugace.

Cloveska ljubezen je po eni strani
nekaj stvarnega, obenem pa je
podoba ali analogija bozje ljubezni.
Morda je za razumevanje
krSCanskega veselja treba pomisliti
na veselje zaljubljenega Cloveka, ki ni
brez trpljenja, temvec se ravno v
trpljenju, v stalni ¢ujecnosti, v
skrbnosti uresnicuje. Gre torej za
veselje, ki je daleC od povrSinskosti,
gre za zadovoljstvo, ki nima nic
skupnega z lahkomiselnostjo; to je
obcCutena radost, skrbnost, v kateri
CloveSka oseba dosega uresnicenje.

Sedaj je morda lazje videti, zakaj
Zalostno predstavljanje krS¢anstva
pomeni izkrivljanje nadnaravne
resnice o veri. »Resni¢na krepost ni
zalostna in zoprna, temvec prijazno
vesela« (St. 657), ljubeznivo vesela, se



pravi, da je vesela, ker izhaja iz
ljubezni, kajti ljubezniv je le, kdor
ljubi. Na nekem drugem mestu v
knjigi je govora o Kristusovih oceh,
»katerih pogled je sama
ljubeznivost«. Zato lahko razumemo
sledece: »Dolg obraz, ... odbijajoCe
vedenje, ... smeSen izgled, ...
neprijetno vzdusje. Mislis, da bos
tako druge navdusil za Kristusa?« (St.
661). Ali pa Se drugje: »Ne bodi
Zalosten. — Tvoj pogled na stvari naj
bo bo]j ... “na$” — bolj krScanski« (St.
664).

Pot, tako kot vsa vélika dela duhovne
knjiZevnosti, ki obravnavajo
kr$cansko stvarnost, se upira temu,
da bi jo spravili v okvir lahke
dihotomije optimizem-pesimizem, v
poenostavitev »najboljSega izmed
mogocih svetov« (Leibniz) ali
»najslabsSega izmed mogocih

svetov« (Schopenhauer). V tem svetu
je prihajalo in na nenavadno
ucinkovit nacin prihaja do greha, do



zalitve Boga, ki se kaze v
neusmiljenem izkoriS¢anju ljudi.
Ampak greh ni zadnja, niti dokonc¢na
stvar. Preko kriZa naposled pride
vstajenje; vzviSeno zveliCavno
trpljenje, ki napravi prostor veselju
— sedaj v obliki oznanila, kasneje pa
kot popolna posest. Delo kriZa je
Zzmaga, naporno zmagovanje, ki se v
teku zgodovine nadaljuje v
svetlotemnih odtenkih ClovesSke
svobode, Ki so isti svetlotemni
odtenki kot pri veselju.

[1] Pogosta besedna zveza v besedilih
ustanovitelj Opus Dei. Najdemo jo
npr. v Jezus prihaja mimo, 43.

R. G. Perez




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/korenine-veselja/ (31. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/korenine-veselja/
https://opusdei.org/sl-si/article/korenine-veselja/

	Korenine veselja

