
opusdei.org

Korenine veselja

Kristjan mora zagotovo biti
vesel. Kristjanov optimizem
temelji na tem, da se je pred
njim odprla resnična pot do
Optimuma, in ta Optimum je
Bog.

3. Apr. 2016

Človeška ljubezen je po eni strani
nekaj stvarnega, obenem pa je
podoba ali analogija božje ljubezni.
Morda je za razumevanje
krščanskega veselja treba pomisliti
na veselje zaljubljenega človeka, ki ni
brez trpljenja, temveč se ravno v



trpljenju, v stalni čuječnosti, v
skrbnosti človek uresničuje. Če
zaljubljenec ljubi in je ljubljen, če
daje in prejema, potem je vesel, je
radosten in prepeva. Zaradi tega se
tudi pri otrocih veselje pojavlja na
poseben način: kajti njihovo življenje
je nenehno prejemanje, so predmet
ljubezni, predvsem s strani staršev,
pa tudi s strani skoraj vseh, ki nanje
gledajo dobrohotno, ki otrokom
hočejo dobro.

Ali sreča ne pomeni upati na
“srečen konec”?

Svet ne more živeti brez krščanstva
— tako močne so zgodovinske
posledice dejstva, da je Beseda
postala človek —, vendar se je v
številnih obdobjih del tega sveta
ukvarjal s tem, da ga očrni:
dobesedno s tem, da ga obarva s
temačnimi, črnimi odtenki. Ljudje
dionizičnega kova, po Nietzschejevi
terminologiji, so krščanstvo obtožili,



da oznanja smrt, odrekanje, žalost,
odpoved svetu. In obratno, kadar
zgodovina iz kateregakoli razloga
zaide v obdobje obupa, postane
optimizem nadležen: Zakaj so ti
kristjani srečni, zakaj v njih ni
dvoma, zakaj ni v njih tiste večne
utesnjenosti? Mar ni tisto upanje na
srečen konec nekaj lahkomiselnega,
površinskega? Tako pridemo do tega,
kot je bilo pričakovati, da je bilo
kristjanu očitano, da je žalosten in da
je vesel, da je mračen in da je
nesramno svetel, da je pesimist in da
je triumfalist. Ko cerkveno petje
postane kompleksno, polifonično,
bogato: »Izgubila se je prvotna
strogost.« Ko postane bolj preprosto:
»To so spevi smrti, ne pa življenja.«

Paradoksi krščanstva

Kadar pride do teh sočasnih in
nasprotujočih si napadov, bi lahko
rekli, da tisti, ki na ta način
obtožujejo, niso razumeli



»pohujšanja« in »norosti« kristjanov.
Chesterton v svojem delu 
Tremendous Trifles pravi: »Resnični
rezultat vsake izkušnje in resnični
temelj vsake religije je tale: da štiri
ali pet resnic, katerih poznavanje je
praktično najbolj bistveno za
človeka, spada v kategorijo, ki jo
ljudje imenuje paradoksna.« Tudi
kristjanovo veselje se izraža v
paradoksih. Paradoksno je, da
Kristus naroča, naj bomo v času
posta veseli, naj se nadišavimo in se
pokažemo, kot da smo daleč od
kakršnekoli žalosti. Človek, ki se
posti in je vesel, bo zlahka
izpostavljen kritiki, da je hinavec.
Vendar je tožnik tisti, ki paradoksa ni
razumel.

Tistemu, ki obtožuje, je vedno treba
dati priložnost. Vselej je dobro
poskusiti razumeti razlog obtožbe.
Zato lahko upoštevamo, da ima
inteligenten človek rad
kompleksnost, kajti skoraj nič ni



zapisanega v eni sami barvi ali brez
različnih odtenkov. Bučno vzklikanje,
da »je vse preprosto«, je nadležno
značajem, ki se bojijo, da se bo
prosojnost spremenila v tančico
površinskosti. Tako bo tudi ob trditvi
»kristjan je vesel« občutiti nekaj
nezadovoljstva: ne more biti tako
preprosto.

In tudi ni. Dejstvo, da je bilo
krščanstvo napadano z različnih in
nasprotnih si strani, dokazuje vsaj to,
da je krščansko stvarnost težko
zaobjeti na en mah. Preprosto ni isto
kot enostavno. Preprostost ne
pomeni poenostavljati: preprosto je
tisto, kar se ne skriva, toda to, kar ne
ostane skrito, je lahko nekaj
kompleksnega. Ravno to se dogaja v
krščanstvu. Na poseben način pa
velja za krščansko veselje.

Gaudium

Latinska beseda za veselje je 
gaudium, ki v Vulgati praktično



vedno služi kot prevod grškega
termina, ki pomeni tudi darilo, 
nagrada, miloščina in milost. Milost
je tisto, kar prejemnik dobi brez
truda, zastonj. Radost, veselje, je
posledica posedovanje neke dobrine,
in sicer velike dobrine, ki jo je
mogoče prejeti le zastonj. Med vsemi
dobrinami pa je ena, ki je vredna več
od ostalih, ljubezen. Primarna oblika
zastonj prejete dobrine je ljubezen.
Zato zaljubljenec, če ljubi in je
ljubljen, če daje in prejema, je vesel,
je radosten in prepeva. Zaradi tega se
tudi pri otrocih veselje pojavlja na
poseben način: kajti njihovo življenje
je nenehno prejemanje, so predmet
ljubezni, predvsem s strani staršev,
pa tudi s strani skoraj vseh, ki nanje
gledajo dobrohotno, ki otrokom
hočejo dobro.

Zahvaljevanje

Knjiga Pot, ki črpa iz krščanskih
korenin, ne bi mogla biti daleč od te



bogate linije veselja. V točki 268
lahko preberemo: »Zahvali se mu za
vse, kajti vse je dobro.« Zdi se mi, da
je to besedilo temeljnega pomena za
veselje. Iz tega zahvaljevanja za vse,
prejmemo veliko veselje, kakor pravi
Evangelij: angeli ob Kristusovem
rojstvu oznanijo veliko veselje (Lk
2,10); učenci so okrepljeni z
blagoslovom Kristusa, ki se je vrnil k
Očetu, odšli v Jeruzalem v velikem
veselju (Lk 24,50-52).

Prošnja za pomoč

Zaradi vsega tega mora Kristjan
zagotovo biti vesel. Kristjanov
optimizem temelji na tem, da se je
pred njim odprla resnična pot do
Optimuma, in ta Optimum je Bog.
Zaradi tega kristjan ne more biti v
stanju dokončne obupanosti. Misel,
da je vse tako slabo, da je človeško
srce tako pokvarjeno, da ga »niti Bog
ne more rešiti«, je le ena od oblik
napuha, se pravi, oblika mitičnega



oboževanja samega sebe. Odsev
takšnega napuha najdemo tudi v
medčloveških odnosih: npr. kronično
zagrenjen človek, ki si ne pusti
pomagati, ki sem mu zdi, da je
njegova »kompleksnost« tolikšna, da
je nihče nikoli ne bo mogel razrešiti.
In obratno: nič ni lepšega kot značaj
človeka, ki si pusti pomagati, ne
hlapčevsko, marveč odkrito: »Glej,
jaz tega ne znam. Ti mi pokaži.«

V obliki križa

Po drugi strani pa — kakor so bolj ali
manj jasno slutili misleci, kot so
Kierkegaard, Unamuno in vsi, ki so
na tak ali drugačen način govorili o
»tragičnem občutju življenja« — v tej
zgodovini, v tem času človekovo
veselje nikdar ne more biti popolno.
Veselje je posledica pridobitve neke
dobrine; dobrine, ki je poleg tega
zastonjska in je podarjena
popolnoma svobodno. Toda v
zgodovini človeka ni nobene večne



dobrine (med človekovimi
stvaritvami ali izmed naravnih
dobrin), da bi jo mogel uživati; in
edino večno dobro, ki je Bog, ne
more biti »videno«, zato ga v tem
življenju tudi ne moremo v polnosti
uživati. Znova se približujemo
paradoksu. V tem primeru gre za
paradoks, na katerega je velikokrat
nakazal msgr. Escrivá z besedami
»veselje ima korenine v obliki križa«.
[1]

Da bi to bolje razumeli, moramo
povezati nekatere, že omenjene
ideje. Na primer, vez med veseljem
in otroštvom. Ni presenetljivo, da je v
knjigi Pot korenina veselja opisana
kot zavedanje, da smo božji otroci, o
čemer je govora v dveh poglavjih, ki
obravnavata temo »duhovno
otroštvo«. Točko 659 te knjige lahko
preberemo v luči točke 860. »Tvoje
veselje naj ne bo, kot bi lahko rekli,
fiziološko, veselje zdrave živali,
temveč nadnaravno, ki izhaja iz tega,



da se odpoveš vsemu in se predaš
ljubečim rokam našega Očeta-Boga.«
»Pred Bogom, ki je večen, si ti manjši
otrok kot dveletnik, če ga primerjaš s
sabo. In razen tega, da si otrok, si
božji otrok. — Ne pozabi tega.«

V Poti je veselje povezano s
sprejemanjem božje volje, vendar ne
v hladni pasivnosti. Ta volja je volja
Očeta, in znano nam je, kako je oče
na neki način, zaradi koristi otroka,
bolj kot k ukazovanju nagnjen k
temu, da ustreže. Kolikor gre za
dobro otroka: to je ključno. Človek je
stalno nagnjen k temu, da si gradi
svet samo po svojem okusu, kot mu
narekuje temačnost egoizma. Zaradi
tega ne doseže zavedanja o
resničnem statusu veselja na tem
svetu, o tistem, kar je v jasnih
potezah povzeto v Poti: »Veselje
ubogih ljudi, pa čeprav izhaja iz
nadnaravnega, vedno pusti grenak
priokus. — Kaj pa si mislil? — Tukaj
spodaj je trpljenje sol našega



življenja« (št. 203). Z drugega
zornega kota je pokora »veselje,
čeprav naporno« (št. 548). Zato je
stiske treba sprejemati v trdnosti:
»Če stiske sprejemaš s potrtim
duhom, izgubiš veselje in mir
(…)« (št. 696).

Korak za korakom prihaja na dan
tesna in nerazdružljiva povezava
med veseljem in križem, še zlasti, če
upoštevamo, da je v drugih delih
msgr. Escrivája s teološko globino
nakazana primernost tega, da termin
križ uporabljamo samo v pomenu
edinega, Kristusovega križa. Te teme
se dotika veliko odlomkov iz Poti: »Če
se vse dobro izteče, se veselimo in
slavimo Boga, ki je omogočil uspeh.
— In če se konča slabo? — Veselimo
se in slavimo Boga, ker si z njim
lahko delimo njegov sladek križ« (št.
658). Vrhunec tega morda doseže v
poglavju Božja volja: »Popolno
sprejemanje božje volje nujno
prinaša radost in mir: srečo na križu.



— Takrat vidimo, da je Kristusov
jarem sladek in da njegovo breme ni
težko« (št. 758). Zakaj? Zato ker je
prvi, ki do konca sprejme voljo Očeta,
Kristus, in to sprejetje ga pripelje do
smrti, do smrti na križu. On, ki je Sin,
Beseda. Zato mora kristjan, ki je božji
sin v Božjem Sinu, iti skozi križ, da bi
se zavedel korenin veselja; takrat
zazna, da jarem ni jarem, da breme
ni breme, kljub temu, da je to še
vedno breme in jarem. In neizogibno
se moramo spet spomniti na moč
paradoksa.

Ker ni mogoče istočasno slediti vsem
nitim krščanskega pogleda na
življenje, se prej, ko je bilo govora o
povezavi božje otroštvo-križ, nismo
dotaknili nečesa drugega, kar je prav
tako neločljivo povezano: ljubezen.
Samo ljubezen omogoča sprejeti križ.
Kot pravi sv. Terezija v spisu 
Ustanavljanje samostanov:
»Ljubezen, če je popolna, ima to moč:
da pozabimo na svoje veselje, da bi



razveselili tistega, ki ga ljubimo.« To
je starodavna človeška izkušnja in ni
razloga, da bi bilo glede božje
ljubezni drugače.

Človeška ljubezen je po eni strani
nekaj stvarnega, obenem pa je
podoba ali analogija božje ljubezni.
Morda je za razumevanje
krščanskega veselja treba pomisliti
na veselje zaljubljenega človeka, ki ni
brez trpljenja, temveč se ravno v
trpljenju, v stalni čuječnosti, v
skrbnosti uresničuje. Gre torej za
veselje, ki je daleč od površinskosti,
gre za zadovoljstvo, ki nima nič
skupnega z lahkomiselnostjo; to je
občutena radost, skrbnost, v kateri
človeška oseba dosega uresničenje.

Sedaj je morda lažje videti, zakaj
žalostno predstavljanje krščanstva
pomeni izkrivljanje nadnaravne
resnice o veri. »Resnična krepost ni
žalostna in zoprna, temveč prijazno
vesela« (št. 657), ljubeznivo vesela, se



pravi, da je vesela, ker izhaja iz
ljubezni, kajti ljubezniv je le, kdor
ljubi. Na nekem drugem mestu v
knjigi je govora o Kristusovih očeh,
»katerih pogled je sama
ljubeznivost«. Zato lahko razumemo
sledeče: »Dolg obraz, … odbijajoče
vedenje, … smešen izgled, …
neprijetno vzdušje. Misliš, da boš
tako druge navdušil za Kristusa?« (št.
661). Ali pa še drugje: »Ne bodi
žalosten. — Tvoj pogled na stvari naj
bo bolj … “naš” — bolj krščanski« (št.
664).

Pot, tako kot vsa vélika dela duhovne
književnosti, ki obravnavajo
krščansko stvarnost, se upira temu,
da bi jo spravili v okvir lahke
dihotomije optimizem-pesimizem, v
poenostavitev »najboljšega izmed
mogočih svetov« (Leibniz) ali
»najslabšega izmed mogočih
svetov« (Schopenhauer). V tem svetu
je prihajalo in na nenavadno
učinkovit način prihaja do greha, do



žalitve Boga, ki se kaže v
neusmiljenem izkoriščanju ljudi.
Ampak greh ni zadnja, niti dokončna
stvar. Preko križa naposled pride
vstajenje; vzvišeno zveličavno
trpljenje, ki napravi prostor veselju
— sedaj v obliki oznanila, kasneje pa
kot popolna posest. Delo križa je
zmaga, naporno zmagovanje, ki se v
teku zgodovine nadaljuje v
svetlotemnih odtenkih človeške
svobode, ki so isti svetlotemni
odtenki kot pri veselju.

[1] Pogosta besedna zveza v besedilih
ustanovitelj Opus Dei. Najdemo jo
npr. v Jezus prihaja mimo, 43.

R. G. Perez



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/korenine-veselja/ (31. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/korenine-veselja/
https://opusdei.org/sl-si/article/korenine-veselja/

	Korenine veselja

