opusdei.org

TEMA 12. Verujem v
Svetega Duha.
Verujem v sveto
katoliSko Cerkev

Sveti Duh notranje povezuje
vernike s Kristusom, tako da
oblikujejo eno samo telo,
Cerkev, v kateri obstaja
raznolikost udov in sluzb.

21. Dec. 2013

1. Verujem v Svetega Duha

1.1. Tretja oseba presvete Trojice



V Svetem pismu je Sveti Duh
poimenovan z razli¢nimi imeni: med
drugim kot Dar, Gospod, Bozji Duh,
Duh resnice in Tolaznik. Vsaka izmed
teh besed nam nakazuje nekaj o tretji
osebi presvete Trojice. Je “Dar", ker
nam ga Oce in Sin posiljata zaston;j:
Sveti Duh je priSel prebivat v nasa
srca (prim. Gal 4,6); On je prisSel, da bi
bil vedno z lJjudmi. Poleg tega od
Njega izhajajo vse milosti in darovi,
med katerimi je najvecji dar vecno
zZivljenje skupaj z drugima dvema
bozjima osebama: v Njem imamo
dostop do Oceta po Sinu.

Duh je “Gospod" in “Bozji Duh" - ti
dve imeni se v Svetem pismu
uporabljata samo za Boga —, ker je
Bog skupaj z Ocetom in Sinom. Je
“Duh resnice", ker nas celovito uci
vse, kar nam je razodel Kristus, ter
vodi in ohranja Cerkev v resnici
(prim. Jn 15,26; 16,13-14). Je “drugi”
Paraklet (Tolaznik, Advocatus), ki ga
je obljubil Kristus, ki je prvi Tolaznik



(grsko besedilo govori o “drugem"
Tolazniku in ne o nekem
“drugacnem" tolazniku, zato da
pokaZe na obcestvo in
neprekinjenost med Kristusom in
Duhom).

V nicejsko-carigrajski veroizpovedi
molimo: »Et in Spiritum Sanctum,
Dominum et vivificantem: qui ex Patre
[Filioque] procedit. Qui cum Patre et
Filio simul adoratur, et
conglorificatur: qui locutus est per
Prophetas.« V tem besedilu so
koncilski oCetje carigrajskega
cerkvenega zbora (381) hoteli
uporabiti nekatera svetopisemska
imena za Duha. Z besedami “Gospod,
ki ozivlja" so imeli v mislih dar
boZjega Zivljenja, ki je podeljeno
Cloveku. Ker je Gospod in ker oZivlja,
je Bog skupaj z OCetom in Sinom ter
zatorej prejema isto CeSCenje kot
drugi dve bozji osebi. Na zadnje so
Zeleli Se pokazati na poslanstvo, ki ga
Duh uresnicCuje med ljudmi: govoril



je po prerokih. Preroki so tisti, ki so
govorili v boZjem imenu,
navdihnjeni od Svetega Duha, da bi
njegovo ljudstvo spodbudili k
spreobrnjenju. Razodevanje Duha v
starozaveznih prerokbah doseze
polnost v skrivnosti Jezusa Kristusa,
ki je dokon¢na boZja beseda.

»Simboli Svetega Duha so Stevilni:
Ziva voda, ki izvira iz Kristusovega
prebodenega srca in odZeja krscene,
maziljenje z oljem, ki je
zakramentalno znamenje birme;
ogenj, ki preoblikuje, Cesar se
dotakne; temen ali svetal oblak, v
katerem se razodeva boZzja slava;
polaganje rok, po Cemer se podeljuje
Duh; golob, ki se spusti na Kristusa in
ostane nad njim pri

krstu« (Kompendij, 139).

1.2. Poslanstvo Svetega Duha

Tretja oseba presvete Trojice
sodeluje z Ocetom in Sinom od
zaCetka zamisli o naSem odreSenju



do njene dovrsSitve; toda v
“poslednjih casih", ki so se priceli z
zvelicavnim ucloveCenjem Sina, se je
Duh razodel in nam je bil dan, bil
priznan in sprejet kot oseba (prim.
Katekizem, 686). Po delovanju Duha
se je Bozji Sin uclovecil v precistem
telesu Device Marije. Duh ga je
mazilil Ze na zacCetku; zato je Jezus
Kristus Mesija od zaCetka njegove
Cloveskosti, t.j. od njegovega
uclovecenja dalje (prim. Lk 1,35).
Jezus Kristus razodeva Duha s svojim
naukom, ko izpolnjuje obljubo, dano
oCakom (prim. Lk 4,18 sl.), in ga
podeli porajajoci se Cerkvi, ko dihne
v apostole po vstajenju (prim.
Kompendij, 143). Na binkosti je bil
Duh poslan, da bi od tedaj ostal v
Cerkvi, v Kristusovem misticnem
Telesu, da bi jo pozivljal in vodil s
svojimi darovi in s svojo
navzocnostjo. Zato tudi reCemo, da je
Cerkev tempelj Svetega Duha in da je
Sveti Duh kakor dusa Cerkve.



Na binkoStni dan je Duh prisel nad
apostole in prve ucence, ter tako z
zunanjim znamenjem pokazal na
Zivost od Kristusa ustanovljene
Cerkve. »Poslanstvo Kristusa in Duha
postane poslanstvo Cerkve, ki je
poslana, da oznanja in razsirja
skrivnost troedinega

obcCestva« (Kompendij, 144). Po Duhu
svet vstopa v “poslednje Case", v Cas
Cerkve.

Dejstvo, da Sveti Duh pozivlja Cerkev,
zagotavlja, da se poglablja in da se
brez izgub in Zivo ohranja vse, kar je
Kristus rekel in ucil v dneh, ko je
Zivel na zemlji, do njegovega
vnebohoda[1]; poleg tega po
obhajanju-podeljevanju
zakramentov Duh posvecuje vernike
in Cerkev ter ji omogoca, da Se naprej
vodi duse k Bogu.[2]

»V nerazdeljivi Trojici sta Sin in Duh
razlitna, vendar nelocljiva. Od
zacCetka do dovrSitve ¢asa, namrec,



ko Oce poslje svojega Sina, poslje tudi
svojega Duha, ki nas zedinja s
Kristusom v veri, da moremo kot
posinovljeni otroci klicati Boga

“OcCe" (Rim 8,15). Sveti Duh je
neviden, vendar ga spoznavamo po
njegovem delovanju, ko nam
razkriva Besedo in ko deluje v
Cerkvi« (Kompendij, 137).

1.3. Kako Kristus in Sveti Duh
delujeta v Cerkvi?

Po zakramentih Kristus daje svojega
Duha ¢lanom svojega Telesa in jim
naklanja bozjo milost, ki daje sadove
novega Zivljenja po Duhu. Sveti Duh
deluje tudi tako, da nekaterim
kristjanom podeljuje posebne milosti
za dobro vse Cerkve, in je Ucitelj, ki
vse kristjane spominja na to, kar je
razodel Kristus (prim. Jn 14,25 sl.).

»Duh zida, oZivlja in posvecuje
Cerkev: Duh ljubezni vraca
kr$¢encem sli¢nost z Bogom,
izgubljeno z grehom, in jim daje, da v



Kristusu Zivijo od samega Zivljenja
svete Trojice. Posilja jih priCevat za
Kristusovo resnico in jih ureja v
njihovih medsebojnih nalogah, da bi
vsi obrodili “sad Duha" (Gal

5,22)« (Kompendij, 145).

2. Verujem v sveto katolisko
Cerkev

2.1. Razodetje Cerkve

Cerkev je skrivnost (prim. npr. Rim
16,25-27), to pomeni stvarnost, v
kateri pride do stika in obcCestva med
Bogom in ljudmi. Cerkev prihaja iz
grike besede “ekklesia”, ki pomeni
tudi zborovanje sklicanih. V stari
zavezi je ta beseda uporabljena kot
prevod termina “quahal Yahweh" oz.
zborovanje, sklicano od Boga, da bi
bil pocascen s pripadajo¢im kultom.
Primer za to je sinajsko zborovanje
in zborovanje v ¢asu kralja Joasa z
namenom hvaljenja Boga in
povratka k Cistosti postave (reforma).
V novi zavezi ima veC pomenov, ki so



v kontinuiteti s staro, zlasti pa
oznacuje ljudstvo, ki ga Bog skliCe in
zbere z vseh koncev zemlje, da bi
vzpostavil zbor vseh, ki so po veriv
njegovo Besedo in po krstu bozji
otroci, Kristusovi udje in tempelj
Svetega Duha (prim. Katekizem, 777,
Kompendij, 147).

V Svetem pismu je Cerkev
imenovana z razli¢nimi imeni in
vsako izmed njih na poseben nacin
poudarja doloCen vidik skrivnosti
boZjega obcCestva z ljudmi. “BoZje
ljudstvo" je naziv, ki ga je prejel
Izrael. Kadar se nanasa na Cerkev,
novi Izrael, pomeni, da Bog ni hotel
ljudi odresiti posamic¢no, ampak tako,
da jih po enoti Oceta, Sina in Svetega
Duha zedini v eno samo ljudstvo, ki
ga bo poznalo v resnici in mu sveto
sluzilo.[3] Pomeni tudji, da je bila
izvoljena od Boga, da je vidna
skupnost, ki je sredi narodov na poti
do svoje dokon¢ne domovine. V tem
lJjudstvu je vsem skupno dostojanstvo



boZjih otrok, skupno poslanstvo, biti
sol zemlje, in vsi imajo skupni cilj,
boZje kraljestvo. Vsi so deleZzni treh
Kristusovih sluzb: kraljevske,
preroske in duhovniske (prim.
Katekizem, 782-786).

Ko pravimo, da je Cerkev “Kristusovo
telo", Zelimo poudariti, da preko
poslanja Svetega Duha Kristus
vernike tesno zedinja s seboj, zlasti
pridruzuje svoji osebi, pri Cemer se
ohranjajo in enotni rastejo v ljubezni
ter tvorijo eno samo telo v
raznolikosti udov in sluzb. Prav tako
je s tem povedano, da zdravje ali
bolezen enega uda vpliva na vse telo
(prim. 1 Kor 12,1-24) in da so verniki,
kot Kristusovi udje, njegova orodja,
da delujejo v svetu (prim. Katekizem,
787-795). Cerkev je imenovana tudi
“Kristusova nevesta" (prim. Ef 5,26
sl.), kar znotraj edinosti Cerkve s
Kristusom nakazuje na razlikovanje
obeh subjektov. Oznacuje tudi to, da



je bozja zaveza z ljudmi dokoncna,
saj je Bog zvest svojim obljubam, in
da mu Cerkev zvesto na to odgovarja
tako, da je rodovitna Mati vseh
boZjih otrok.

Cerkev je tudi “tempelj Svetega
Duha", kajti On zivi v telesu Cerkve
in jo izgrajuje v ljubezni z boZjo
besedo, z zakramenti, s krepostmi in
karizmami.[4] Ker je bil resni¢ni
tempelj Svetega Duha Kristus (prim.
Jn 2,19-22), nakazuje ta podoba tudi
na to, da je vsak kristjan Cerkev in
tempelj Svetega Duha. Karizme so
darovi, ki jih Duh naklanja vsakomur
za dobro ljudi, za potrebe sveta in Se
posebej za izgrajevanje Cerkve.
RazloCevanje in vrednotenje karizem
pripada pastirjem (prim. 1 Tes
5,20-22; Kompendij, 160).

»Cerkev najde izvor in dovrsitev v
vetnem boZjem nacrtu. Bila je
pripravljena v stari zavezi z
izvolitvijo Izraela, znamenjem



prihodnjega zbiranja vseh narodov.
Kot utemeljena na besedah in
dejanjih Jezusa Kristusa je bila
uresniCena zlasti z njegovo
odreSenjsko smrtjo in njegovim
vstajenjem. Nato je bila razglaSena
kot odreSenjsko-zvelicavna skrivnost
z izlitjem Svetega Duha na binkosti.
DovrsSena bo ob koncu c¢asov kot
nebeski zbor vseh

odkupljenih« (Kompendij, 149; prim.
Katekizem, 778).

Ko Bog razodeva svoj odresenjski
nacrt, ki je nespremenljiv, pokaZe
tudi nacin, kako ga Zeli uresniciti.
Tega nacrta ni izvrsil z enim samim
dejanjem, ampak je najprej
pripravljal ¢lovestvo na sprejem
odreSenja; Sele kasneje se jev
polnosti razodel v Kristusu. Ta
izroCitev odreSenja v bozjem
obCestvu in v edinosti ClovesStva je
bila dokon¢no podeljena ljudem po
daru Svetega Duha, ki je bil izlit v
srca vernikov ter jih je osebno in



permanentno povezal s Kristusom.
Ker smo boZji otroci v Kristusu, se
Stejemo za brate drugih bozjih otrok.
Ni bratstva ali enotnosti cloveSkega
rodu, ki ne bi temeljilo na skupnem
bozjem otroStvu, ki nam ga je OcCe
izrocil v Kristusu; ni bratstva brez
skupnega Oceta, h kateremu pridemo
po Svetem Duhu.

Cerkve niso ustanovili ljudje; niti ni
to nek plemenit ¢loveSki odgovor na
izku$njo odreSenja, ki ga je Bog
uresnicil v Kristusu. V skrivnostih
Zivljenja Jezusa Kristusa, ki je bil
maziljen po Duhu, so se izpolnile
obljube, oznanjene v postavi in v
prerokih. Lahko tudi reCemo, da
ustanovitev Cerkve sovpada z
zivljenjem Jezusa Kristusa; Cerkev se
oblikuje skladno s Kristusovim
poslanstvom med ljudmi in za ljudi.
Ni enega samega trenutka, v katerem
bi Kristus ustanovil Cerkev, temvec jo
je ustanovil z vsem svojim
zivljenjem: od uclovecenja do



njegove smrti, vstajenja, vnebohoda
in s poslanjem TolaZnika. Skozi vse
svoje Zivljenje je Kristus — v katerem
je prebival Duh - kazal, kakSna mora
biti njegova Cerkev. Po njegovem
vnebohodu je bil Cerkvi poslan Duh,
v njej je ostal in jo pridruzuje
Kristusovemu poslanstvu, tako da jo
spominja na to, kar je Gospod
razodel, in jo vodi skozi zgodovino
proti njeni polnosti. On je vzrok za
Kristusovo navzocnost v njegovi
Cerkvi po zakramentih in po besedi
ter jo nenehno krasi z razlicnimi
hierarhi¢nimi in karizmati¢nimi
darovi.[5] Z njegovo navzocnostjo se
izpolnjuje Gospodova obljuba, da bo
ostal ob tistih, ki so mu bili zaupani,
do konca Casov (prim. Mt 28,20).

Drugi vatikanski koncil je povzel nek
starodavni izraz, ki opisuje Cerkev:
“obcestvo". S tem je nakazano, da je
Cerkev razsiritev notranjega
obCestva svete Trojice nad ljudi; in da
je na tem svetu ona Ze obcCestvo s



Trojico, Cetudi Se ni dosegla svoje
polnosti. Poleg obCestva je Cerkev
tudi znamenje in orodje tega
obCestva za vse ljudi. Po njej smo
delezni notranjega zivljenja Boga in
pripadamo boZji druzini kot sinovi v
Sinu po Duhu.[6] To se na poseben
nacin uresnicCuje v zakramentih,
predvsem v evharistiji, ki jo prav
tako mnogokrat imenujemo obcestvo
(prim. 1 Kor 10,16). Slednjic jo
imenujemo obcestvo tudi zato, ker
Cerkev oblikuje in doloca prostor
krs¢anske molitve (prim. Katekizem,
2655, 2672, 2790).

2.2. Poslanstvo Cerkve

Cerkev mora oznanjati in med vsemi
narodi vzpostavljati boZje kraljestvo,
katerega zacCetnik je Kristus. Je vir in
zaCetek tega kraljestva na zemlji. Po
svojem vstajenju je Gospod apostole
poslal oznanjat evangelij, krSCevat in
ucit ljudi, naj izpolnjujejo, kar je On
narocil (prim. Mt 28,18 sl.). Gospod je



svoji Cerkvi izrocil isto poslanstvo, ki
mu ga je zaupal Oce (prim. Jn 20,21).
Od zacCetka Cerkve so to poslanstvo
uresnicevali vsi kristjani (prim. Apd
8,4; 11,19), ki so mnogokrat Zrtvovali
lastno Zivljenje, da bi ga izpolnili.
Gospodovo misijonsko narocilo
korenini v vec¢ni boZji ljubezni, ki je
poslal svojega Sina in svojega Duha,
ker »hoce, da bi se vsi ljudje resili in
prisli do spoznanja resnice« (I Tim
2,4).

To misijonsko poslanstvo vsebuje vse
tri naloge Cerkve na zemlji: munus
profeticum (oznanjanje vesele novice
0 odreSenju v Kristusu), munus
sacerdotale (dejansko
ponavzocevanje in posredovanje
Kristusovega Zivljenja, ki odreSuje po
zakramentih) ter munus regale
(pomagati kristjanom, da izpolnjujejo
poslanstvo in rastejo v svetosti).
Kljub temu da si vsi verniki delijo
isto poslanstvo, pa ne vrsijo vsi iste
vloge. Nekatere je Gospod izbral za



izvajanje doloCenih sluzb, kot npr.
apostole in njihove naslednike, ki so
po zakramentu svetega reda
pridruZeni Kristusu, glavi Cerkve, na
poseben nacin, drugace kot drugi
ljudje.

Ker je Cerkev od Boga prejela za ljudi
odreSilno poslanstvo na zemlji in jo
je Bog dolocil, da ga uresnici,
pravimo, da je Cerkev vesoljni
zakrament odreSenja, saj je njen cilj
bozja slava in zvelicanje ljudi (prim.
Katekizem, 775). Je vesoljni
zakrament odreSenja, ker je
znamenje in orodje za spravo in
obCestvo CloveStva z Bogom ter za
edinost vsega Cloveskega rodu.[7]
Pravimo tudi, da je Cerkev skrivnost,
ker v njeni vidni stvarnosti postane
navzoce in deluje nekaj duhovnega
in bozanskega, kar je mogocCe zaznati
le z vero.

Trditev »zunaj Cerkve ni zveliCanja«
pomeni, da vsako zveli¢anje prihaja



od Kristusa-Glave preko Cerkve, ki je
njegovo telo. Nihce se ne more
zvelicati, Ce jo ob spoznanju, da je
bila ustanovljena od Kristusa za
odreSenje ljudi, zavraca oz. ne
vztraja. Isto¢asno morejo po zaslugi
Kristusa in njegove Cerkve doseci
vecno zveliCanje vsi tisti, ki brez
kakrsne koli krivde ne poznajo
Kristusovega evangelija in njegove
Cerkve, toda iskreno iSc¢ejo Boga in se
pod vplivom milosti trudijo
izpolnjevati njegovo voljo, ki jo
spoznavajo po narekovanju vesti.
Vse, kar je dobrega in resniCnega v
drugih religijah, prihaja od Boga,
more biti priprava na sprejem
evangelija in voditi k edinosti
ClovesStva v Kristusovi Cerkvi (prim.
Kompendij, 170 in sl.).

2.3. Lastnosti Cerkve: ena, sveta,
katoliska, apostolska

Lastnosti so elementi, ki so za Cerkev
znacilni. Najdemo jih v mnogih



izpovedih vere vse od starodavnih
obdobij Cerkve. Vse lastnosti so bozji
dar, ki s seboj prinasa nalogo, ki jo
morajo izpolnjevati kristjani.

Cerkev je ena, ker je njen izvor in
vzor presveta Trojica; ker Kristus -
njen ustanovitelj — vzpostavlja
enotnost vseh v enem samem telesu;
ker Sveti Duh zdruZzuje vernike z
Glavo, ki je Kristus. Ta enotnost se
kaze v tem, da verniki izpovedujejo
eno samo vero, obhajajo iste
zakramente, so zedinjeni v eni sami
hierarhiji, imajo eno skupno upanje
in isto ljubezen. Cerkev obstaja kot
zdruzba, vzpostavljena in
organizirana na svetu v katoliski
Cerkvi, ki jo vodi Petrov naslednik in
Skofje, ki so v obCestvu z njim.[8]
Samo v njej je mogoce pridobiti
polnost sredstev zveliCanja, saj je
Gospod dobrine nove zaveze zaupal
zboru apostolov s Petrom na celu. V
nekatoliskih krScanskih cerkvah in
skupnostih je mnogo dobrin



posvecevanja in resnice, ki izhajajo
od Kristusa in stremijo h katoliski
edinosti; Sveti Duh jih uporablja kot
orodja zveliCanja, kajti njihova moc¢
prihaja iz polnosti milosti in resnice,
ki jo je Kristus dal katoliSki Cerkvi
(prim. Katekizem, 819). Clani teh
cerkva in skupnosti se Kristusu
pridruzijo pri krstu in zato jih
priznavamo kot brate. Rasti v
enotnosti je mogoce: tako da se bolj
priblizamo Kristusu in drugim
kristjanom pomagamo, da bi bili
bliZje Njega; tako da spodbujamo
enotnost v bistvenem, svobodo v
postranskem in ljubezen v vsem|[9];
tako da bozjo hiSo napravimo drugim
prijetnejSo; tako da rastemo v
globokem spoStovanju do papeza in
do hierarhije, jim pomagamo in
sledimo njihovemu nauku.

Ekumensko gibanje je eklezialna
naloga, ki stremi k vzpostavitvi
edinosti med kristjani v edini Cerkvi,
ki jo je ustanovil Kristus. Je



Gospodova zelja (prim. Jn 17,21).
UresniCuje se z molitvijo, s
spreobrnjenjem srca, z vzajemnim
bratskim spoznavanjem in s
teoloSkim dialogom.

Cerkev je sveta, ker je njen avtor Bog,
ker se je Kristus daroval zanjo, da bi
jo posvetil in jo napravil posvecujoco,
ker jo Sveti Duh poZzivlja z ljubeznijo.
Ker ima v sebi polnost sredstev
odresSenja, je svetost poklicanost
vsakega izmed njenih ¢lanov in cilj
vsake njene dejavnosti. Je sveta, ker
nenehno daje sadove svetosti na
zemlji, ker je njena svetost vir
posvecCevanja njenih otrok, Cetudi se
na zemlji vsi priznavajo za greSnike
in potrebne spreobrnjenja ter
oCiSCenja. Cerkev je sveta tudi zaradi
svetosti, ki so jo dosegli njeni ¢lani, ki
so Ze v nebesih — na najodli¢nejsi
nacin presveta Devica Marija —, ki so
njeni vzori in posredniki (prim.
Katekizem, 823-829). Cerkev lahko
postane bolj sveta preko naloge



posvecevanja, ki jo vrsijo njeni
verniki: osebno spreobrnjenje,
asketski boj, da bi bili bolj podobni
Kristusu, reforma, ki pomaga k
boljSemu izpolnjevanju poslanstva in
se izogiba rutini, o¢iSCenje spomina,
ki vzbuja lazne predsodke o drugih,
ter konkretno izvrSevanje bozje volje
v Jjubezni.

Cerkev je katoliska — to pomeni
vesoljna —, ker je v njej Kristus, ker
hrani in upravlja z vsemi sredstvi
odreSenja, ki jih je prinesel Kristus,
ker njeno poslanstvo obsega ves
Cloveski rod, ker je prejela in celovito
posreduje ves zaklad zveliCanja in
ker se je sposobna inkulturirati, tako
da povzdiguje in izboljSa katero koli
kulturo. Katoliskost raste v
intenzivnosti in ekstenzivnosti s
pomocjo vedno vecjega razvoja
poslanstva Cerkve. Vsaka delna
cerkev, t.j. vsak del bozjega ljudstva,
ki je glede vere in zakramentov v
obcCestvu s svojim Skofom — preko



apostolskega nasledstva —, ki je
oblikovana po podobi vesoljne
Cerkve in v obcestvu z vso Cerkvijo
(ki je ontoloSko in kronolosko pred
njo), je katoliSka.

Njeno poslanstvo obsega vse
Clovestvo, zato vsi ljudje — na razlicne
nacine — pripadajo 0z. so vsaj
usmerjeni h katoliski edinosti
bozjega ljudstva. V Cerkev je v
polnosti vkljucen, kdor ima
Kristusovega Duha in je povezan z
vezjo veroizpovedi, zakramentov,
cerkvene oblasti ter obcCestva.
Katoliki, ki ne vztrajajo v ljubezni, so
sicer vkljucCeni v Cerkev, vendar ji
pripadajo s telesom, ne pa tudi s
srcem. Krsceni, ki v polnosti ne
udejanjajo omenjene katoliSke
edinosti, so v dolo¢enem, toda
nepopolnem obcestvu s katolisko
Cerkvijo (prim. Kompendij, 168).

Cerkev je apostolska, ker jo je Kristus
zgradil na apostolih, ki so izvoljene



priCe njegovega vstajenja in temelj
njegove Cerkve; ker ob podpori
Svetega Duha uci, varuje in zvesto
posreduje zaklad vere, ki ga je
prejela od apostolov. Apostolska je
tudi po svoji strukturi, kolikor jo do
Kristusove vrnitve usmerjajo,
posvecujejo in vodijo apostoli ter
njihovi nasledniki Skofje v obcCestvu s
Petrovim naslednikom. Apostolsko
nasledstvo je posredovanje
poslanstva in oblasti apostolov na
njihove naslednike preko
zakramenta svetega reda. Po zaslugi
tega posredovanja se Cerkev ohranja
v obCestvu vere in Zivljenja z njenim
izvorom, ko v teku stoletij usmerja
svoje apostolsko poslanstvo v Sirjenje
Kristusovega kraljestva na zemlji. Vsi
Clani Cerkve glede na razli¢ne sluzbe
sodelujejo pri poslanstvu, ki so ga
prejeli apostoli, da ponesejo evangelij
po vsem svetu. Kr§€anska
poklicanost je po svoji naravi sami
poklicanost k apostolatu (prim.
Katekizem, 863).



Miguel de Salis Amaral
Osnovna literatura
O Svetem Duhu

Katekizem katoliske Cerkve, 683-688;
731-741.

Kompendij katekizma katoliske
Cerkve, 136-146.

Janez Pavel II., enc. Dominum et
vivificantem, 18. 5. 1986, 3-26.

Janez Pavel I1., Kateheza o Svetem
Duhu, VIII-XII.1989.

Sv. JoZefmarija, pridiga Veliki
neznanec, v Jezus prihaja mimo,
127-138.

O Cerkvi

Katekizem katoliske Cerkve, 748-945.
Kompendij katekizma katoliske
Cerkve, 147-193.



Sv. Jozefmarija, pridiga Zvestoba
Cerkvi (4. 6. 1972), v Ljubiti Cerkev.

[1] Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Dei Verbum, 8.

[2] »Slovesni prihod Duha na binkosti
ni bil zgolj osamljen dogodek. V
Apostolskih delih skoraj ni strani, ki
ne bi govorila o Njem in o delovanju,
s katerim vodi, usmerja ter spodbuja
Zivljenje in dela prvotne krS¢anske
skupnosti. (...) Ta globoka resnic¢nost,
ki nam jo posreduje bibli¢no
besedilo, ni spomin iz preteklosti, iz
zlate dobe Cerkve, ki je postala
zgodovina. Kljub bedi in grehom
vsakega od nas je to tudi resni¢nost
danasnje Cerkve in Cerkve vseh
Casov. (Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 127-128).



[3] Prim. II. vatikanski koncil, Lumen
Gentium, 4 in 9; Sv. Ciprijan,De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).

[4] »Kadar torej kliceS k Bogu Ocetu,
se spominjaj, da je bil Sveti Duh tisti,
ki ti je z nagibanjem tvoje duSe dal to
molitev. Ce Sveti Duh ne bi obstajal,
ne bi bilo v Cerkvi nobene besede
modrosti ali vednosti, kajti pisano je:
po Duhu je dana beseda modrosti (1
Kor 12,8) ... Ce Sveti Duh ne bi bil
navzoc, Cerkev ne bi obstajala. Ce pa
Cerkev obstaja, potem Sveti Duh
gotovo ne manjka« (Sv. Janez
Zlatousti, Sermones panegyrici in
solemnitates D. N. Iesu Christi, hom.
1, De Sancta Pentecostes, n. 3-4, PG
50, 457).

[5] Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 4 in 12.

[6] Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Gaudium et spes, 22.



[7] Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 1.

[8] Prim. prav tam, 8.

[9] Prim. II. vatikanski koncil, konst.
Gaudium et spes, 92.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/katoliska-cerkev/ (21. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/katoliska-cerkev/
https://opusdei.org/sl-si/article/katoliska-cerkev/

	TEMA 12. Verujem v Svetega Duha. Verujem v sveto katoliško Cerkev

