
opusdei.org

TEMA 12. Verujem v
Svetega Duha.
Verujem v sveto
katoliško Cerkev

Sveti Duh notranje povezuje
vernike s Kristusom, tako da
oblikujejo eno samo telo,
Cerkev, v kateri obstaja
raznolikost udov in služb.

21. Dec. 2013

1. Verujem v Svetega Duha

1.1. Tretja oseba presvete Trojice



V Svetem pismu je Sveti Duh
poimenovan z različnimi imeni: med
drugim kot Dar, Gospod, Božji Duh,
Duh resnice in Tolažnik. Vsaka izmed
teh besed nam nakazuje nekaj o tretji
osebi presvete Trojice. Je “Dar", ker
nam ga Oče in Sin pošiljata zastonj:
Sveti Duh je prišel prebivat v naša
srca (prim. Gal 4,6); On je prišel, da bi
bil vedno z ljudmi. Poleg tega od
Njega izhajajo vse milosti in darovi,
med katerimi je največji dar večno
življenje skupaj z drugima dvema
božjima osebama: v Njem imamo
dostop do Očeta po Sinu.

Duh je “Gospod" in “Božji Duh" – ti
dve imeni se v Svetem pismu
uporabljata samo za Boga –, ker je
Bog skupaj z Očetom in Sinom. Je
“Duh resnice", ker nas celovito uči
vse, kar nam je razodel Kristus, ter
vodi in ohranja Cerkev v resnici
(prim. Jn 15,26; 16,13-14). Je “drugi"
Paraklet (Tolažnik, Advocatus), ki ga
je obljubil Kristus, ki je prvi Tolažnik



(grško besedilo govori o “drugem"
Tolažniku in ne o nekem
“drugačnem" tolažniku, zato da
pokaže na občestvo in
neprekinjenost med Kristusom in
Duhom).

V nicejsko-carigrajski veroizpovedi
molimo: »Et in Spiritum Sanctum,
Dominum et vivificantem: qui ex Patre
[Filioque] procedit. Qui cum Patre et
Filio simul adoratur, et
conglorificatur: qui locutus est per
Prophetas.« V tem besedilu so
koncilski očetje carigrajskega
cerkvenega zbora (381) hoteli
uporabiti nekatera svetopisemska
imena za Duha. Z besedami “Gospod,
ki oživlja" so imeli v mislih dar
božjega življenja, ki je podeljeno
človeku. Ker je Gospod in ker oživlja,
je Bog skupaj z Očetom in Sinom ter
zatorej prejema isto češčenje kot
drugi dve božji osebi. Na zadnje so
želeli še pokazati na poslanstvo, ki ga
Duh uresničuje med ljudmi: govoril



je po prerokih. Preroki so tisti, ki so
govorili v božjem imenu,
navdihnjeni od Svetega Duha, da bi
njegovo ljudstvo spodbudili k
spreobrnjenju. Razodevanje Duha v
starozaveznih prerokbah doseže
polnost v skrivnosti Jezusa Kristusa,
ki je dokončna božja beseda.

»Simboli Svetega Duha so številni:
živa voda, ki izvira iz Kristusovega
prebodenega srca in odžeja krščene,
maziljenje z oljem, ki je
zakramentalno znamenje birme;
ogenj, ki preoblikuje, česar se
dotakne; temen ali svetal oblak, v
katerem se razodeva božja slava;
polaganje rok, po čemer se podeljuje
Duh; golob, ki se spusti na Kristusa in
ostane nad njim pri
krstu« (Kompendij, 139).

1.2. Poslanstvo Svetega Duha

Tretja oseba presvete Trojice
sodeluje z Očetom in Sinom od
začetka zamisli o našem odrešenju



do njene dovršitve; toda v
“poslednjih časih", ki so se pričeli z
zveličavnim učlovečenjem Sina, se je
Duh razodel in nam je bil dan, bil
priznan in sprejet kot oseba (prim. 
Katekizem, 686). Po delovanju Duha
se je Božji Sin učlovečil v prečistem
telesu Device Marije. Duh ga je
mazilil že na začetku; zato je Jezus
Kristus Mesija od začetka njegove
človeškosti, t.j. od njegovega
učlovečenja dalje (prim. Lk 1,35).
Jezus Kristus razodeva Duha s svojim
naukom, ko izpolnjuje obljubo, dano
očakom (prim. Lk 4,18 sl.), in ga
podeli porajajoči se Cerkvi, ko dihne
v apostole po vstajenju (prim. 
Kompendij, 143). Na binkošti je bil
Duh poslan, da bi od tedaj ostal v
Cerkvi, v Kristusovem mističnem
Telesu, da bi jo poživljal in vodil s
svojimi darovi in s svojo
navzočnostjo. Zato tudi rečemo, da je
Cerkev tempelj Svetega Duha in da je
Sveti Duh kakor duša Cerkve.



Na binkoštni dan je Duh prišel nad
apostole in prve učence, ter tako z
zunanjim znamenjem pokazal na
živost od Kristusa ustanovljene
Cerkve. »Poslanstvo Kristusa in Duha
postane poslanstvo Cerkve, ki je
poslana, da oznanja in razširja
skrivnost troedinega
občestva« (Kompendij, 144). Po Duhu
svet vstopa v “poslednje čase", v čas
Cerkve.

Dejstvo, da Sveti Duh poživlja Cerkev,
zagotavlja, da se poglablja in da se
brez izgub in živo ohranja vse, kar je
Kristus rekel in učil v dneh, ko je
živel na zemlji, do njegovega
vnebohoda[1]; poleg tega po
obhajanju-podeljevanju
zakramentov Duh posvečuje vernike
in Cerkev ter ji omogoča, da še naprej
vodi duše k Bogu.[2]

»V nerazdeljivi Trojici sta Sin in Duh
različna, vendar neločljiva. Od
začetka do dovršitve časa, namreč,



ko Oče pošlje svojega Sina, pošlje tudi
svojega Duha, ki nas zedinja s
Kristusom v veri, da moremo kot
posinovljeni otroci klicati Boga
“Oče" (Rim 8,15). Sveti Duh je
neviden, vendar ga spoznavamo po
njegovem delovanju, ko nam
razkriva Besedo in ko deluje v
Cerkvi« (Kompendij, 137).

1.3. Kako Kristus in Sveti Duh
delujeta v Cerkvi?

Po zakramentih Kristus daje svojega
Duha članom svojega Telesa in jim
naklanja božjo milost, ki daje sadove
novega življenja po Duhu. Sveti Duh
deluje tudi tako, da nekaterim
kristjanom podeljuje posebne milosti
za dobro vse Cerkve, in je Učitelj, ki
vse kristjane spominja na to, kar je
razodel Kristus (prim. Jn 14,25 sl.).

»Duh zida, oživlja in posvečuje
Cerkev: Duh ljubezni vrača
krščencem sličnost z Bogom,
izgubljeno z grehom, in jim daje, da v



Kristusu živijo od samega življenja
svete Trojice. Pošilja jih pričevat za
Kristusovo resnico in jih ureja v
njihovih medsebojnih nalogah, da bi
vsi obrodili “sad Duha" (Gal
5,22)« (Kompendij, 145).

2. Verujem v sveto katoliško
Cerkev

2.1. Razodetje Cerkve

Cerkev je skrivnost (prim. npr. Rim
16,25-27), to pomeni stvarnost, v
kateri pride do stika in občestva med
Bogom in ljudmi. Cerkev prihaja iz
grške besede “ekklesia", ki pomeni
tudi zborovanje sklicanih. V stari
zavezi je ta beseda uporabljena kot
prevod termina “quahal Yahweh" oz.
zborovanje, sklicano od Boga, da bi
bil počaščen s pripadajočim kultom.
Primer za to je sinajsko zborovanje
in zborovanje v času kralja Joáša z
namenom hvaljenja Boga in
povratka k čistosti postave (reforma).
V novi zavezi ima več pomenov, ki so



v kontinuiteti s staro, zlasti pa
označuje ljudstvo, ki ga Bog skliče in
zbere z vseh koncev zemlje, da bi
vzpostavil zbor vseh, ki so po veri v
njegovo Besedo in po krstu božji
otroci, Kristusovi udje in tempelj
Svetega Duha (prim. Katekizem, 777; 
Kompendij, 147).

V Svetem pismu je Cerkev
imenovana z različnimi imeni in
vsako izmed njih na poseben način
poudarja določen vidik skrivnosti
božjega občestva z ljudmi. “Božje
ljudstvo" je naziv, ki ga je prejel
Izrael. Kadar se nanaša na Cerkev,
novi Izrael, pomeni, da Bog ni hotel
ljudi odrešiti posamično, ampak tako,
da jih po enoti Očeta, Sina in Svetega
Duha zedini v eno samo ljudstvo, ki
ga bo poznalo v resnici in mu sveto
služilo.[3] Pomeni tudi, da je bila
izvoljena od Boga, da je vidna
skupnost, ki je sredi narodov na poti
do svoje dokončne domovine. V tem
ljudstvu je vsem skupno dostojanstvo



božjih otrok, skupno poslanstvo, biti
sol zemlje, in vsi imajo skupni cilj,
božje kraljestvo. Vsi so deležni treh
Kristusovih služb: kraljevske,
preroške in duhovniške (prim. 
Katekizem, 782-786).

Ko pravimo, da je Cerkev “Kristusovo
telo", želimo poudariti, da preko
poslanja Svetega Duha Kristus
vernike tesno zedinja s seboj, zlasti
pri evharistiji, jih po Svetem Duhu
pridružuje svoji osebi, pri čemer se
ohranjajo in enotni rastejo v ljubezni
ter tvorijo eno samo telo v
raznolikosti udov in služb. Prav tako
je s tem povedano, da zdravje ali
bolezen enega uda vpliva na vse telo
(prim. 1 Kor 12,1-24) in da so verniki,
kot Kristusovi udje, njegova orodja,
da delujejo v svetu (prim. Katekizem,
787-795). Cerkev je imenovana tudi
“Kristusova nevesta" (prim. Ef 5,26
sl.), kar znotraj edinosti Cerkve s
Kristusom nakazuje na razlikovanje
obeh subjektov. Označuje tudi to, da



je božja zaveza z ljudmi dokončna,
saj je Bog zvest svojim obljubam, in
da mu Cerkev zvesto na to odgovarja
tako, da je rodovitna Mati vseh
božjih otrok.

Cerkev je tudi “tempelj Svetega
Duha", kajti On živi v telesu Cerkve
in jo izgrajuje v ljubezni z božjo
besedo, z zakramenti, s krepostmi in
karizmami.[4] Ker je bil resnični
tempelj Svetega Duha Kristus (prim. 
Jn 2,19-22), nakazuje ta podoba tudi
na to, da je vsak kristjan Cerkev in
tempelj Svetega Duha. Karizme so
darovi, ki jih Duh naklanja vsakomur
za dobro ljudi, za potrebe sveta in še
posebej za izgrajevanje Cerkve.
Razločevanje in vrednotenje karizem
pripada pastirjem (prim. 1 Tes
5,20-22; Kompendij, 160).

»Cerkev najde izvor in dovršitev v
večnem božjem načrtu. Bila je
pripravljena v stari zavezi z
izvolitvijo Izraela, znamenjem



prihodnjega zbiranja vseh narodov.
Kot utemeljena na besedah in
dejanjih Jezusa Kristusa je bila
uresničena zlasti z njegovo
odrešenjsko smrtjo in njegovim
vstajenjem. Nato je bila razglašena
kot odrešenjsko-zveličavna skrivnost
z izlitjem Svetega Duha na binkošti.
Dovršena bo ob koncu časov kot
nebeški zbor vseh
odkupljenih« (Kompendij, 149; prim. 
Katekizem, 778).

Ko Bog razodeva svoj odrešenjski
načrt, ki je nespremenljiv, pokaže
tudi način, kako ga želi uresničiti.
Tega načrta ni izvršil z enim samim
dejanjem, ampak je najprej
pripravljal človeštvo na sprejem
odrešenja; šele kasneje se je v
polnosti razodel v Kristusu. Ta
izročitev odrešenja v božjem
občestvu in v edinosti človeštva je
bila dokončno podeljena ljudem po
daru Svetega Duha, ki je bil izlit v
srca vernikov ter jih je osebno in



permanentno povezal s Kristusom.
Ker smo božji otroci v Kristusu, se
štejemo za brate drugih božjih otrok.
Ni bratstva ali enotnosti človeškega
rodu, ki ne bi temeljilo na skupnem
božjem otroštvu, ki nam ga je Oče
izročil v Kristusu; ni bratstva brez
skupnega Očeta, h kateremu pridemo
po Svetem Duhu.

Cerkve niso ustanovili ljudje; niti ni
to nek plemenit človeški odgovor na
izkušnjo odrešenja, ki ga je Bog
uresničil v Kristusu. V skrivnostih
življenja Jezusa Kristusa, ki je bil
maziljen po Duhu, so se izpolnile
obljube, oznanjene v postavi in v
prerokih. Lahko tudi rečemo, da
ustanovitev Cerkve sovpada z
življenjem Jezusa Kristusa; Cerkev se
oblikuje skladno s Kristusovim
poslanstvom med ljudmi in za ljudi.
Ni enega samega trenutka, v katerem
bi Kristus ustanovil Cerkev, temveč jo
je ustanovil z vsem svojim
življenjem: od učlovečenja do



njegove smrti, vstajenja, vnebohoda
in s poslanjem Tolažnika. Skozi vse
svoje življenje je Kristus – v katerem
je prebival Duh – kazal, kakšna mora
biti njegova Cerkev. Po njegovem
vnebohodu je bil Cerkvi poslan Duh,
v njej je ostal in jo pridružuje
Kristusovemu poslanstvu, tako da jo
spominja na to, kar je Gospod
razodel, in jo vodi skozi zgodovino
proti njeni polnosti. On je vzrok za
Kristusovo navzočnost v njegovi
Cerkvi po zakramentih in po besedi
ter jo nenehno krasi z različnimi
hierarhičnimi in karizmatičnimi
darovi.[5] Z njegovo navzočnostjo se
izpolnjuje Gospodova obljuba, da bo
ostal ob tistih, ki so mu bili zaupani,
do konca časov (prim. Mt 28,20).

Drugi vatikanski koncil je povzel nek
starodavni izraz, ki opisuje Cerkev:
“občestvo". S tem je nakazano, da je
Cerkev razširitev notranjega
občestva svete Trojice nad ljudi; in da
je na tem svetu ona že občestvo s



Trojico, četudi še ni dosegla svoje
polnosti. Poleg občestva je Cerkev
tudi znamenje in orodje tega
občestva za vse ljudi. Po njej smo
deležni notranjega življenja Boga in
pripadamo božji družini kot sinovi v
Sinu po Duhu.[6] To se na poseben
način uresničuje v zakramentih,
predvsem v evharistiji, ki jo prav
tako mnogokrat imenujemo občestvo
(prim. 1 Kor 10,16). Slednjič jo
imenujemo občestvo tudi zato, ker
Cerkev oblikuje in določa prostor
krščanske molitve (prim. Katekizem,
2655, 2672, 2790).

2.2. Poslanstvo Cerkve

Cerkev mora oznanjati in med vsemi
narodi vzpostavljati božje kraljestvo,
katerega začetnik je Kristus. Je vir in
začetek tega kraljestva na zemlji. Po
svojem vstajenju je Gospod apostole
poslal oznanjat evangelij, krščevat in
učit ljudi, naj izpolnjujejo, kar je On
naročil (prim. Mt 28,18 sl.). Gospod je



svoji Cerkvi izročil isto poslanstvo, ki
mu ga je zaupal Oče (prim. Jn 20,21).
Od začetka Cerkve so to poslanstvo
uresničevali vsi kristjani (prim. Apd
8,4; 11,19), ki so mnogokrat žrtvovali
lastno življenje, da bi ga izpolnili.
Gospodovo misijonsko naročilo
korenini v večni božji ljubezni, ki je
poslal svojega Sina in svojega Duha,
ker »hoče, da bi se vsi ljudje rešili in
prišli do spoznanja resnice« (1 Tim
2,4).

To misijonsko poslanstvo vsebuje vse
tri naloge Cerkve na zemlji: munus
profeticum (oznanjanje vesele novice
o odrešenju v Kristusu), munus
sacerdotale (dejansko
ponavzočevanje in posredovanje
Kristusovega življenja, ki odrešuje po
zakramentih) ter munus regale
(pomagati kristjanom, da izpolnjujejo
poslanstvo in rastejo v svetosti).
Kljub temu da si vsi verniki delijo
isto poslanstvo, pa ne vršijo vsi iste
vloge. Nekatere je Gospod izbral za



izvajanje določenih služb, kot npr.
apostole in njihove naslednike, ki so
po zakramentu svetega reda
pridruženi Kristusu, glavi Cerkve, na
poseben način, drugače kot drugi
ljudje.

Ker je Cerkev od Boga prejela za ljudi
odrešilno poslanstvo na zemlji in jo
je Bog določil, da ga uresniči,
pravimo, da je Cerkev vesoljni
zakrament odrešenja, saj je njen cilj
božja slava in zveličanje ljudi (prim. 
Katekizem, 775). Je vesoljni
zakrament odrešenja, ker je
znamenje in orodje za spravo in
občestvo človeštva z Bogom ter za
edinost vsega človeškega rodu.[7]
Pravimo tudi, da je Cerkev skrivnost,
ker v njeni vidni stvarnosti postane
navzoče in deluje nekaj duhovnega
in božanskega, kar je mogoče zaznati
le z vero.

Trditev »zunaj Cerkve ni zveličanja«
pomeni, da vsako zveličanje prihaja



od Kristusa-Glave preko Cerkve, ki je
njegovo telo. Nihče se ne more
zveličati, če jo ob spoznanju, da je
bila ustanovljena od Kristusa za
odrešenje ljudi, zavrača oz. ne
vztraja. Istočasno morejo po zaslugi
Kristusa in njegove Cerkve doseči
večno zveličanje vsi tisti, ki brez
kakršne koli krivde ne poznajo
Kristusovega evangelija in njegove
Cerkve, toda iskreno iščejo Boga in se
pod vplivom milosti trudijo
izpolnjevati njegovo voljo, ki jo
spoznavajo po narekovanju vesti.
Vse, kar je dobrega in resničnega v
drugih religijah, prihaja od Boga,
more biti priprava na sprejem
evangelija in voditi k edinosti
človeštva v Kristusovi Cerkvi (prim. 
Kompendij, 170 in sl.).

2.3. Lastnosti Cerkve: ena, sveta,
katoliška, apostolska

Lastnosti so elementi, ki so za Cerkev
značilni. Najdemo jih v mnogih



izpovedih vere vse od starodavnih
obdobij Cerkve. Vse lastnosti so božji
dar, ki s seboj prinaša nalogo, ki jo
morajo izpolnjevati kristjani.

Cerkev je ena, ker je njen izvor in
vzor presveta Trojica; ker Kristus –
njen ustanovitelj – vzpostavlja
enotnost vseh v enem samem telesu;
ker Sveti Duh združuje vernike z
Glavo, ki je Kristus. Ta enotnost se
kaže v tem, da verniki izpovedujejo
eno samo vero, obhajajo iste
zakramente, so zedinjeni v eni sami
hierarhiji, imajo eno skupno upanje
in isto ljubezen. Cerkev obstaja kot
združba, vzpostavljena in
organizirana na svetu v katoliški
Cerkvi, ki jo vodi Petrov naslednik in
škofje, ki so v občestvu z njim.[8]
Samo v njej je mogoče pridobiti
polnost sredstev zveličanja, saj je
Gospod dobrine nove zaveze zaupal
zboru apostolov s Petrom na čelu. V
nekatoliških krščanskih cerkvah in
skupnostih je mnogo dobrin



posvečevanja in resnice, ki izhajajo
od Kristusa in stremijo h katoliški
edinosti; Sveti Duh jih uporablja kot
orodja zveličanja, kajti njihova moč
prihaja iz polnosti milosti in resnice,
ki jo je Kristus dal katoliški Cerkvi
(prim. Katekizem, 819). Člani teh
cerkva in skupnosti se Kristusu
pridružijo pri krstu in zato jih
priznavamo kot brate. Rasti v
enotnosti je mogoče: tako da se bolj
približamo Kristusu in drugim
kristjanom pomagamo, da bi bili
bližje Njega; tako da spodbujamo
enotnost v bistvenem, svobodo v
postranskem in ljubezen v vsem[9];
tako da božjo hišo napravimo drugim
prijetnejšo; tako da rastemo v
globokem spoštovanju do papeža in
do hierarhije, jim pomagamo in
sledimo njihovemu nauku.

Ekumensko gibanje je eklezialna
naloga, ki stremi k vzpostavitvi
edinosti med kristjani v edini Cerkvi,
ki jo je ustanovil Kristus. Je



Gospodova želja (prim. Jn 17,21).
Uresničuje se z molitvijo, s
spreobrnjenjem srca, z vzajemnim
bratskim spoznavanjem in s
teološkim dialogom.

Cerkev je sveta, ker je njen avtor Bog,
ker se je Kristus daroval zanjo, da bi
jo posvetil in jo napravil posvečujočo,
ker jo Sveti Duh poživlja z ljubeznijo.
Ker ima v sebi polnost sredstev
odrešenja, je svetost poklicanost
vsakega izmed njenih članov in cilj
vsake njene dejavnosti. Je sveta, ker
nenehno daje sadove svetosti na
zemlji, ker je njena svetost vir
posvečevanja njenih otrok, četudi se
na zemlji vsi priznavajo za grešnike
in potrebne spreobrnjenja ter
očiščenja. Cerkev je sveta tudi zaradi
svetosti, ki so jo dosegli njeni člani, ki
so že v nebesih – na najodličnejši
način presveta Devica Marija –, ki so
njeni vzori in posredniki (prim. 
Katekizem, 823-829). Cerkev lahko
postane bolj sveta preko naloge



posvečevanja, ki jo vršijo njeni
verniki: osebno spreobrnjenje,
asketski boj, da bi bili bolj podobni
Kristusu, reforma, ki pomaga k
boljšemu izpolnjevanju poslanstva in
se izogiba rutini, očiščenje spomina,
ki vzbuja lažne predsodke o drugih,
ter konkretno izvrševanje božje volje
v ljubezni.

Cerkev je katoliška – to pomeni
vesoljna –, ker je v njej Kristus, ker
hrani in upravlja z vsemi sredstvi
odrešenja, ki jih je prinesel Kristus,
ker njeno poslanstvo obsega ves
človeški rod, ker je prejela in celovito
posreduje ves zaklad zveličanja in
ker se je sposobna inkulturirati, tako
da povzdiguje in izboljša katero koli
kulturo. Katoliškost raste v
intenzivnosti in ekstenzivnosti s
pomočjo vedno večjega razvoja
poslanstva Cerkve. Vsaka delna
cerkev, t.j. vsak del božjega ljudstva,
ki je glede vere in zakramentov v
občestvu s svojim škofom – preko



apostolskega nasledstva –, ki je
oblikovana po podobi vesoljne
Cerkve in v občestvu z vso Cerkvijo
(ki je ontološko in kronološko pred
njo), je katoliška.

Njeno poslanstvo obsega vse
človeštvo, zato vsi ljudje – na različne
načine – pripadajo oz. so vsaj
usmerjeni h katoliški edinosti
božjega ljudstva. V Cerkev je v
polnosti vključen, kdor ima
Kristusovega Duha in je povezan z
vezjo veroizpovedi, zakramentov,
cerkvene oblasti ter občestva.
Katoliki, ki ne vztrajajo v ljubezni, so
sicer vključeni v Cerkev, vendar ji
pripadajo s telesom, ne pa tudi s
srcem. Krščeni, ki v polnosti ne
udejanjajo omenjene katoliške
edinosti, so v določenem, toda
nepopolnem občestvu s katoliško
Cerkvijo (prim. Kompendij, 168).

Cerkev je apostolska, ker jo je Kristus
zgradil na apostolih, ki so izvoljene



priče njegovega vstajenja in temelj
njegove Cerkve; ker ob podpori
Svetega Duha uči, varuje in zvesto
posreduje zaklad vere, ki ga je
prejela od apostolov. Apostolska je
tudi po svoji strukturi, kolikor jo do
Kristusove vrnitve usmerjajo,
posvečujejo in vodijo apostoli ter
njihovi nasledniki škofje v občestvu s
Petrovim naslednikom. Apostolsko
nasledstvo je posredovanje
poslanstva in oblasti apostolov na
njihove naslednike preko
zakramenta svetega reda. Po zaslugi
tega posredovanja se Cerkev ohranja
v občestvu vere in življenja z njenim
izvorom, ko v teku stoletij usmerja
svoje apostolsko poslanstvo v širjenje
Kristusovega kraljestva na zemlji. Vsi
člani Cerkve glede na različne službe
sodelujejo pri poslanstvu, ki so ga
prejeli apostoli, da ponesejo evangelij
po vsem svetu. Krščanska
poklicanost je po svoji naravi sami
poklicanost k apostolatu (prim. 
Katekizem, 863).



Miguel de Salis Amaral

Osnovna literatura

O Svetem Duhu

Katekizem katoliške Cerkve, 683-688;
731-741.

Kompendij katekizma katoliške
Cerkve, 136-146.

Janez Pavel II., enc. Dominum et
vivificantem, 18. 5. 1986, 3-26.

Janez Pavel II., Kateheza o Svetem
Duhu, VIII-XII.1989.

Sv. Jožefmarija, pridiga Veliki
neznanec, v Jezus prihaja mimo,
127-138.

O Cerkvi

Katekizem katoliške Cerkve, 748-945.
Kompendij katekizma katoliške
Cerkve, 147-193.



Sv. Jožefmarija, pridiga Zvestoba
Cerkvi (4. 6. 1972), v Ljubiti Cerkev.

[1] Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Dei Verbum, 8.

[2] »Slovesni prihod Duha na binkošti
ni bil zgolj osamljen dogodek. V
Apostolskih delih skoraj ni strani, ki
ne bi govorila o Njem in o delovanju,
s katerim vodi, usmerja ter spodbuja
življenje in dela prvotne krščanske
skupnosti. (…) Ta globoka resničnost,
ki nam jo posreduje biblično
besedilo, ni spomin iz preteklosti, iz
zlate dobe Cerkve, ki je postala
zgodovina. Kljub bedi in grehom
vsakega od nas je to tudi resničnost
današnje Cerkve in Cerkve vseh
časov. (Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 127-128).



[3] Prim. II. vatikanski koncil, Lumen
Gentium, 4 in 9; Sv. Ciprijan,De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).

[4] »Kadar torej kličeš k Bogu Očetu,
se spominjaj, da je bil Sveti Duh tisti,
ki ti je z nagibanjem tvoje duše dal to
molitev. Če Sveti Duh ne bi obstajal,
ne bi bilo v Cerkvi nobene besede
modrosti ali vednosti, kajti pisano je:
po Duhu je dana beseda modrosti (1
Kor 12,8) … Če Sveti Duh ne bi bil
navzoč, Cerkev ne bi obstajala. Če pa
Cerkev obstaja, potem Sveti Duh
gotovo ne manjka« (Sv. Janez
Zlatousti, Sermones panegyrici in
solemnitates D. N. Iesu Christi, hom.
1, De Sancta Pentecostes, n. 3-4, PG
50, 457).

[5] Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 4 in 12.

[6] Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Gaudium et spes, 22.



[7] Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 1.

[8] Prim. prav tam, 8.

[9] Prim. II. vatikanski koncil, konst. 
Gaudium et spes, 92.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/katoliska-cerkev/ (21. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/katoliska-cerkev/
https://opusdei.org/sl-si/article/katoliska-cerkev/

	TEMA 12. Verujem v Svetega Duha. Verujem v sveto katoliško Cerkev

