
opusdei.org

Kaj brati? (2): Izbrati
najboljše

Drugi del članka o izzivu, ki ga
predstavlja branje. Dialog s
knjigo in z drugimi bralci krepi
bralno izkustvo: odstira nova
obzorja, prihrani nam kakšno
razočaranje in tako lahko bolje
izkoristimo svoj čas, namenjen
branju, ki ga vedno
primanjkuje.

4. Jun. 2017

Nekatere knjige človeku spremenijo
življenje. To se je zgodilo sv.
Avguštinu, ko je prebiral



Ciceronovega Hortenzija: ta knjiga,
kot je kasneje zapisal v Izpovedih, »je
povzročila v mojem srcu pravi
preobrat ter usmerila moje molitve k
tebi, Gospod, in dala mojim težnjam
in željam drugo vsebino (…) in že
sem začel vstajati, da bi se vrnil k
tebi.«[1] Njegova pot k Bogu je po
številnih pretresih zavzela
odločnejšo smer proti spreobrnitvi,
ki je bila ravno tako zapečatena s
knjigo v roki: odlomek iz Pisma
Rimljanom je porušil še poslednji zid,
ki ga je zadrževal.[2]

Deliti dobra odkritja z drugimi

Četudi ne bo vsaka knjiga začrtala
prelomne točke v našem življenju,
nas to, kar beremo, spreminja:
uglašuje našo dušo, ali pa jo
poneumlja; odpira nam nova
obzorja, ali pa nam jih zožuje. Naša
osebnost bo — še zlasti, ko minevajo
leta — odsevala tako knjige, ki smo
jih prebrali, kot tudi tiste, ki jih



nismo. Kdor se leta in leta hrani z
dobro izbrano književnostjo, pridobi
odprt pogled na svet in na ljudi, zna
presoditi kompleksnost stvarnosti in
razvije potrebni čut, da zna pustiti ob
strani banalnost in ne prezreti
veličine.

Ni vedno lahko najti knjigo, ki nam
bo pomagala rasti, celo kadar gre za
preprosto razvedrilo; zato je zelo
koristno za nasvet povprašati druge.
Kadar se skušamo orientirati v
kakšnem kraju, lahko pogosto
ugotovimo, da s spraševanjem
domačinov pridemo do dragocenih
informacij, ki bi jih zgolj z uporabo
navigacijske naprave morda prezrli.
In tako kot sami o smernicah
povprašamo strokovnjake, lahko na
enak način tudi drugim svetujemo
dobre knjige, ki jih prebiramo.
Pogovor o tem, kar beremo, obogati
družinsko življenje in pogovore med
prijatelji, ki bodo včasih lahko
prevzeli obliko literarnih srečanj ali



drugih kulturnih dejavnosti, kot je na
primer povezovanje književnosti in
filma. Vest o dobrih knjigah se
učinkovito širi od ust do ust, vendar
je koristno tudi organizirati bralne
klube, obiskovati dobre knjigarne,
vzdrževati stike z založniki in
vzpostaviti z njimi stalen dialog, ki
običajno obogati obe strani.

Obstajajo številni seznami
kakovostnih knjig, razvrščenih po
starosti, tematiki, interesih. Ob vsem
tem pa je najboljši izbor tisti, ki si ga
dela vsakdo sam na podlagi nasvetov
prijateljev s podobnimi okusi, na
podlagi posameznih omemb na
kakšnem predavanju, govoru ali
pogovoru … Glede na to, da ne
moremo takoj prebrati vsega, kar
vzbudi naše zanimanje, je dobro
imeti načrt branja, v katerega
vključujemo naslove za poznejše
prebiranje; to nam daje umirjenost in
na nek način zagotovilo, da na
kakšno knjigo ne bomo pozabili; in



kadar bomo želeli prebrati kaj več,
nam to omogoča, da ne sežemo po
prvem, kar nam pride v roke.

Nekje je bilo rečeno, da je internet v
nekem smislu ogromen stroj za
ponavljanje. Že z iznajdbo tiska je
bilo ugotovljeno, da kolikor lažje je
objavljati besedila, toliko bolj se
namnožijo povprečne in plehke
knjige. Kljub temu pa ob veliki
količini snovi skromne kakovosti —
ki se včasih objavlja z najboljšim
namenom — internet v svojih zapisih
skriva besedila, ki omogočajo
razumevanje ključnih vprašanj
sodobnosti in merijo tudi na temeljne
ideje, o katerih se mnogi mediji
komajda kdaj vprašajo. Tudi tukaj je
dobro, da s pomočjo dobrih nasvetov
in lastne izkušnje z opombami
opremimo strani in avtorje, ki jim
želimo slediti. Aplikacije, s katerimi
se naročimo na določene vsebine ali
na offline branje ključnih besedil, ki
nas zanimajo, so dobrodošla pomoč v



tem smislu. Splet poleg tega povečuje
možnost dostopanja do nekaterih
klasičnih del, do starejših besedil in
knjig, ki so razprodane oz. težko
dosegljive v knjigarnah ali
knjižnicah.

V dialogu s knjigami

Beseda kritika, iz grškega krinein,
izvorno pomeni razločevati, izbrati.
Brati s kritičnim pristopom pomeni
iz vsake knjige odbrati najboljše.
Avtorji so prav tako kot mi pogojeni s
svojim kontekstom in kulturo; zato se
je pri branju dobro vprašati, na
primer: Zakaj se pisec izraža na ta
način? Katere ideale njegove dobe
odsevajo njegovi liki? Kako dojema
večne vrednote, kot so prijateljstvo,
odpuščanje, zvestoba itd.? Seveda ne
gre za prevzemanje nekakšne
reakcijske drže, ki bi v sebi lahko
skrivala določeno stopnjo pesimizma
ali negotovosti. Bolj kot to je
zanimivo odkriti svetle in temne plati



vsakega dela ter, če je to smiselno,
prečistiti nekatere ideje ali predloge.
Tako vstopimo v nekakšen notranji
dialog s knjigo, ki se lahko celo
prelije v resničen dialog z avtorji
(dejansko so običajno hvaležni za
odzive in predloge svojih bralcev), v
katerem bomo izpostavili svoja
lastna prepričanja: nekatera bodo
morda ob takšni izmenjavi
spremenjena, druga pa bodo vsaj
pridobila nov zorni kot. Za kristjana
je verjetno najboljši način za
spodbujanje uravnoteženega
kritičnega duha to, da bere z
apostolskim čutom: ne samo z željo,
da bi mu bilo pri tem prijetno,
temveč tudi s ciljem razumeti
intelektualne kategorije naših
sodobnikov, da bi jih prečistil in
uskladil z vrednotami evangelija.

V tem okviru nam branje pomaga k
oblikovanju globokih in trdnih,
dobro utemeljenih prepričanj, tako
da vsakdo pridobi svoja merila za



presojo ter razvija svojo lastno
osebnost in slog. Nekaj podobnega se
dogaja v primeru filmov: kadar nas
nek film preseneti zaradi vrednot, ki
jih v njem odkrijemo, ali pa zaradi
estetike, takrat bolj plastično
dojemamo poteze svojega življenja,
svojega pogleda na svet in zorni kot
drugih ljudi. Tako vsakdo oblikuje
svojo lastno sposobnost razločevanja
in ve, da sprejema prave odločitve na
osnovi meril, ki jih razume in ki jih
zna sam pojasniti. Na ta način človek
doseže oseben, in obenem v
krščanski veri zakoreninjen pogled,
ki krepi enotnost življenja.

Nekaj se giblje v duši

Dober bralec je običajno tudi ponovni
bralec: nekdo, ki se vrača k delom, ki
so ga nekoč zaznamovala. Učinkovit
pristop ponovnega bralca je to, da si
kdaj pa kdaj napravimo kakšno
zabeležko, s pomočjo katere se bomo
lahko kasneje vrnili v kotiček naše



notranjosti, ki je bil razsvetljen ob
določenem branju. Ta navada nam
pomaga k samospoznanju in k
pridobivanju prodornejšega pogleda
na stvarnost in na druge. Zgodi se, da
bi si radi priklicali v spomin kakšno
zgodbo ali odlomek, ki nam je nekoč
vzbudil pozornost, pa ga ne znamo
najti; če bo nekje zabeležen, nam bo
to takrat v veliko pomoč.

Tako kot vedno je tudi tukaj treba
najti neko ravnovesje: lepo je, ko nas
preseneti naš spomin, ki zadrži več,
kot se nam zdi. Istočasno pa branje
pusti mnogo globljo sled v človeku, ki
s pisanjem hrani notranji dialog
duše: mnogokrat ne bo šlo toliko za
prepisovanje celotnih odlomkov kot
za beleženje naših vtisov; za poskus
spraviti v neko obliko, četudi jecljaje,
spoznanja, ki si želijo v nas utreti
pot. S tem potrpežljivim delom se
bogati naše popotovanje po deželah,
kulturah in čutenjih: pokrajine niso
zgolj pred našimi očmi, ampak nam



dajejo notranjo obliko in nam
omogočajo, da probleme,
hrepenenja, človeške talente
vzamemo za nekaj svojega. Tako se
izboljša naše razumevanje sveta in v
sebi vzdržujemo raven, ki je kos
stalnemu izzivu nove evangelizacije,
h kateri na poziva sveti oče in ki sledi
novi akulturaciji.

Osebna odgovornost

Ko se je sv. Jožefmarija spominjal,
kako je z mladimi obiskoval
madridske bolnišnice, je ob neki
priložnosti povedal, da so jim
poskušali priskrbeti »kratek čas
družbe in kakšno uslugo: umivanje
rok, nog ali obraza; striženje nohtov;
česanje … Nismo jim mogli nositi
hrane, ker je bilo to prepovedano,
vedno pa smo jim prinesli kakšno
dobro branje.«[3] Kot skrben dušni
pastir je vse ljudi spominjal, kako
pomembno je izbirati knjige s čutom
za odgovornost, zaradi njihovega



globokega vpliva na umsko in
duhovno oblikovanje vsakega
človeka. Katekizem nas v zvezi s tem
spominja, da »prva zapoved terja od
nas, da svojo vero nahranjamo, jo z
razumnostjo in čuječnostjo varujemo
in odklanjamo vse, kar ji
nasprotuje.«[4] Tako svetuje tudi
papež: »Če vidim, da nek program
zame ni dober, da zametuje
vrednote, da me napravlja
nizkotnega, celo z umazanimi
stvarmi, potem moram zamenjati
kanal. Kot se je počelo v moji
“kameni dobi”: če je bila knjiga
dobra, si jo prebral; če ti je knjiga
delala škodo, si jo vrgel proč.«[5]
Izbiranje knjig, tako kot izbiranje
prijateljev, filma v kinu ali gledališke
predstave, je odgovorno in svobodno
dejanje za vsakega kristjana ter ima
tudi svoje moralne vidike.

Spričo tveganja, ki ga prinašata
nevednost in površinskost, bi lahko
podali nasvet, da je dobro brati



veliko: različne avtorje iz raznolikih
okolij. Tako se oblikuje odprta
miselnost, ki preseže neutemeljene
predsodke in vsakdanje fraze ter je
pripravljena živeti in sporočati vero
na privlačen način. Obenem
odgovornost za lastno izobraženost
človeka vodi k branju kakovostnih
knjig: k izbiranju tega, kar resnično
pomaga rasti, v človeškem in
nadnaravnem smislu. Moder nasvet
za takšno razločevanje: »Dobre
knjige odlikuje vljudnost
velikodušnih kraljev: bralca
sprejmejo tako, kot da bi bil njim
enak. Plehek pisatelj pa nas skuša
ponižati, da bi prikril svojo lastno
nizkost.«[6]

Nasvet ljudi, ki veliko berejo, je lahko
dragoceno orodje pri oblikovanju
našega bralnega načrta, za dobro
razumevanje različnih avtorjev in za
zavedanje, v čem imajo lahko
nekoliko pristransko ali nepopolno
gledišče. Mnogokrat nam lahko



prijateljska pripomba odkrije dotlej
nepoznano delo in nam odpre
obširno kulturno, intelektualno ali
duhovno obzorje. Drugič se bomo
tako izognili izgubljanju časa ob
puhlih knjigah, ki spodbujajo
ravnanje v nasprotju z miroljubnim
sožitjem, ki napadajo vero itd. Prav
tako vemo, da nam lahko določene
knjige škodujejo, ker nam v tistem
trenutku manjka izobrazbe, da bi jih
mogli prebaviti: nekatere vrste kruha
so lahko za naše zobe pretrde. Dobro
je gojiti intelektualno ponižnost, da
priznamo svoje omejitve: to ni
pobožnjaštvo, to je razumnost. Ob
pomoči drugih lahko najdemo
alternative, ki zadostijo naši želji po
spoznavanju: bolj uravnotežena dela,
ki nam bodo sčasoma morda
omogočila, če bo potrebno, da se
soočimo s tistim trdim kruhom, ki bi
nam nekoč lahko škodoval. Skratka,
gre za to, da razgledanost, ki jo
vsakdo gradi z branjem, uteleša nauk
Jezusa Kristusa in se navezuje na



našo življenjsko izkušnjo. Tako
človek, ki bere nepriporočljive
knjige, kot tisti, ki bere malo, sta še
posebej ranljiva ob stiku z zmotami,
čeprav vsak na svoj način.

Svetovati in prositi za nasvet

Koristnost nasveta nekoga drugega
ima takojšnjo posledico: to je
potreba, da na tem področju vsakdo
sodeluje tudi z drugimi. Oseben
nasvet bo našim domačim in
prijateljem vselej pomagal izbrati
kakovostna dela, ki jih lahko
obogatijo. Dobro je tudi sodelovati
pri pobudah, ki nudijo književna,
kinematografska, kulturna
vrednotenja. Če se potrudimo in
nekaj minut posvetimo temu, da
svoje vtise delimo z drugimi, je lahko
to mnogim v pomoč; tudi tukaj velja
pravilo, da je najboljše včasih lahko
sovražnik dobrega: bolj uporabna je
kratka recenzija, napisana, ko je
branje še sveže, kot pa podroben



recenzijski projekt, ki na koncu ne
pride do uresničenja. Čim več ljudi
sodeluje pri teh iniciativah, tem
objektivnejši in točnejši bo nasvet.

Informacije, ki so na voljo v revijah,
kulturnih prilogah ipd., so prav tako
lahko dragocene. Ni težko odkriti
kritikov s težo, ki jih spoznamo po
njihovi globoki kulturni in
doktrinalni izobraženosti, po dobrem
pisanju, po uravnoteženem tonu v
njihovih mnenjih. To so različni
pokazatelji, ki nam pomagajo,
preden se odločimo prebrati ali
kupiti določeno knjigo.

V vsakem primeru pa se velja
izogibati redukcionističnemu ali
površinskemu pogledu na potrebo po
tem, da vprašamo za nasvet ali da
upoštevamo smernice, ki nam jih
nekdo lahko ponudi. Dejstvo, da je
neka knjiga ovrednotena na določen
način, je vedno stvar orientiranja in
razumnosti, in ne sme nas



presenečati, če se nekatera izmed teh
vrednotenj s časom spremenijo; ali
pa da besedilo, ki je ustrezno za
nekoga, ni primerno za nekoga
drugega. Ocena knjige je vodilo, ki
nam pomaga, da se odgovorno
odločimo; istočasno tudi ne izključuje
tega, da prosimo za nasvet pri
duhovnem vodstvu, kadar se nam to
zdi primerno za našo dušo. Po drugi
strani pa nas pozornost na moralno
oceno nekega kulturnega izdelka ne
sme oddaljiti od bistvenega: od
pomembnosti, da beremo in da glede
na svoje možnosti beremo veliko.

Duha ne ugašajte. Preroštev ne
zaničujte. Vse preizkušajte in kar je
dobro, obdržite. Zla, pa naj bo
kakršno koli, se vzdržite.[7] Odprtost
duha in širina obzorja sta pristna,
kadar vedno bolj strastno in obenem
bolj umirjeno hrepenita po iskanju in
srečevanju Resnice in Lepote.



[1] Sv. Avguštin, Izpovedi, III.4.7.

[2] Sv. Avguštin, Izpovedi, VIII.12.29.

[3] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 20. 12. 1970.

[4] Katekizem katoliške Cerkve, 2088.

[5] Frančišek, Nagovor, 6. 6. 2015.

[6] N. Gómez Dávila, Escolios a un
texto implícito (vol. 1), Instituto
Colombiano de Cultura, 1977, str.
325.

[7] 1 Tes 5, 19-22.

Luis Ramoneda — Carlos
Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/kaj-brati-2-izbrati-najboljse/

(31. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/kaj-brati-2-izbrati-najboljse/
https://opusdei.org/sl-si/article/kaj-brati-2-izbrati-najboljse/

	Kaj brati? (2): Izbrati najboljše

